Buch der ewigen Weisheiten - Band 5

Der Weg zur Meisterschaft Deines Lebens

Ubertragen von Carsten Schulz

Inhaltsverzeichnis aller Bande
Vorwort

Band 1 Starterbuch

. Grad 1: Lehrling — Einstieg in die Reise
. Grad 2: Geselle - Fortgeschrittener Schuler
. Grad 3: Meister — Vollendung und Fuhrung

Band 2: Einfihrung und Aufbau

. Grad 4: Geheimsekretar (Vertrauen und Treue)

L Grad 5: Minister (Weisheit und Erkenntnis)

L Grad 6: Regent (Autoritat und Flihrung)

L Grad 7: Hohepriester (Spiritualitat und Erleuchtung)
J Grad 8: Erzmagier (Macht und Wissen)

. Grad 9: GroBarchitekt (Gestaltung und Planung)

L Grad 10: GroBmeister (Meisterschaft und Flihrung)
. Grad 11: Philosoph (Weisheit und Denken)

. Grad 12: Visionar (Zukunft und Innovation)

. Grad 13: Lichttrager (Erleuchtung und Fihrung)

. Grad 14: Engel (Schutz und Gute)

Band 3: Fortschritt und Fihrung

Grad 15: Cherub (Reinheit und Liebe)

. Grad 16: Seraphim (Himmlische Harmonie)
o Grad 17: Erzengel (Himmlische Fihrung)

o Grad 18: Thron (Macht und Ehre)

J Grad 19: Prinz (Adel und Wrde)

J Grad 20: Konig (Herrschaft und Ruhm)



o Grad 21: Imperator (Absolute Macht)

o Grad 22: Avatara (Inkarnation und Erleuchtung)
. Grad 23: Erleuchteter (Weisheit und Einsicht)
. Grad 24: Magister (Meisterschaft und Autoritat)

Band 4: Die hoheren Machte

o Grad 25: GroBmagus (Macht und Geheimwissen)

o Grad 26: Weltenbaum (Verbindung und Harmonie)

Buch 5: Weisheit und Ewigkeit (Verbindung und Harmonie)

o Grad 27: Kosmischer Herrscher (Universale Macht)
. Grad 28: Unsterblicher (Ewigkeit und Bestandigkeit)
L Grad 29: Trismegistos (Dreifache Weisheit)

o Grad 30: Archont (Wachter des Kosmos)

. Grad 31: Demiurg (Schopfer des Universums)

. Grad 32: Pleroma (Vollkommenheit und Ganzheit)

Buch 6: Anmerkungen - Indexiert



Vorwort

Gluckwunsch Suchender! Du hast den Weg durch die mittleren Grade geschafft. Vor Dir liegen
jetzt die hochsten Weihen bis zum 32.Grad. Hier werden Dir die tiefsten Geheimnisse erklart, die
die Freimaurerei zu geben weiss. Rituale und Handgriffe lernst Du nur in der Loge selbst. Dort
erfahrst Du, was hier nicht geschrieben werden darf.

Auch ohne Logenaufnahme erfahrst Du hier Dinge, die Dein Leben bereichern werden.

XXVII.RITTER KOMMANDANT DES TEMPELS -
Kosmischer Herrscher

Universale Macht

Dies ist der erste der wirklich ritterlichen Grade des alten und anerkannten schottischen Ritus.
Es nimmt diesen Platz im Kalender der Grade zwischen dem 26. und dem letzten der
philosophischen Grade ein, um durch Unterbrechung der Kontinuitat dieser Grade das zu
lindern, was sonst ermudend werden kdnnte; und um Sie auch daran zu erinnern, dass der
Freimaurer, wahrend er sich mit den Spekulationen und Abstraktionen der Philosophie und
Glaubensbekenntnisse beschaftigt, auch weiterhin aktiv an den aktiven Pflichten dieses groBen
Lebenskrieges beteiligt sein muss. Er ist nicht nur ein Moralist und Philosoph, sondern ein
Soldat, der Nachfolger jener Ritter des Mittelalters, die, wahrend sie das Kreuz trugen, auch das
Schwert fuhrten und die Soldaten der Ehre, der Treue und der Pflicht waren.

Die Zeiten andern sich und die Umstande; aber Tugend und Pflicht bleiben dieselben. Die zu
bekampfenden Ubel nehmen jedoch eine andere Gestalt an und entwickeln sich in einer
anderen Form.

Es besteht heute das gleiche Bedurfnis nach Wahrheit und Loyalitat wie zu Zeiten Friedrich
Barbarossas.

Die religiosen und militdrischen Charaktere, die Betreuung der Kranken und Verwundeten im
Krankenhaus und der Krieg gegen die Unglaubigen im Feld sind nicht mehr miteinander
vermengt; aber die gleichen Pflichten, die in anderer Form erflllt werden mussen, bestehen
weiterhin und gelten fur uns alle.

Die unschuldige Jungfrau ist nicht langer der Gnade des brutalen Barons oder des zlgellosen
Waffenknechts ausgeliefert; Aber Reinheit und Unschuld brauchen immer noch Beschutzer.

Krieg ist nicht langer der scheinbar naturliche Zustand der Gesellschaft; und fur die meisten
Menschen ist es eine leere Verpflichtung anzunehmen, dass sie vor dem Feind nicht
zurickweichen werden; aber die gleiche hohe Pflicht und Verpflichtung lastet immer noch auf
allen Menschen.

Die Wahrheit in Taten, Bekenntnissen und Meinungen ist heute seltener als in den Tagen des
Rittertums. Die Lluge ist zu einer gangigen Milinze geworden und zirkuliert mit einem gewissen
Maf an Seriositat; weil es einen tatsachlichen Wert hat.



Esistin der Tat das groBe Laster des Zeitalters — es und seine Zwillingsschwester, die
Unehrlichkeit. Manner, aus politischer Praferenz, Beruf

Welche Prinzipien auch immer sinnvoll und profitabel sind. An der Anwaltskammer, auf der
Kanzel und in den Gerichtssélen argumentieren Manner gegen ihre eigenen Uberzeugungen und
beweisen mit dem, was sie Logik nennen, zur Zufriedenheit anderer, was sie selbst nicht
glauben. Unaufrichtigkeit und Doppelztngigkeit sind fur ihre Besitzer wertvoll wie Aktienbesitz,
der ein bestimmtes Einkommen abwirft: und nicht mehr die Wahrheit einer Meinung oder eines
Grundsatzes, sondern der Nettogewinn, der daraus erzielt werden kann, ist der MaBstab dafur
sein Wert.

Die Presse ist die groBe Quelle der Unwahrheit. Einen politischen Gegner verleumden, alles, was
er sagt, falsch darstellen und, wenn das unmaoglich ist, fur ihn erfinden, was er nicht sagt; alle
grundlosen Verleumdungen gegen ihn in Umlauf zu bringen, die notwendig sind, um ihn zu
besiegen, — das sind Gewohnheiten, die so verbreitet sind, dass sie keine Aufmerksamkeit oder
Bemerkung mehr erregen, geschweige denn Uberraschung oder Ekel.

Es gab eine Zeit, in der ein Ritter eher starb, als zu lugen oder sein ritterliches Wort zu brechen.
Der Ritterkommandeur des Tempels lasst den alten Rittergeist wieder aufleben; und widmet
sich der alten ritterlichen Verehrung der Wahrheit. Kein Bekenntnis zu einer Meinung, die nicht
seine eigene ist, aus ZweckmaBigkeits- oder Profitgrinden oder aus Angst vor der Ungnade der
Welt; keine Verleumdung auch nur eines Feindes; keine Farbung oder Perversion der Aussagen
oder Handlungen anderer Menschen; Keine unaufrichtige Rede und Argumentation zu
irgendeinem Zweck oder unter irgendeinem Vorwand darf sein schones Wappen beflecken.
Sowohl auBerhalb als auch innerhalb des Kapitels muss er die Wahrheit sagen, und zwar die
ganze Wahrheit, nicht mehr und nicht weniger; oder gar nicht sprechen.

Der Reinheit und Unschuld allerorten schuldet der Ritterkommandant seit jeher Schutz; gegen
kihne Gewalt oder solche, die schuldiger sind als Moérder, die mit Kunst und Verrat danach
streben, die Seele zu toten; und gegen diesen Mangel und diese Entlassung, die zu viele dazu
treiben, ihre Ehre und Unschuld fur Essen zu verkaufen.

In keinem Zeitalter der Welt hatte der Mensch eine bessere Gelegenheit als jetzt, diese
erhabenen Tugenden und diesen edlen Heldentum zu zeigen, die die drei groBen militarischen
und religiosen Orden in ihrer Jugend so auszeichneten, bevor sie korrupt und von Wohlstand und
Macht geschwacht wurden.

Wenn eine schreckliche Epidemie eine Stadt heimsucht und der Tod mit der Luft eingeatmet
wird, die die Menschen atmen; Wenn die Lebenden kaum ausreichen, um die Toten zu
begraben, fliehen die meisten Menschen in groBter Angst, um zuriickzukommen und
respektabel und einflussreich zu leben, wenn die Gefahr vortber ist. Aber der alte ritterliche
Geist der Hingabe, des Desinteresses und der Verachtung des Todes lebt noch weiter und istim
menschlichen Herzen nicht ausgestorben. Uberall findet man einige wenige, die fest und
unerschutterlich auf ihren Posten stehen, um der Gefahr entgegenzutreten und sie zu trotzen,
nicht um Geld zu verdienen oder dafur geehrt zu werden oder um ihren eigenen Haushalt zu
beschutzen; sondern aus bloBer Menschlichkeit und dem Gehorsam gegenuber den
unfehlbaren Geboten der Pflicht. Sie pflegen die Kranken und atmen die pestilenzielle
Atmosphare des Krankenhauses ein. Sie erkunden die Tiefen der Not und des Elends. Mit der
Sanftmut der Frau mildern sie die Schmerzen der Sterbenden und leuchten in der Genesung als
Lampe des Lebens. Sie vollbringen den Toten die letzten traurigen Dienste; und sie suchen keine
andere Belohnung als die Zustimmung ihres eigenen Gewissens.



Dies sind die wahren Ritter des gegenwartigen Zeitalters: Diese und der Kapitadn, der an Bord
seines zerstorten Schiffes auf seinem Posten bleibt, bis sich das letzte Boot, beladen bis zum
Rand des Wassers mit Passagieren und Besatzung, von seiner Seite getrennt hat; und geht dann
mit ihr ruhig in die geheimnisvollen Tiefen des Ozeans hinab: —der Pilot, der am Steuer steht,
wahrend die schnellen Flammen um ihn herumwirbeln und sein Leben verbrennen; — der
Feuerwehrmann, der die lodernden Wande hinaufsteigt und sich inmitten der Flammen sturzt
um das Eigentum oder das Leben derer zu retten, die keinen Anspruch auf ihn durch
Blutsbande, Freundschaft oder auch nur gewohnliche Bekanntschaft haben: — diese und andere
wie diese: — alles Manner, die auf dem Posten der Pflicht stehen da mannhaft; notfalls zu
sterben, aber ihren Posten nicht zu verlassen; denn auch diese haben geschworen, nicht vor
dem Feind zurlckzutreten.

Du hast dich der Erfullung von Pflichten und Heldentaten wie diesen verschrieben, mein Bruder,
indem du Ritter des Tempels geworden bist. Soldat der Wahrheit und der Loyalitat! Beschutzer
der Reinheit und Unschuld! Trotzt der Pest und Pestilenz! Krankenpflegerin und Totenbestatterin!
Ritter, der den Tod dem Verzicht auf den Dienst vorzieht! Willkommen im SchoB dieses Ordens!

XXVIII.RITTER DER SONNE ODER PRINZ-ADEPT -
Unsterblicher

Ewigkeit und Bestandigkeit

GOTT ist der Urheber von allem, was existiert; das Ewige, das Hochste, das Lebendige und
Schreckliche Wesen; Vor dem nichts im Universum verborgen bleibt. Machen Sie von ihm keine
Gotzen und keine sichtbaren Bilder; sondern bete ihn lieber in der tiefen Einsamkeit
abgeschiedener Walder an; denn Er ist unsichtbar und erflllt das Universum als seine Seele und
lebt in keinem Tempel!

Licht und Dunkelheit sind die ewigen Wege der Welt. Gott ist das Prinzip von allem, was existiert,
und der Vater aller Wesen. Er ist ewig, unbeweglich und aus sich selbst existierend. Seiner
Macht sind keine Grenzen gesetzt. Auf einen Blick sieht Er die Vergangenheit, die Gegenwart und
die Zukunft; und die Prozession der Erbauer der Pyramiden zieht jetzt mit uns und unseren
entferntesten Nachkommen vor Ihm vorbei. Er liest unsere Gedanken, bevor wir sie kennen. Er
regiert die Bewegungen des Universums und alle Ereignisse und Revolutionen sind die
Geschopfe seines Willens. Denn Er ist der unendliche Geist und die hochste Intelligenz.

Am Anfang hatte der Mensch das WORT, und dieses WORT kam von Gott; und aus der
lebendigen Kraft, die dem Menschen in und durch dieses WORT mitgeteilt wurde, kam das
LICHT seiner Existenz. Niemand soll das WORT sprechen, denn durch es hat DER VATER Licht
und Dunkelheit, die Welt und die Lebewesen geschaffen!

Der Chaldaer verehrte mich auf seinen Ebenen und der meeresliebende Phonizier. Sie bauten
mir Tempel und Turme und opferten mir auf tausend Altaren. Licht war fur sie gottlich und sie
hielten mich fir einen Gott. Aber ich bin nichts — nichts; und LICHT ist das Geschopf des
unsichtbaren GOTTES, der den alten Patriarchen die wahre Religion lehrte: SCHRECKLICH,
GEHEIMNISVOLL, DAS ABSOLUTE.



Der Mensch wurde rein geschaffen; und Gott gab ihm WAHRHEIT, wie Er ihm LICHT gab. Er hat
die Wahrheit verloren und Fehler gefunden. Er ist weit in die Dunkelheit gewandert; und um ihn
herum schweben immer Stinde und Schande. Die Seele, die unrein, stindig und mit irdischen
Flecken befleckt ist, kann sich nicht wieder mit Gott vereinen, bis sie durch lange Prufungen und
viele Reinigungen schlieBlich von der alten Katastrophe befreit wird; und Licht GUberwindet die
Dunkelheit und entthront sie in der Seele.

Gottist der Erste; unzerstorbar, ewig, UNGESCHAFFT, UNTEILBAR. Weisheit, Gerechtigkeit,
Wahrheit und Barmherzigkeit sowie Harmonie und Liebe sind sein Wesen und Ewigkeit und
Unendlichkeit der Ausdehnung. Er schweigt und stimmt mit dem GEIST Uberein und ist den
Seelen allein durch das GEIST bekannt. In lhm waren ursprunglich alle Dinge enthalten, und aus
Ihm entwickelten sich alle Dinge. Denn aus Seiner gottlichen STILLE und RUHE entfaltete sich
nach unendlicher Zeit das WORT oder die gottliche KRAFT; und dann wiederum der machtige,
immer wirkende, maBlose INTELLECT; und aus dem WORT entstanden die Myriaden von Sonnen
und Systemen, die das Universum bilden; und Feuer und Licht und die elektrische HARMONIE,
die die Harmonie der Spharen und Zahlen ist: und aus dem INTELLECT alle Seelen und Intellekte
der Menschen.

Am Anfang war das Universum nur EINE SEELE. ER war DAS ALLE, allein mit ZEIT und RAUM und
so unendlich wie sie.

ER HATTE DIESEN GEDANKEN: ,,Ich erschaffe Welten:“ und siehe da! das Universum und
die Gesetze der Harmonie und Bewegung, die es beherrschen, der Ausdruck eines Gedankens
Gottes; und Vogel und Tiere und alles Lebewesen auBer dem Menschen: und Licht und Luft und
die geheimnisvollen Stromungen und die Herrschaft geheimnisvoller Zahlen!

ER HATTE DIESEN GEDANKEN: ,,Ich erschaffe den Menschen, dessen Seele mein Bild
sein soll, und er wird herrschen.”“ Und siehe da! Mann, mit Sinnen, Instinkt und einem
vernunftigen Verstand!

Und doch kein MANN! sondern ein Tier, das atmete und sah und dachte: bis ein
immaterieller Funke von Gottes eigenem unendlichen Wesen das Gehirn durchdrang und zur
Seele wurde: und siehe da, der Mensch, der Unsterbliche! Somit ist der Mensch eine dreifache
Frucht des Gedankens Gottes; das sieht und hort und fuhlt; das denkt und begriindet; dass das
Universum liebt und in Harmonie mit ihm ist.

Bevor die Welt alt wurde, verschwand die urspriingliche Wahrheit aus den Seelen der
Menschen. Dann fragte sich der Mensch: ,Was bin ich? und wie und woher komme ich? und ob
ich gehen soll?“ Und die Seele, die nach innen blickte, strebte danach herauszufinden, ob
dieses ,,Ich“ bloBe Materie sei; sein Denken und seine Vernunft und seine Leidenschaften und
Zuneigungen sind bloBe Ergebnisse materieller Kombination; oder ein materielles Wesen, das
einen immateriellen Geist umhdllt: . . und auBerdem versuchte es durch Selbstprifung
herauszufinden, ob dieser Geist eine individuelle Essenz mit einer separaten unsterblichen
Existenz oder ein verschwindend kleiner Teil eines GroBen Ersten Prinzips war, das das
Universum und die Unendlichkeit des Raums durchdringt und &hnlich wellenformig ist Licht und
Warme: . . und so wanderten sie weiter durch das Labyrinth des Irrtums; und stellte sich eitle
Philosophien vor; Sie suhlen sich in den Simpfen des Materialismus und des Sensualismus und
schlagen vergeblich ihre Fligel im Vakuum der Abstraktionen und Idealitaten.



Wahrend die ersten Eichen noch ihre Blatter hervorbrachten, verlor der Mensch das
vollkommene Wissen Uber den Einen Wahren Gott, die Uralte Absolute Existenz, den
Unendlichen Geist und die Hochste Intelligenz; und schwamm hilflos auf dem uferlosen Ozean
der Vermutungen. Dann argerte sich die Seele mit dem Suchen g um herauszufinden, ob das
materielle Universum eine bloBe zufallige Kombination von Atomen oder das Werk unendlicher,
ungeschaffener Weisheit war: . . . ob die Gottheit eine konzentrierte und das Universum eine
ausgedehnte Immaterialitat war; oder ob Er eine personliche Existenz war, eine allmachtige,
ewige, hochste Essenz, die die Materie nach Belieben regelte; oder es fur die Ewigkeit
unveranderlichen Gesetzen zu unterwerfen; und dem selbst, der Unendlichkeit und Ewigkeit,
Raum und Zeit unbekannt sind. Mit ihrer endlichen, begrenzten Vision versuchten sie, die Quelle
herauszufinden und die Existenz des Bosen, des Schmerzes und des Leids zu erklaren. und so
wanderten sie immer tiefer in die Dunkelheit und verloren sich; und es gab keinen Gott mehr fur
sie; aber nur ein groBes, stummes, seelenloses Universum voller bloBer Embleme und Symbole.

Sie haben bisher in einigen der Grade, die Sie durchlaufen haben, viel von der alten Verehrung
der Sonne, des Mondes und der anderen hellen Gestirne des Himmels sowie der Elemente und
Krafte der universellen Natur gehort. Sie sind bis zu einem gewissen Grad mit ihren
Personifikationen als leidende oder triumphierende Helden oder als personliche Gotter oder
Gottinnen, mit menschlichen Eigenschaften und Leidenschaften und mit der Vielzahlvon
Legenden und Fabeln vertraut gemacht worden, die ihren Aufstieg und Untergang nur allegorisch
darstellen. ihre Verlaufe, ihre Konjunktionen und Oppositionen, ihre Wohnsitze und Orte der
Erhéhung.

Vielleicht haben Sie angenommen, dass wir, wie viele, die Uber diese Themen geschrieben
haben, beabsichtigen, Ihnen diesen Kult als den altesten und urspriinglichsten Gottesdienst der
ersten lebenden Menschen darzustellen. Um Sie zu tauschen, wenn Sie zu dieser
Schlussfolgerung gelangt sind, haben wir die Personifikationen des groBen Himmelskorpers
unter den Namen, unter denen er den altesten Nationen bekannt war, veranlasst, die alten,
primitiven Wahrheiten zu verkinden, die den Vatern unserer Welt bekannt waren Rasse, bevor
die Menschen kamen, um die sichtbaren Manifestationen der hochsten Macht und Herrlichkeit
und die angeblichen Eigenschaften der universellen Gottheit in den Elementen und in den
glitzernden Armeen anzubeten, die die Nacht regelmaBig auf dem blauen Feld des Firmaments
aufstellt und aufstellt.

Wir bitten Sie nun um lhre Aufmerksamkeit fir eine weitere Entwicklung dieser Wahrheiten,
nachdem wir dem, was wir bereits Uber den obersten Himmelskorper gesagt haben, noch etwas
hinzugefugt haben, um die Namen und Eigenschaften der verschiedenen imaginaren Gottheiten
zu erklaren, die ihn darstellen unter den alten Menschenrassen.

ATHOM oder ATHOM-RE war der wichtigste und alteste hochste Gott Oberagyptens und wurde
in Theben verehrt. dasselbe wie das OM oder AUM der Hindus, deren Name unaussprechlich
war und das, wie das BREHM des letzteren Volkes, ,,das Wesen war, das war, ist und kommen
wird; der groBe Gott, der groBe Allmachtige, Allwissende und Allgegenwartige, der GroBte im
Universum, der Herr“; dessen Emblem eine vollkommene Kugel war, die zeigte, dass Er der
Erste, der Letzte, inmitten und ohne Ende war; allen Naturgdttern und allen Personifikationen
von Kraften, Elementen und Leuchten Uberlegen; symbolisiert durch Licht, das Prinzip des
Lebens.



AMUN war der Naturgott oder Geist der Natur, genannt AMUN-RE, und wurde in Memphis in
Unteragypten, in Libyen und in Oberagypten verehrt. Er war der libysche Jupiter und
reprasentierte die intelligente und organisierende Kraft, die sich in der Natur entwickelt, wenn
die intellektuellen Typen oder Formen von Korpern in der Weltordnung den Sinnen offenbart
werden, durch ihre Vereinigung mit der Materie, wodurch die Entstehung von Kérpern bewirkt
wird. Das Gleiche galt fir Kneph, aus dessen Mund das orphische Ei hervorging, aus dem das
Universum hervorging.

DIONUSOS war der Naturgott der Griechen, wie AMUN der Agypter. In der populéren Legende
war Dionusos wie auch Herkules ein thebanischer Held, der von einer sterblichen Mutter
geboren wurde. Beide waren Séhne des Zeus, beide wurden verfolgt. Aber bei Herkules ist der
Gott dem Helden untergeordnet; wahrend Dionusos auch in der Poesie seinen gottlichen
Charakter behalt und mit lacchus, dem leitenden Genie der Mysterien, identisch ist. Als
Personifikation der Sonne im Stier, wie seine Ochsenhufe zeigten, befreite er die Erde von der
harten Herrschaft des Winters, dirigierte den machtigen Chor der Sterne und den himmlischen
Umlauf des Jahres, veranderte sich mit den Jahreszeiten und erlebte deren periodischen Verfall .
Er war die von den Eleanern angerufene Sonne, Purigenhj, die inmitten von Blitz und Donner in
die Welt gefuhrt wurde, der machtige Jager des Tierkreises, Zagreus der Goldene oder
Rotgesichtige. Die Mysterien lehrten die Lehre der gottlichen Einheit; und diese Macht, deren
Einheit ein scheinbares Mysterium, in Wirklichkeit aber eine Binsenweisheit ist, war Dionusos,
der Gott der Natur oder der Feuchtigkeit, die das Leben der Natur ist, der in der Dunkelheit, im
Hades oder lasion die Ruckkehr des Lebens vorbereitet und Vegetation, oder ist selbst das Licht
und der Wandel, der ihre Sorten hervorbringt. Auf den Agéischen Inseln war er Butes, Dardanus,
Himeros oder Imbros; auf Kreta erscheint er als lasius oder sogar als Zeus, dessen orgiastische
Verehrung, die durch die ublichen Formen des Mysteriums offenbart blieb, die Symbole, die,
wenn auch unwiderstehlich, der profanen Neugier verriet Wer ernsthaft dariber nachdenkt, wird
mit Sicherheit missverstanden.

Ebenso verhielt es sich mit dem zerstlckelten Zagreus, dem Sohn der Persephone, einem
antiken unterirdischen Dionusos, dem gehdrnten Nachkommen des Zeus im Sternbild der
Schlange, dem sein Vater den Donnerkeil anvertraut hatte und der vom schutzenden Tanz der
Kureten umgeben war. Durch die neidischen List von Heré entzogen sich die Titanen der
Wachsamkeit seiner Wachter und rissen ihn in Stlicke; aber Pallas gab das immer noch
klopfende Herz seinem Vater zuriick, der Apollon befahl, die zerstiickelten Uberreste auf
Parnass zu begraben.

Dionusos war ebenso wie Apollo der Anflhrer der Musen; das Grab des einen begleitete die
Anbetung des anderen; Sie waren gleich und doch unterschiedlich, gegensatzlich, doch nur als
Teil des gleichen Dramas; und die mystischen und heroischen Personifikationen, der Gott der
Natur und der Kunst, scheinen vor langer Zeit einer gemeinsamen Quelle entsprungen zu sein.
Ilhre Trennung betraf eher die Form als die Substanz: und seit Herkules die Einweihung von
Triptolemus erhielt oder Pythagoras orphische Lehren erhielt, neigten die beiden Vorstellungen
dazu, sich wieder zu vereinen. Es wurde gesagt, dass Dionusos oder Poseidon Apollo im
Orakelamt vorausgegangen waren; und Dionusos wurde in der griechischen Theologie weiterhin
als Heiler und Erldser, Autor des Lebens und der Unsterblichkeit geschatzt. Die zerstreuten
Pythagoraer, ,,Sohne des Apollo“, begaben sich sofortin den orphischen Gottesdienst des
Dionusos, und es gibt Hinweise darauf, dass die Verehrung des Apollo immer etwas
Dionysisches hatte.



Dionusos ist die Sonne, dieser Befreier der Elemente; und seine spirituelle Meditation wurde
durch dieselben Bilder angeregt, die den Tierkreis zum angeblichen Weg der Geister bei ihrem
Abstieg und ihrer Rlickkehr machten. Seine zweite Geburt als Nachkomme des Hochsten ist ein
Sinnbild fur die spirituelle Erneuerung des Menschen. Er war, ebenso wie Apollo, der Vorsteher
der Musen und eine Quelle der Inspiration. Seine Herrschaft verordnete keine unnaturliche
Demdatigung: Ihr Joch war sanft, und ihre frohlichen Chore, die das Frohliche mit dem Strengen
verbanden, erinnerten nur an jenes goldene Zeitalter, als die Erde ewigen Frihling genoss und
als Quellen von Honig, Milch und Wein hervorsprudelten seine Brust bei der Bertihrung des
Thyrsus. Er ist der ,,Befreier®. Wie Osiris befreit er die Seele und fuhrt sie auf ihren Wanderungen
Uber das Grab hinaus, um sie vor der Gefahr zu bewahren, erneut in die Sklaverei der Materie
oder einer minderwertigen Tierform zu geraten. Alle Seele ist Teil der Universalseele, deren
Gesamtheit Dionusos ist; und er fuhrt den vagabundierenden Geist in sein Zuhause zurtck und
begleitet ihn durch die reinigenden Prozesse, sowohlreale als auch symbolische, seines
irdischen Transits. Er starb und stieg in die Schatten hinab; und sein Leiden war das groBe
Geheimnis der Mysterien, so wie der Tod das groBe Geheimnis der Existenz ist. Er ist der
unsterbliche Verehrer der Psyche (der Seele), des gottlichen Einflusses, der die Welt physisch
ins Leben gerufen hat und der die Seele aus ihrer stygischen Trance erweckt und sie von der Erde
in den Himmel zuruckbringt.

Uber HERMES, den Merkur der Griechen, den Thoth der Agypter und den Tauaut der Phonizier
haben wir bisher ausfuhrlich genug gesprochen. Er war das Inventar der Briefe und des
Oratoriums, der geflugelte Bote der Gotter, der den mit Schlangen bekranzten Caduceus trug;
und in unserem Rat wird er durch den REDNER vertreten.

Die Hindus nannten die Sonne SURYA,; die Perser, MITHRAS; die Agypter, OSIRIS; die Assyrer und
Chaldaer, BEL; die Skythen und Etrusker und die alten Pelasgi, ARKALEUS oder HERKULES; die
Phonizier, ADONAI oder ADON; und die Skandinavier, ODIN.

Nach dem Namen SURYA, den die Hindus der Sonne gaben, wurden die Sekten, die ihn
besonders verehrten, Souras genannt. lhre Maler beschreiben sein Auto als von sieben grunen
Pferden gezogen. Im Tempel von Visweswara in Benares gibt es eine antike Skulptur, die gut in
Stein gearbeitet ist und ihn in einem Wagen darstellt, der von einem Pferd mit zwolf Kopfen
gezogen wird. Sein Wagenlenker, der ihm vorausgeht, ist ARUN [von rwa, AUR das
Crepusculum?] oder die Morgenrote; und unter seinen vielen Titeln sind zwolf, die seine
besonderen Krafte in jedem der zwolf Monate bezeichnen. Diese Krafte werden Adityas genannt,
von denen jede einen bestimmten Namen hat. Surya soll haufig in menschlicher Gestalt auf die
Erde herabgestiegen sein und eine Rasse auf der Erde hinterlassen haben, die in der indischen
Geschichte ebenso berihmt ist wie die Heliaden in Griechenland. Er wird oft als Konig der
Sterne und Planeten bezeichnet und erinnert uns daher an den Adon-Tsbauth (Herr der
Sternenscharen) der hebraischen Schriften.

MITHRAS war der Sonnengott der Perser; Der Legende nach soll er zur Wintersonnenwende in
einer Grotte oder Hohle geboren worden sein. Seine Feste wurden zu dieser Zeit gefeiert, als die
Sonne wieder nach Norden zurtickkehrte und die Tage langer wurden. Dies war das groB3e Fest
der Magierreligion. Der romische Kalender, der zur Zeit Konstantins veréffentlicht wurde, als
seine Verehrung im Westen an Bedeutung zu gewinnen begann, legte seinen Festtag auf den 25.
Dezember fest. Seine Statuen und Bilder trugen die Inschrift ,,Deo-Soli invicto Mithrae“ —dem
unbesiegbaren Sonnengott Mithras. Nomen invictum Sol Mithras. . . Soli Omnipotenti Mithroe.
Ihm wurden Gold, Weihrauch und Myrrhe geweiht. ,,Dich® sagt Martianus Capella in seiner
Hymne an die Sonne, ,verehren die Bewohner des Nils als Serapis und Memphis als Osiris;



In den heiligen Riten Persiens bist du Mithras, in Phrygien, Atys und Libyen verneigst du dich als
Ammon und der phdnizische Byblos als Adonis; und so verehrt dich die ganze Welt unter
verschiedenen Namen.”

OSIRIS war der Sohn von Helios (Phra), dem ,,gottlichen Nachwuchs, der mit der Morgenrote
vereint ist“, und gleichzeitig eine Inkarnation von Kneph oder Agathodaemon, dem guten Geist,
einschlieBlich aller seiner moglichen physischen oder moralischen Manifestationen. Er stellte in
vertrauter Form den wohltuenden Aspekt aller hdheren Emanationen dar und in ihm entwickelte
sich die Vorstellung eines rein guten Wesens, so dass es notwendig wurde, eine andere Macht
als seinen Gegner namens Seth, Babys oder Typhon einzusetzen, um dies zu erklaren
schédliche Einflisse der Natur.

Mit den Phanomenen der Landwirtschaft, die angeblich eine Erfindung des Osiris waren,
verbanden die Agypter die hdéchsten Wahrheiten ihrer Religion. Die Seele des Menschen war wie
derim Boden verborgene Samen, und das sterbliche Gerust, ebenfalls an seinen dunklen
Ruheort Ubergeben, wartete auf seine Wiederherstellung zur unfehlbaren Quelle des Lebens.
Osiris war nicht nur Wohltater der Lebenden; er war auch Hades, Serapis und Rhadamanthus,
der Monarch der Toten. Der Tod war daher nach agyptischer Meinung nur ein anderer Name fur
Erneuerung, da sein Gott dieselbe Kraft ist, die die Lebenskraft in der Natur unaufhorlich
erneuert. Jeder ordnungsgemag einbalsamierte Leichnam wurde ,,Osiris“ genannt und sollte im
Grab mit der Gottheit vereint oder ihr zumindest nahegebracht werden. Denn als Gott zum
Wohle des Menschen Mensch wurde, bedeutete dies, dass er sich in Analogie zu seinem
angenommenen Charakter allen Bedingungen der sichtbaren Existenz unterwerfen sollte. Im Tod
wie im Leben waren Isis und Osiris Vorbilder und Vorlaufer der Menschheit; ihre Graber
befanden sich in den Tempeln der héheren Gétter; Doch auch wenn ihre sterblichen Uberreste
in Memphis oder Abydus begraben waren, war ihre Gottlichkeit unangefochten, und sie
leuchteten entweder als Leuchten am Himmel oder herrschten in der unsichtbaren Welt Uber
die Zukunft der korperlosen Geister, deren Tod sie ndhergebracht hatte.

Die Vorstellung eines sterbenden Gottes, die in orientalischen Legenden so haufig vorkommt
und Uber die wir in friheren Abhandlungen bereits viel gesprochen haben, war die naturliche
Schlussfolgerung aus einer wortlichen Interpretation der Naturverehrung; denn die Natur, die im
Wechsel der Jahreszeiten eine Auflosung zu erleiden scheint, war fur die frihesten Religionisten
das Ausdrucksbild der Gottheit und in einer fernen Zeit ein und dasselbe mit dem ,vielfaltigen
Gott“, dessen Eigenschaften nicht nur gesehen wurden in seiner Vitalitat, sondern in seinen
Veranderungen. Der unsichtbare Beweger des Universums wurde voreilig mit seinen
offensichtlichen Schwankungen identifiziert. Die spekulative Gottheit, die das Drama der Natur
nahelegte, wurde mit nachahmenden und mitfuhlenden Riten verehrt. Fast Gberall herrschte
eine Zeit der Trauer Uber die Herbst-Tagundnachtgleiche und der Freude Uber die Ruckkehr des
Frahlings. Phrygier und Paphlagonier, Bootier und sogar Athener waren alle mehr oder weniger
an solchen Brauchen interessiert; Die syrischen Jungfrauen saBen da und weinten um Thammuz
oder Adoni, die durch den Zahn des Winters todlich verwundet worden waren, symbolisiert
durch den Eber, sein ganz allgemeines Emblem: und diese Riten sowie die von Atys und Osiris
wurden offensichtlich durch das Anhalten der Vegetation angedeutet, als die Die Sonne scheint,
wenn sie von ihrer Hohe herabsteigt, ihrer Erzeugungskraft beraubt zu sein.

Osiris ist ein dem syrischen ADONI analoges Wesen; und die Fabel seiner Geschichte, die wir
hier nicht wiederholen miissen, ist eine Erzahlform der Volksreligion Agyptens, deren Held die
Sonne und der landwirtschaftliche Kalender die Moral ist. Das feuchte Tal des Nils, das seine
Fruchtbarkeit der jahrlichen Uberschwemmung verdankte, wirkte im Gegensatz zur
umgebenden Wuste wie Leben inmitten des Todes.



Die Uberschwemmung stand offensichtlich in Abhéngigkeit von der Sonne, und Agypten,
umgeben von trockenen Wisten, wie ein Herz in einem brennenden Rauchergefal3, war die
weibliche Macht, abhangig von den Einflissen, die in seinem Gott personifiziert wurden. Taifun,
sein Bruder, der Typ der Dunkelheit, Durre und Unfruchtbarkeit, warf seinen Korper in den Nil;
und so starb Osiris, der ,,Gute®, der ,,Retter”, im 28. Jahr seines Lebens oder seiner Herrschaft
und am 17. Tag des Monats Athor oder am 13. November. Er muss auch wahrend der Hitze des
Frihsommers sterben, wenn von Marz bis Juli die Erde in unertraglicher Hitze ausgedorrt, die
Vegetation versengt und der trage Nil erschopft ist. Aus diesem Tod erhebt er sich, als die
Sonnensonne die Uberschwemmung bringt und Agypten voller Frohlichkeit und Jubelin
Erwartung der zweiten Ernte ist. Aus seinem winterlichen Tod erwacht er mit den frihen
Frahlingsblumen, und dann wurde das freudige Fest des Osiris gefeiert.

So der Stolz von Jemsheed, einem der persischen Sonnenhelden Es, das personifizierte
Sonnenjahr, wurde abrupt von Zohak, dem Tyrannen des Westens, abgeschnitten. Er wurde von
einer Fischgrate zerrissen, und sofort verwandelte sich die Helligkeit Irans in DUsternis.
Ganymed und Adonis wurden wie Osiris in all ihrer Kraft und Schéonheit davongetragen; Der
vorzeitige Tod des Linus, die Last der antiken Klage Griechenlands, glich dem des persischen
Siamek, des bithynischen Hylas und des agyptischen Maneros, Sohn des Menes oder des
Ewigen. Die Maneros-Elegie wurde bei agyptischen Banketten gesungen, und ein in einem
winzigen Sarkophag eingeschlossenes Bildnis wurde herumgereicht, um die Gaste an ihre kurze
Existenz zu erinnern. Auch der schéne Memnon starb in seiner Blutezeit; und Henoch, dessen
friher Tod in Ikonium beklagt wurde, lebte 365 Jahre, die Anzahl der Tage des Sonnenjahres; ein
kurzer Zeitraum im Vergleich zur Langlebigkeit seiner patriarchalischen Verwandtschaft.

Die Geschichte von Osiris spiegelt sich in den Legenden von Orpheus und Dionusos Zagreus
und vielleicht in den Legenden von Absyrtus und Pelias, von A£son, Thyestes, Melicertes, Itys
und Pelops wider. lo ist die trostlose Isis oder Niobe; und Rhea trauert um ihren zerstuckelten
Herrn Hyperion und den Tod ihres Sohnes Helios, der im Eridanus ertrunken ist; und wenn
Apollo und Dionusos unsterblich sind, waren sie unter anderen Namen gestorben, als Orpheus,
Linus oder Hyacinthus. Auf Kreta wurde das Grab des Zeus gezeigt. Hippolytus wurde in
gottlichen Ehren mit Apollon verbunden, und nachdem er wie Osiris in Sticke gerissen worden
war, wurde er durch die paonischen Krauter der Diana wieder zum Leben erweckt und blieb im
geheimen Hain von Egeria im Dunkeln. Zeus verlieB den Olymp, um die Athiopier zu besuchen;
Apollo unterwarf sich der Knechtschaft von Admetus; Theseus, Peirithous, Herkules und andere
Helden stiegen eine Zeit lang in den Hades hinab; Ein sterbender Naturgott wurde in den
Mysterien dargestellt, die attischen Frauen fasteten wahrend der Thesmophorie auf dem Boden
sitzend, und die Bootier beklagten den Abstieg von Cora-Proserpine in die Schatten.

Aber der Tod der Gottheit war, wie die Orientalen verstanden, nicht unvereinbar mit seiner
Unsterblichkeit. Der vorubergehende Niedergang der Sohne des Lichts ist nur eine Episode in
ihrer endlosen Kontinuitat; und da der Tag und das Jahr bequemere Unterteilungen des
Unendlichen sind, so sind die feurigen Tode von Phaéthon oder Herkules nur Unterbrechungen
in demselben Phonix-Prozess der ewigen Regeneration, durch den der Geist von Osiris fur immer
in der Nachfolge des Memphian Apis lebt. Jedes Jahr erlebt die Wiederbelebung von Adonis; und
die bernsteinfarbenen Tranen, die die Heliaden wegen des vorzeitigen Todes ihres Bruders
vergossen, sind der goldene Regen voller fruchtbarer Hoffnung, in dem Zeus vom ehernen
Himmelsgewdlbe in den SchoB der ausgedorrten Erde hinabsteigt.

BAL, Reprasentant oder Personifikation der Sonne, war einer der groBen Gotter Syriens,
Assyriens und Chaldaas, und sein Name findet sich auf den Denkmalern von Nimrud und
kommt haufig in den hebraischen Schriften vor.



Er war der groBe Naturgott Babyloniens, die Kraft der Warme, des Lebens und der Zeugung. Sein
Symbol war die Sonne, und er wurde auf einem Stier sitzend dargestellt. Alle von Herodot
beschriebenen Zubehorteile seines groBen Tempels in Babylon werden mit einzigartiger Treue,
jedoch in kleinerem MafBstab, im hebraischen Tabernakel und Tempel wiederholt. Allein die
goldene Statue soll die Ahnlichkeit vervollstandigen. Das Wort Bal oder Baal bedeutet wie das
Wort Adon Herr und Meister. Er war auch die hochste Gottheit der Moabiter, Amoniter und
Karthager sowie der Sabaer im Allgemeinen; die Gallier verehrten die Sonne unter dem Namen
Belin oder Belinus; und Bela findet sich unter den keltischen Gottheiten auf den antiken
Denkmaélern.

Die nordlichen Vorfahren der Griechen pflegten mit kiihneren Gewohnheiten einen
mannlicheren Stil religidser Symbolik als die verweichlichten Enthusiasten des Sudens und
verkorperten in ihrem Perseus, HERKULES und MITHRAS die Vollendung der Eigenschaften, die
sie schéatzten und ausubten.

In fast jeder Nation gab es ein mythisches Wesen, dessen Starke oder Schwache, Tugenden oder
Mangel mehr oder weniger annahernd den Lauf der Sonne im Laufe der Jahreszeiten
beschreiben. Es gab einen keltischen, einen germanischen, einen skythischen, einen
etruskischen und einen lydischen Herkules, deren Legenden alle denen des griechischen
Helden Tribut zollten. Herodot stellte fest, dass der Name Herkules in Agypten und im Osten seit
langem bekannt war und ursprunglich einer viel hdheren Personlichkeit gehorte als dem
vergleichsweise modernen Helden, der in Griechenland als Sohn der Alkmena bekannt ist. Der
Tempel des Herkules von Tyrus soll 2300 Jahre vor der Zeit von Herodot erbaut worden sein; und
Herkules, dessen griechischer Name manchmal phénizischen Ursprungs sein soll, im Sinne von
Circuitor, d. h. ,Wanderer® und ,Wanderer“ der Erde, sowie ,,Hyperion“ des Himmels, war der
Schutzpatron und Vorbild dieser berihmte Seefahrer, die ihre Altare von Kuste zu Klste Uber das
Mittelmeer bis an die auBersten Enden des Westens ausbreiteten, wo ,,ARKALEUS* die Stadt
Gades baute und wo in seinen Diensten ein ewiges Feuer brannte. Er war der direkte
Nachkomme von Perseus, dem leuchtenden Kind der Dunkelheit s, entworfen in einem
unterirdischen Gewolbe aus Messing; und er ist eine Darstellung des persischen Mithras, der
seine symboltrachtigen Lowen Uber den Toren von Mykene aufstellt und das Schwert von
Jemsheed in den Kampf gegen die Gorgonen des Westens bringt. Mithras wird im Zend-Avesta
ahnlich beschrieben als der ,,machtige Held, der schnelle Laufer, dessen durchdringendes Auge
alles umarmt, dessen Arm tragt.”

Herkules Ingeniculus, der sich auf ein Knie beugt, seine Keule erhebt und auf dem Kopf der
Schlange herumtrampelt, war wie Prometheus und Tantalus einer der unterschiedlichen
Aspekte der kampfenden und untergehenden Sonne. Die Siege des Herkules sind nichts
anderes als Demonstrationen der Sonnenenergie, die jemals wiederholt werden mussen. Im
hohen Norden, bei den Hyperboraern, legte er sich, ohne die Haut seines Léwen, zum Schlafen
hin und verlor eine Zeit lang die Pferde seines Streitwagens. Von nun an wurde diese nordliche
Region der Dusternis, die ,,Ort des Todes und der Wiederbelebung von Adonis“ genannt, jener
Kaukasus, dessen Gipfel so hoch war, dass er, wie der indische Meru, sowohl das Ziel als auch
der Beginn der Laufbahn der Sonne zu sein schien Fur griechische Vorstellungen war es die
letzte Quelle aller Dinge, der Aufenthaltsort des Winters und der Verwistung, die Spitze des
Bogens, der die Ober- und Unterwelt verbindet, und folglich der geeignete Ort fur die
Verbannung von Prometheus. Die Tochter Israels, die um den von Hesekiel erwdhnten Thammuz
weinten, saBen da und blickten nach Norden und warteten auf seine Ruckkehr aus dieser
Region. Wahrend Kybele mit dem Sonnengott unter den Hyperboraern abwesend war, erlitt
Phrygien, verlassen von ihr, die Schrecken einer Hungersnot.



Delos und Delphi warteten auf die Riickkehr Apollos von den Hyperboraern, und Herkules
brachte von dort den Olivenbaum nach Olympia. Fur alle Freimaurer war der Norden seit jeher
der Ort der Dunkelheit; und von den groBen Lichtern der Loge befindet sich keines im Norden.

Mithras, der im Felsen geborene Held (Petrogenhj), verktindete die Rlickkehr der Sonne im
Frahling, wahrend Prometheus, gefesselt in seiner Hohle, das Fortbestehen des Winters
ankundigte. Das persische Leuchtfeuer auf dem Berggipfel stellte die im Felsen geborene
Gottheit dar, die in seinem wiurdigsten Tempel aufbewahrt wurde; und der Begrabnisbrand des
Herkules war, wie die Sonne hinter den westlichen Hiigeln in Herrlichkeit unterging. Aber obwohl
die vergangliche Manifestation leidet oder stirbt, befreit und rettet die bleibende und ewige Kraft.
Es war eine wesentliche Eigenschaft eines Titanen, dass er nach seinem Fall wieder auferstehen
sollte; denn die Wiederbelebung der Natur ist ebenso sicher wie ihr Niedergang, und ihre
Veranderungen unterliegen der Ernennung einer Macht, die sie beide kontrolliert.

»Gott, sagt Maximus Tyrius, ,,hat seinen eigenen Sohn [Herkules] nicht verschont und ihn auch
nicht von den Katastrophen verschont, die die Menschheit mit sich bringt.“ Der thebanische
Nachkomme Jupiters hatte seinen Anteil an Schmerz und Prifungen zu ertragen. Indem er
irdische Schwierigkeiten Uberwand, bewies er seine Verbundenheit mit dem Himmel. Sein
Leben war ein standiger Kampf. Er fiel vor dem Taifun in der Wiste in Ohnmacht; und stieg zu
Beginn der Herbstzeit (cum longee redit hora noctis) unter der Fihrung von Minerva in den Hades
hinab. Er starb; sondern beantragte zunachst die Einweihung bei Eumolpos, um den Zustand der
religiosen Vorbereitung vorherzusagen, der der bedeutsamen Veranderung vorausgehen sollte.
Sogar im Hades rettete er Theseus und entfernte den Stein von Ascalaphus, belebte die
unblutigen Geister wieder und zerrte das Monster Cerberus ans Tageslicht, das zu Recht als
unbesiegbar galt, weil es ein Sinnbild der Zeit selbst war; Er sprengte die Ketten des Grabes
(denn Busiris ist das personifizierte Grab) und triumphierend am Ende wie am Beginn seiner
Karriere wurde er nach seiner Arbeit in die Ruhe der himmlischen Residenzen aufgenommen
und lebte fUr immer mit Zeus in den Armen Ewige Jugend.

ODIN soll bei den Altgermanen zwolf Namen getragen haben und daruber hinaus 114 Namen
gehabt haben. Er war der Apollo der Skandinavier und wird im Voluspa als dazu bestimmt
dargestellt, die monstrose Schlange zu toten. Dann wird die Sonne erléschen, die Erde wird sich
im Ozean auflosen, die Sterne verlieren ihren Glanz und die gesamte Natur wird zerstort, damit
sie wieder erneuert werden kann. Aus dem SchoB des Wassers wird eine neue, mit Grin
bekleidete Welt auftauchen; Man wird sehen, wie die Ernte dort reift, wo kein Samen gesat
wurde, und das Bose wird verschwinden.

Die freie Fantasie der Alten, die das Netz ihrer Mythen und Legenden webte, wurde durch den
Glauben geweiht. Es hatte sich nicht, wie der moderne Geist, einen kleinen Zufluchtsort
tibernommener Uberzeugungen geschaffen, auBerhalb dessen alles andere gewdhnlich und
unrein war. Vorstellungskraft, Vernunft und Religion kreisten um dasselbe Symbol; und in all
ihren Symbolen lag eine ernste Bedeutung, wenn wir sie nur herausfinden kénnten. Sie
betitelten Fiktionen nicht mit dem gleichen faden Geist, in dem wir sie, eingeengt durch
Konventionalitaten, lesen. Beim Versuch, Schopfungen der Fantasie zu interpretieren, missen
sich sowohl die Fantasie als auch die Vernunft leiten lassen: und ein GroBteil der modernen
Kontroversen entsteht aus schweren Missverstandnissen der antiken Symbolik.

Fur diese alten Menschen war diese Erde das Zentrum des Universums. FUr sie gab es keine
anderen Welten, die von Livi bevolkert waren, um die Fursorge und Aufmerksambkeit der Gottheit
Zu teilen.



Fur sie war die Welt eine groBe Ebene mit unbekannten, vielleicht unvorstellbaren Grenzen, und
die Sonne, der Mond und die Sterne wanderten dartber, um ihnen Licht zu spenden. Die
Verehrung der Sonne wurde zur Grundlage aller Religionen der Antike. Fur sie waren Licht und
Warme Geheimnisse; wie sie es in der Tat immer noch fur uns sind. Wie die Sonne den Tag
verursachte und ihre Abwesenheit die Nacht; als er nach Norden reiste, folgten ihm Fruhling und
Sommer; und als er sich wieder nach Stiden wandte, herrschten Herbst und strenger Winter und
kalte und lange dunkle Nachte uber die Erde; . . . Da sein Einfluss Blatter und Bluten
hervorbrachte, die Ernten reifen lieB und regelméaBige Uberschwemmungen herbeifiihrte, wurde
er fur sie zwangslaufig zum interessantesten Objekt des materiellen Universums. Fur sie war er
das angeborene Feuer der Kérper, das Feuer der Natur. Als Autor des Lebens, der Hitze und der
Zundung war er fur sie die wirksame Ursache aller Generationen, denn ohne ihn gab es keine
Bewegung, keine Existenz, keine Form. Er war fur sie riesig, unteilbar, unverganglich und tberall
gegenwartig. Es war ihr Bedurfnis nach Licht und seiner schopferischen Energie, dass alle
Menschen spurten; und nichts war fur sie schrecklicher als seine Abwesenheit. Seine
wohltuenden Einflisse fUhrten dazu, dass er sich mit dem Prinzip des Guten identifizierte; und
das BRAHMA der Hindus, das MITHRAS der Perser und ATHOM, AMUN, PHTHA und OSIRIS der
Agypter, das BEL der Chald&er, das ADONAI der Phonizier, das ADONIS und APOLLO der
Griechen wurden nur Personifikationen davon die Sonne, das regenerierende Prinzip, Bild jener
Fruchtbarkeit, die die Existenz der Welt verewigt und verjungt.

So wurde auch der Kampf zwischen den guten und bosen Prinzipien personifiziert, ebenso wie
der zwischen Leben und Tod, Zerstérung und Neuschopfung; in Allegorien und Fabeln, die den
scheinbaren Lauf der Sonne poetisch darstellen; von dem man im Ubertragenen Sinne sagte, er
seivon der Dunkelheit oder dem Genie des Bosen besiegt und getotet worden, als er in die
sudliche Hemisphare hinabstieg; aber als er wieder in die nérdliche Hemisphare zuriickkehrte,
schien er siegreich zu sein und aus dem Grab aufzustehen. Dieser Tod und diese Auferstehung
waren auch ein Sinnbild flr die Abfolge von Tag und Nacht, fur den Tod, der eine Notwendigkeit
des Lebens ist, und fur das Leben, das aus dem Tod entsteht; und Uberall sahen die Alten noch
den Kampf zwischen den beiden Prinzipien, die die Welt beherrschten. Uberall wurde dieser
Wettbewerb in Allegorien und fiktiven Geschichten verkorpert: In diese waren auf raffinierte
Weise alle astronomischen Phanomene eingewoben, die die verschiedenen Bewegungen der
Sonne, den Wechsel der Jahreszeiten, die Annadherung oder das Ende von Uberschwemmungen
begleiteten, ihnen vorausgingen oder folgten. Und so wuchsen die Geschichten der Kdmpfe
zwischen Typhon und Osiris, Herkules und Juno, den Titanen und Jupiter, Ormuzd und Ahriman,
den rebellischen Engeln und der Gottheit, den bosen Genien und den Guten zu GroBe und
seltsamen AusmaBen; und die anderen ahnlichen Fabeln, die nicht nur in Asien, sondern auch
im Norden Europas und sogar bei den Mexikanern und Peruanern der Neuen Welt zu finden sind;
Aller Wahrscheinlichkeit nach wurden sie von jenen phonizischen Reisenden dorthin gebracht,
die Zivilisation und Kunst dorthin brachten. Die Skythen beklagten den Tod von Acmon, die
Perser den von Zohak, der von Pheridoun erobert wurde, die Hindus den von Soura-Parama, der
von Soupra-Muni getotet wurde, und die Skandinavier den von Balder, der vom blinden Hother in
Stiicke gerissen wurde.

Die primitive Idee des unendlichen Raums existierte bei den ersten Menschen, so wie sie auch
bei uns existiert. Es und die Idee der unendlichen Zeit sind die ersten beiden angeborenen
Ideen. Der Mensch kann sich nicht vorstellen, wie ein Ding dem anderen hinzugefligt werden
kann oder wie ein Ereignis fur immer auf ein Ereignis folgen kann. Die Idee wird immer wieder
auftauchen, dass es, egal wie lange Masse zu Masse hinzugefugt wird, immer noch dartber
hinaus einen grenzenlosen, leeren Hohlraum geben muss; in dem nichts ist.



Ebenso drangt sich ihm die Vorstellung einer Zeit ohne Anfang und Ende auf. Auch die Zeit ohne
Ereignisse ist eine Leere und ein Nichts.

Die Urmenschen wussten, dass es in diesem leeren Raum weder Licht noch Warme gab. Sie
hatten das Gefluihl, dass es dort, wie wir wissenschaftlich wissen, eine dichte Dunkelheit und
eine Intensitat der Kalte geben musste, von der wir keine Vorstellung haben. Sie dachten, die
Sonne, die Planeten und die Sterne wirden in dieser Leere untergehen, als sie unter dem
westlichen Horizont untergingen. Die Dunkelheit war flr sie ein Feind, ein Schaden, eine
unbestimmte Angst und Schrecken. Es war die Verkorperung des bosen Prinzips; und sie sagten,
daraus sei er entstanden. Als sich die Sonne nach Stden zu dieser Leere neigte, schauderten sie
vor Angst, und als sie zur Wintersonnenwende erneut ihren Marsch nach Norden begann,
jubelten sie und feierten; So wie sie es bei der Sommersonnenwende taten, als er ihnen an
seinem Ehrenplatz zuzuldcheln schien. Diese Tage werden seitdem von allen zivilisierten
Nationen gefeiert. Der Christ hat sie zu Festtagen der Kirche gemacht und sie den beiden
Heiligen Johannes zugeschrieben; und die Freimaurerei hat dasselbe getan.

Wir, fur die das riesige Universum nur eine groBe Maschine geworden ist, kein Instinkt mit einer
groBen SEELE, sondern ein Uhrwerk rk von unvorstellbaren AusmafBen, aber immer noch
unendlich kleiner als unendlich; und zumindest einen Teil davon konnen wir mit unseren
Traumen nachahmen; wir, die wir die Entfernungen und Dimensionen gemessen, das
spezifische Gewicht gelernt und die Umlaufbahnen des Mondes und der Planeten bestimmt
haben; wir, die wir die Entfernung zur Sonne und ihre GroBe kennen; haben die Umlaufbahnen
der aufblitzenden Kometen und die Entfernungen der Fixsterne gemessen; und wisse, dass es
sich bei letzteren um Sonnen wie unsere Sonne handelt, jede mit ihrem Gefolge von Welten und
alle von denselben unfehlbaren, mechanischen Gesetzen und von auBen auferlegten Kraften,
zentripetalen und zentrifugalen Kraften, regiert; wir, die wir mit unseren Teleskopen die Galaxie
und die Nebel in andere Sterne und Sterngruppen zerlegt haben; entdeckte neue Planeten,
indem er zunachst deren storende Krafte auf bereits bekannte entdeckte; und erfuhr, dass sie
alle, Jupiter, Venus und der feurige Mars und Saturn und die anderen sowie der helle, milde und
sich standig verandernde Mond, nur dunkle, stumpfe, undurchsichtige Klumpen wie unsere Erde
und keine lebenden Kugeln sind aus strahlendem Feuer und himmlischem Licht; wir, die wir die
Berge und Abgriinde im Mond gezahlt haben, mit Glasern, die uns den Tempel Salomos deutlich
offenbaren konnten, wenn er dort in seiner alten ursprunglichen Pracht stlinde; wir, die sich
nicht langer vorstellen kdnnen, dass die Sterne unser Schicksal bestimmen, und die die Sonnen-
und Mondfinsternisse zehntausend Jahre lang rickwarts und vorwarts berechnen kénnen; wir,
mit unseren enorm erweiterten Vorstellungen von den Kraften des GroBen Architekten des
Universums, aber unserer vollig materiellen und mechanischen Sicht auf dieses Universum
selbst; Wir kdnnen nicht einmal im entferntesten nachempfinden, obwohl wir uns teilweise und
unvollkommen vorstellen kdnnen, wie diese groBen, primitiven, einfaltigen Kinder der Natur in
Bezug auf die Sternenscharen dort an den Hangen des Himalaya, auf dem Chaldaischen Meer,
empfanden Ebenen, in der persischen und medianen Wuste und an den Ufern dieses grof3en,
seltsamen Flusses, des Nils. Fur sie war das Universum lebendig — voller Krafte und Méachte,
geheimnisvoll und jenseits ihres Verstandnisses. Fur sie war es keine Maschine, kein groBes
Uhrwerk; sondern ein groBes Lebewesen, eine Armee von Kreaturen, die mit dem Menschen
sympathisieren oder ihm gegenuber feindlich eingestellt sind. Flr sie war alles ein Geheimnis
und ein Wunder, und die Sterne, die Uber ihnen blitzten, sprachen fast in horbarer Sprache zu
ihren Herzen. Jupiter mit seiner koniglichen Pracht war der Kaiser der Sternenlegionen. Venus
schaute liebevoll auf die Erde und segnete sie; Der Marz mit seinen purpurnen Feuern drohte mit
Krieg und Unglick; und Saturn, kalt und ernst, kuihlte sie ab und stieB sie ab.



Der sich standig verandernde Mond, treuer Begleiter der Sonne, war ein standiges Wunder und
Wunder; die Sonne selbst ist das sichtbare Symbol der schopferischen und schopferischen
Kraft. Fur sie war die Erde eine groBe Ebene, uber der sich die Sonne, der Mond und die Planeten
drehten, ihre Diener, umrahmt, um ihr Licht zu spenden. Von den Sternen waren einige
wohltuende Wesen, die den Fruhling und Frichte und Blumen mit sich brachten — andere waren
treue Wachter, die sie Uber die bevorstehende Flut, die Zeit des Sturms und todliche Winde
informierten; einige Vorboten des Bosen, das sie, stdndig vorhersagend, zu verursachen
schienen. Fur sie waren die Sonnenfinsternisse Vorzeichen des Bosen, und ihre Ursachen waren
geheimnisvoll und tbernaturlich. Die regelmaBige Riickkehr der Sterne, das Kommen von
Arcturus, Orion, Sirius, den Plejaden und Aldebaran sowie die Reisen der Sonne waren fur sie
freiwillig und nicht mechanisch. Was flr ein Wunder, dass die Astronomie flr sie zur wichtigsten
Wissenschaft wurde; dass diejenigen, die es lernten, Herrscher wurden; und dass riesige
Bauwerke, die Pyramiden, der Turm oder Tempel von Bel und andere ahnliche Bauwerke uberall
im Osten, zu astronomischen Zwecken gebaut wurden? — und was flir ein Wunder, dass sie in
ihrer groBen kindlichen Einfachheit das Licht, die Sonne, verehrten, die Planeten und die Sterne,
verkorperte sie und glaubte eifrig an die Geschichten, die flr sie erfunden wurden; in jenem
Zeitalter, als die Fahigkeit zum Glauben unendlich war; Wie in der Tat, wenn wir nur daruber
nachdenken, ist es immer noch so und wird es jemals sein?

Wenn wir uns an den wortlichen historischen Sinn halten wirden, ware die Antike ein bloBes
unerklarliches, abscheuliches Chaos, und alle Weisen wéaren geistesgestort: und so ware es
auch mit der Freimaurerei und denen, die sie eingefuhrt haben. Aber wenn diese Allegorien
erklart werden, horen sie auf, absurde Fabeln oder rein lokale Tatsachen zu sein; und zu Lehren
der Weisheit flr die gesamte Menschheit werden. Niemand, der sie studiert, kann daran
zweifeln, dass sie alle einer gemeinsamen Quelle entstammen.

Und wer sich das vorstellt, der irrt gewaltig, denn die mythologischen Legenden und Fabeln der
Antike beziehen sich auf die Phdnomene des Himmels und haben ihre Grundlage in ihnen, und
alle heidnischen Gotter sind nur bloBe Namen, die der Sonne, den Sternen, den Planeten
gegeben wurden. die Tierkreiszeichen, die Elemente, die Krafte der Natur und die universelle
Natur selbst, deshalb verehrten die ersten Menschen die Sterne und alles, was ihnen, ob belebt
oder unbelebt, eine Macht oder einen Einfluss, offensichtlich oder eingebildet, zu besitzen und
auszulben schien Menschliches Vermogen und menschliches Schicksal. Fur immer finden wir
in allen Nationen, bis in die entfernteste Antike, bis zu der das Licht der Geschichte oder die
Schimmer der Tradition reichen, Uber allen die Gotter sitzen, die die Leuchten und Elemente
reprasentieren, und diejenigen, die die angeborenen Krafte der Menschen verkdrpern universelle
Natur, eine noch hohere Gottheit, still, undefiniert, unverstandlich, der Hochste, ein Gott, aus
dem alles andere flieBt oder ausgeht oder durch ihn erschaffen wurde. Uber dem Zeitgott Horus,
der Mondgéttin oder Erdgéttin Isis und dem Sonnengott Osiris der Agypter stand Amun, der
Naturgott; und uber ihm wiederum die unendliche, unverstandliche Gottheit, ATHOM. BREHM,
der stille, selbstbesinnende, ursprungliche Gott, war fur die Hindus die Quelle von Brahma,
Vishnu und Shiva. Uber Zeus oder vor ihm standen Kronos und Ouranos. Uber den Alohayim war
der groBe Naturgott AL und noch jenseits von ihm die abstrakte Existenz, IHUH - Er, der IST, WAR
und SEIN WIRD. Uber allen persischen Gottheiten stand die unbegrenzte Zeit, ZERUANE-
ACHERENE; und tGber Odin und Thor stand die groBe skandinavische Gottheit ALFADIR.

Die Verehrung der universellen Natur als Gott war der Verehrung einer universellen Seele zu sehr
verwandt, als dass sie das instinktive Glaubensbekenntnis eines wilden Volkes oder einer
unhoflichen Menschenrasse gewesen ware.



Sich die gesamte Natur mit allihren scheinbar unabhangigen Teilen als ein konsistentes Ganzes
und als selbst eine Einheit vorzustellen, erfordert ein MaB3 an Erfahrung und eine Fahigkeit zur
Verallgemeinerung, die der grobe, unzivilisierte Geist nicht besitzt, und liegt nur einen Schritt
unter der Vorstellung von einer universellen Seele.

Am Anfang hatte der Mensch das WORT; und dieses WORT war von Gott; und aus der lebendigen
KRAFT, die dem Menschen in und durch dieses WORT mitgeteilt wurde, kam DAS LICHT Seiner
Existenz.

Gott schuf den Menschen nach seinem Ebenbild. Als er durch eine lange Abfolge geologischer
Veranderungen die Erde zu seinem Wohnort vorbereitet hatte, erschuf er ihn und platzierte ihn in
dem Teil Asiens, den alle alten Nationen als Wiege der Menschheit bezeichneten und von wo aus
er spater kam. Der Strom des menschlichen Lebens floss nach Indien, China, Agypten, Persien,
Arabien und Phonizien. ER vermittelte ihm Wissen lber die Natur seines Schopfers und tUber die
reine, primitive, unbefleckte Religion. Die besondere und unverwechselbare Vorzlglichkeit und
das wahre Wesen des Urmenschen sowie seine wahre Natur und Bestimmung bestanden in
seiner Ahnlichkeit mit Gott. ER prégte der Seele des Menschen SEIN eigenes Bild. Dieses Bild
wurde in der Brust jedes einzelnen Menschen und der Menschheit im Allgemeinen stark
verandert, beeintrachtigt und unkenntlich gemacht; aber seine alten, halb ausgeléschten
Charaktere sind immer noch auf allen Seiten der Urgeschichte zu finden; und den noch nicht
ganz ausgeloschten Eindruck kann jeder nachdenkliche Geist in seinem eigenen Inneren
entdecken.

Von der urspringlichen Offenbarung an die Menschheit, vom urspringlichen WORT der
gottlichen WAHRHEIT, finden wir klare Hinweise und vereinzelte Spuren in den heiligen
Traditionen aller primitiven Nationen; Spuren, die bei genauer Betrachtung wie die zerbrochenen
Uberreste, die geheimnisvollen und hieroglyphischen Zeichen eines méachtigen Gebaudes
erscheinen, das zerstort wurde; und seine Fragmente, wie die der alten Tempel und Paldste von
Nimrud, wurden unpassend zu Gebauden verarbeitet, die viele Jahrhunderte junger waren. Und
obwohl inmitten der immer weiter fortschreitenden Degeneration der Menschheit dieses Urwort
der Offenbarung durch die Beimischung verschiedener Irrtimer verfalscht und von zahllosen
und mannigfaltigen Fiktionen Uberlagert und verdunkelt, unentwirrbar verwirrt und fast bis zur
Unkenntlichkeit entstellt wurde, ist es immer noch ein Eine grindliche Untersuchung wird im
Heidentum viele leuchtende Uberreste urspriinglicher Wahrheit entdecken.

Denn das alte Heidentum hatte Uberall eine Grundlage in der Wahrheit; und wenn wir diese reine
Intuition in die Natur und in die einfachen Symbole der Natur, die die Grundlage des gesamten
Heidentums bildeten, von der Legierung des Irrtums und den Hinzufligungen der Fiktion, diesen
ersten hieroglyphischen Merkmalen der instinktiven Wissenschaft der ersten Menschen,
trennen kdnnten, Es wirde sich herausstellen, dass sie mit der Wahrheit und einem wahren
Wissen Uber die Natur Ubereinstimmen und ein Bild einer freien, reinen, umfassenden und
vollendeten Lebensphilosophie liefern.

Der ewige Kampf zwischen dem gottlichen Willen und dem nattrlichen Willen in den Seelen der
Menschen begann unmittelbar nach der Schépfung. Kain tétete seinen Bruder Abel und zog mit
einer gottlosen Rasse, die den wahren Gott vergaB und sich ihm widersetzte, in Teile der Erde.
Die anderen Nachkommen des gemeinsamen Vaters der Rasse heirateten mit den Toéchtern der
Nachkommen Kains: und alle Nationen bewahrten die Erinnerung an diese Teilung der
Menschheitsfamilie in Gerechte und Gottlose in ihren verzerrten Legenden Uber die Kriege
zwischen den Gottern und den Gottern Riesen und Titanen.



Als es spater zu einer weiteren ahnlichen Spaltung kam, bewahrten nur die Nachkommen Seths
die wahre Urreligion und Wissenschaft und Ubermittelten sie der Nachwelt im alten
symbolischen Charakter auf Monumenten aus Stein; und viele Nationen bewahrten in ihren
legendaren Uberlieferungen die Erinnerung daran Saulen von Henoch und Seth.

Dann verfiel die Welt von ihrem ursprunglichen Zustand gliicklicher Zustand und glucklicher
Stand, in Gotzendienst und Barbarei: aber alle Nationen behielten die Erinnerung an diesen

alten Stand; und die Dichter, in jenen frihen Tagen die einzigen Historiker, erinnerten an die

Abfolge der Zeitalter von Gold, Silber, Messing und Eisen.

Im Laufe dieser Zeitalter nahm die heilige Tradition bei jeder der dltesten Nationen
unterschiedliche Formen an; und von seiner ursprunglichen Quelle flossen seine verschiedenen
Strome wie von einem gemeinsamen Zentrum nach unten; einige verbreiten Fruchtbarkeit und
Leben in bevorzugten Regionen der Welt; aber andere verlieren sich bald selbst und vertrocknen
im unfruchtbaren Sand menschlichen Versagens.

Nachdem das innere und gottliche WORT urspriinglich mitgeteilt wurde

von Gott an den Menschen, war verdunkelt worden; Nachdem die Verbindung des Menschen zu
seinem Schopfer unterbrochen worden war, geriet auch die duBere Sprache zwangslaufig in
Unordnung und Verwirrung. Die einfache und gottliche Wahrheit wurde mit verschiedenen und
sinnlichen Fiktionen Uberlagert, unter illusorischen Symbolen begraben und schlieBlich in
schreckliche Phantome pervertiert.

Denn im Verlauf des Gotzendienstes kam es zwangslaufig dazu, dass das, was ursprunglich als
Symbol eines hoheren Prinzips verehrt wurde, nach und nach mit dem Objekt selbst verwechselt
oder identifiziert wurde und verehrt wurde; bis dieser Fehler zu einer entwurdigenderen Form
des Gotzendienstes flihrte. Die friihen Nationen erhielten viel von der Urquelle der heiligen
Tradition; aber dieser hochmutige Stolz, der ein inharenter Teil der menschlichen Natur zu sein
scheint, veranlasste jeden dazu, diese fragmentarischen Relikte der urspriinglichen Wahrheit
als einen ihm eigenen Besitz darzustellen; Damit Ubertrieben sie ihren Wert und ihre eigene
Bedeutung als besondere Gunstlinge der Gottheit, die sie als das bevorzugte Volk ausgewahlt
hatte, dem sie diese Wahrheiten anvertrauen sollten. Um diese Fragmente so weit wie moglich
zu ihrem Privatbesitz zu machen, reproduzierten sie sie in besonderen Formen, verpackten sie in
Symbole, versteckten sie in Allegorien und erfanden Fabeln, um ihren besonderen Besitz an
ihnen zu erklaren. Anstatt diese Segnungen der ursprunglichen Offenbarung in ihrer
ursprunglichen Einfachheit und Reinheit zu bewahren, Uberzogen sie sie mit poetischen
Verzierungen; und das Ganze hat einen marchenhaften Aspekt, bis wir durch genaue und
strenge Prufung die Wahrheit entdecken, die die scheinbare Fabel enthalt.

Dies sind die widerspruchlichen Elemente in der Brust des Menschen; das alte Erbe oder die
ursprungliche Mitgift der Wahrheit, die Gott ihm in der Uroffenbarung verliehen hatte; und der
Irrtum oder die Grundlage des Irrtums, in seinem degradierten Sinn und Geist, der sich nun von
Gott zur Natur gewendet hatte, entstanden leicht falsche Glaubensvorstellungen und wuchsen
an Bedeutung und Uppigkeit, als die géttliche Wahrheit nicht mehr mit eifersiichtiger Sorgfalt
gehutet oder in ihrer Ursprunglichkeit bewahrt wurde Reinheit. Dies geschah bald bei den
meisten dstlichen Nationen, insbesondere bei den Indern, den Chaldaern, den Arabern, den
Persern und den Agyptern; bei dem die Vorstellungskraft und ein sehr tiefes, aber dennoch
sinnliches Gefuhl fir die Natur sehr vorherrschend waren. Das fur ihre Augen sichtbare
nordliche Firmament besaB die bei weitem groBten und strahlendsten Sternbilder; und sie
empfanden die Eindricke, die solche Gegenstande hervorriefen, starker als die Menschen von
heute.



Bei den Chinesen, einem patriarchalischen, einfachen und zurtickgezogen lebenden Volk,
machte der Gotzendienst lange Zeit nur geringe Fortschritte. Sie erfanden die Schrift innerhalb
von drei oder vier Generationen nach der Sintflut; und sie bewahrten lange Zeit die Erinnerung an
einen GroBteil der urspringlichen Offenbarung; weniger mit Fiktion Uberlagert als jene
Fragmente, an die sich andere Nationen erinnert haben. Sie gehdrten zu denen, die der Quelle
der heiligen Tradition am nachsten standen; und viele Passagen in ihren alten Schriften
enthalten bemerkenswerte Uberreste der ewigen Wahrheit und des WORTES der urspriinglichen
Offenbarung, des Erbes des alten Denkens, das uns ihre urspriingliche Bedeutung bezeugt.

Aber unter den anderen frihen Nationen verdrangte bald ein wilder Enthusiasmus und eine
sinnliche Vergotterung der Natur die einfache Anbetung des allméachtigen Gottes und verdrangte
oder entstellte den reinen Glauben an den ewigen, ungeschaffenen Geist. Die groBen Krafte und
Elemente der Natur und das lebenswichtige Prinzip der Produktion und Fortpflanzung tber alle
Generationen hinweg; dann die himmlischen Geister oder himmlischen Heerscharen, die
leuchtenden Armeen der Sterne und die groBe Sonne und der geheimnisvolle, sich standig
verandernde Mond (alles davon betrachtete die gesamte antike Welt nicht nur als bloBe
Lichtkugeln oder Feuerkorper, sondern als belebt). lebende Substanzen, die Einfluss auf das
Schicksal und die Schicksale des Menschen haben); Als nachstes empfingen die Genien und
Schutzgeister und sogar die Seelen der Toten gottliche Verehrung. Die Tiere, die die
Sternenkonstellationen darstellen und zunachst nur als Symbole verehrt wurden, wurden spéater
als Gotter verehrt; die Himmel, die Erde und die Vorgange der Natur wurden personifiziert; und
fiktive Charaktere, die erfunden wurden, um die EinfiUhrung von Wissenschaft und Kunst sowie
die Fragmente der alten religiosen Wahrheiten zu erklaren; und die personifizierten guten und
schlechten Prinzipien wurden auch zu Objekten der Anbetung; wahrend durch alles noch die
silbernen Faden der alten, primitiven Offenbarung leuchteten.

Die zunehmende Vertrautheit mit frihen orientalischen Aufzeichnungen scheint immer
wichtiger zu werden o die Wahrscheinlichkeit bestatigen, dass sie alle urspringlich aus einer
Quelle stammten. Die Ost- und Sudhange des Paropismus oder Hindukusch scheinen von
verwandten iranischen Rassen bewohnt worden zu sein, die in ihren Gewohnheiten, ihrer
Sprache und ihrer Religion &hnlich sind. Die frihesten indischen und persischen Gottheiten sind
groBtenteils Symbole des himmlischen Lichts, wobei ihre Wirksamkeit als ewiger Kampf mit den
Machten des Winters, des Sturms und der Dunkelheit angesehen wird. Die Religion beider war
ursprunglich eine Verehrung der auBeren Natur, insbesondere der Manifestationen von Feuer
und Licht; Die Zufalle sind zu ausgepragt, um rein zufallig zu sein. Deva, Gott, leitet sich von der
Wurzel div, ,leuchten®, ab. Indra ist wie Ormuzd oder Ahura-Mazda das helle Firmament; Sura
oder Surya, das Himmlische, ein Name der Sonne, kommt im Zend-Wort Huare, die Sonne,
wieder, woher Khur und Khorshid oder Corasch. Uschas und Mitra sind sowohl Medic- als auch
Zend-Gottheiten und die Amschaspands oder ,,unsterblichen Heiligen“ des ZendAvesta kénnen
mit den sieben Rishis oder vedischen Sterngottheiten im Sternbild des Baren verglichen werden.
Der Zoroastrismus war wie der Buddhismus eine Neuerung gegenuber einer alteren Religion;
und zwischen dem Parsen und dem Brahmanen kénnen sowohl Spuren von Unstimmigkeiten als
auch von Zufallen gefunden werden. Die urspringliche Naturanbetung, in der die Vorstellungen
einer universellen Pradsenz und der Ewigkeit des Handelns vereint waren, entwickelte sich je
nach Unterschied zwischen dem indischen und dem persischen Geist in unterschiedliche
Richtungen.



Die frihen Hirten des Punjab, damals das Land der Sieben Flliisse genannt, dessen intuitiver
oder inspirierter Weisheit (Veda) wir die vielleicht altesten religiosen Ergusse verdanken, die es
in einer Sprache gibt, apostrophierten die physischen Objekte ihrer Anbetung als Lebewesen. An
erster Stelle dieser Gotterordnung steht Indra, der Gott des ,,blauen® oder ,,glitzernden“
Firmaments, genannt Devaspiti, Vater der Devas oder Elementarkrafte, der den Kreis des
Himmels ausmaB und die Fundamente der Erde befestigte; Der ideale Bereich von Varouna,
»dem Allumfassenden®, ist fast ebenso groB und umfasst Luft, Wasser, Nacht und die Weite
zwischen Himmel und Erde. Agni, der vom Feuer des Opfers, vom hauslichen Herzen und von
den Blitzen des Himmels lebt, ist der groBe Mittler zwischen Gott und den Menschen; Uschas
oder die Morgenrote fihrt die Gotter am Morgen dazu, ihre tagliche Mahlzeit im berauschenden
Soma des Opfergabenwerks der Natur einzunehmen, das der Priester nur aus einer einfachen
symbolischen Nachahmung zusammensetzen konnte. Dann kamen die verschiedenen
Sonnengotter, Adityas oder Sonnenattribute, Surya der Himmlische, Savitri der Stammvater,
Pashan der Ernahrer, Bagha der Gliickselige und Mitra der Freund.

Das Hervortreten des Ewigen Wesens zum Werk der Schopfung wurde als eine Ehe dargestellt,
wobei seine erste Emanation eine universelle Mutter war, die moglicherweise seit Ewigkeit mit
ihm existierte oder, in metaphorischer Sprache, ,,seine und seine Schwester” gewesen sein
sollte Ehepartner." Sie wurde schlieBlich zur Mutter der indischen Dreifaltigkeit befordert, der
Gottheit unter seinen drei Eigenschaften: Schdépfung, Bewahrung und Verdnderung oder
Regeneration.

Die beliebtesten Formen oder Manifestationen von Vishnu dem Erhalter waren seine
aufeinanderfolgenden Avataras oder historischen Nachahmungen, die die Gottheit darstellten,
die aus dem unverstandlichen Geheimnis seiner Natur hervortrat und sich in den kritischen
Epochen offenbarte, die entweder in der physischen oder moralischen Welt auftraten, um einen
Neuanfang von Wohlstand und Ordnung zu markieren. Im Kampf gegen die Macht des Bosen in
den verschiedenen Bereichen der Natur und in aufeinanderfolgenden Zeitrdumen ist die
Gottlichkeit, auch wenn sie sich in ihrer Form unterscheidet, in Wirklichkeit immer dieselbe, sei
es in nutzlichen landwirtschaftlichen oder sozialen Erfindungen, in traditionellen Siegen Uber
rivalisierende Glaubensrichtungen, oder in physikalischen Veranderungen, die durch die
Tradition nur schwach entdeckt oder durch die kosmogonische Theorie nahegelegt wurden. Als
Rama, der mit Schwert, Keule und Pfeilen bewaffnete epische Held, der Prototyp von Herkules
und Mithras, kampft er wie der hebraische Patriarch mit den Machten der Dunkelheit; Als
Chrishna-Govinda, der gottliche Hirte, ist er der Friedensbote, der die Welt durch Musik und
Liebe beherrscht. Unter der menschlichen Form hort er nie auf, das Hochste Wesen zu sein.
»Die Torichten” (sagt er in der Bhagavad Ghita), ,,die meine hdchste Natur nicht kennen,
verachten mich in dieser menschlichen Form, wahrend Menschen mit groBem Verstand,
erleuchtet durch das gottliche Prinzip in ihnen, mich als unbestechlich und vor allen Dingen
anerkennen, und diene mir mit ungeteiltem Herzen.”“ ,,Ich werde nicht von allen erkannt®, sagt er
noch einmal, ,weil ich von der Ubernatlrlichen Kraft, die in mir ist, verborgen bin; doch mir ist
alles Vergangene, Gegenwartige und Kommende bekannt; Ich existierte vor Vaivaswata und
Menou. Ich bin der héchste Gott, der Schopfer der Welt, der ewige Poorooscha (Menschenwelt
oder Genie der Welt). Und obwohlich von Natur aus von der Haftung fir Geburt und Tod befreit
bin und der Herr aller geschaffenen Dinge bin, werde ich doch so oft in der Welt die Tugend
geschwacht und Laster und Ungerechtigkeit vorherrschen, so oft werde ich zum Ausdruck
gebracht Und ich werde von Zeitalter zu Zeitalter offenbart, um die Gerechten zu retten, die
Schuldigen zu vernichten und die schwankenden Schritte der Tugend zu beruhigen. Wer mich
als einen solchen anerkennt, geht beim Verlassen dieses sterblichen Korpers nichtin einen
anderen ein, denn er geht in mich ein;



und viele, die auf mich vertraut haben, sind bereits in mich eingegangen und wurden durch die
Kraft der Weisheit gereinigt. Ich helfe denen, die auf meinem Weg gehen, wahrend sie mir
dienen.

Brahma, der Schopfer, opferte sich selbst, als er durch das Absteigen in materielle Formen in
sein Werk integriert wurde; und seine mythologische Geschichte war mit der des Universums
verwoben. Obwohl er spirituell mit dem Héchsten und Herrn aller Geschopfe (Prajapati)
verbunden war, teilte er die Unvollkommenheit und Verdorbenheit einer minderwertigen Natur
und koénnte, wie der griechische Uranus, als verstimmelt bezeichnet werden, da er von
vielfaltigen und verganglichen Formen durchdrungen ist und gefallen. Er vereinte so zwei
Charaktere: formlose Form, unsterblich und sterblich, Sein und Nichtsein, Bewegung und Ruhe.
Als fleischgewordene Intelligenz oder DAS WORT teilte er dem Menschen mit, was ihm der Ewige
offenbart hatte, da er sowohl die Seele als auch der Kérper der Schopfung ist, in dem das
gottliche Wort in jenen lebendigen Buchstaben geschrieben ist, denen es vorbehalten ist
selbstbewusster Geist zu interpretieren.

Die Grundprinzipien der Religion der Hindus bestanden im Glauben an die Existenz eines
einzigen Wesens, an die Unsterblichkeit der Seele und an einen zukunftigen Zustand von
Belohnungen und Strafen. lhre moralischen Grundsatze pragen die Ausubung der Tugend als
notwendig ein, um auch in diesem verganglichen Leben Gluck zu erlangen; und ihre religiosen
Lehren machen ihr Gluck in einem zukUlinftigen Staat davon abhangig.

Neben ihrer Lehre von der Seelenwanderung lassen sich ihre Dogmen unter folgenden
Uberschriften zusammenfassen: 1. Die Existenz eines Gottes, von dem alle Dinge ausgehen und
zu dem alles zuriickkehren muss. Auf ihn wenden sie standig diese Ausdriicke an: Die
universelle und ewige Essenz; das, was jemals war und jemals bestehen wird; das, was alle
Dinge belebt und durchdringt; Er, der Uberall gegenwartig ist und die Himmelskorper in der von
ihm vorgegebenen Richtung drehen lasst. 2d. Eine dreiteilige Unterteilung des Guten Prinzips
zum Zweck der Schoépfung, Bewahrung und Erneuerung durch Verdnderung und Tod. 3d. Die
notwendige Existenz eines bdsen Prinzips, das damit beschaftigt ist, den wohlwollenden
Absichten des ersten Prinzips entgegenzuwirken, und zwar in ihrer Ausfuhrung durch die Devata
oder untergeordneten Genien, denen die Kontrolle Uber die verschiedenen Vorgange der Natur
anvertraut ist.

Und dies war Teil ihrer Lehre: ,,Ein einziges groBes und unverstandliches Wesen existierte von
Ewigkeit an. Alles, was wir sehen, und wir selbst sind Teile von Ihm. Die Seele, der Geist oder der
Intellekt von Gottern und Menschen sowie aller fuhlenden Geschopfe sind getrennte Teile der
universellen Seele, zu der sie zu bestimmten Zeiten zuriickkehren sollen. Aber der Geist
endlicher Wesen wird von einer ununterbrochenen Reihe von Illusionen beeindruckt, die sie als
real betrachten, bis sie wieder mit der groBen Quelle der Wahrheit vereint werden. Die erste und
wesentlichste dieser Illusionen ist die Individualitat. Durch seinen Einfluss wird die Seele, wenn
sie von ihrer Quelle losgelost wird, unwissend uber ihre eigene Natur, ihren Ursprung und ihr
Schicksal. Es betrachtet sich selbst als eine separate Existenz und nicht mehr als einen Funken
der Gottlichkeit, als ein Glied einer unermesslichen Kette, als einen unendlich kleinen, aber
unverzichtbaren Teil eines groBen Ganzen.

Ihre Liebe zur Bildsprache veranlasste sie, das zu personifizieren, was sie fur einige der
Eigenschaften Gottes hielten, vielleicht um die Dinge auf eine Weise darzustellen, die besser
zum Verstandnis des Vulgaren passte als die abstruse Vorstellung eines unbeschreiblichen,
unsichtbaren Gottes; und daher die Erfindung eines Brahma, eines Vishnu und eines Shiva oder
Iswara.



Diese wurden in verschiedenen Formen dargestellt; aber kein Emblem oder sichtbares Zeichen
von Brihm oder Brehm, dem Allmachtigen, ist zu finden. Sie betrachteten das groBe Geheimnis
der Existenz des Hochsten Herrschers des Universums als jenseits des menschlichen
Verstandnisses. Sie vertraten die Auffassung, dass jedes Geschdpf, das Uber die Fahigkeit zum
Denken verfugt, sich der Existenz eines Gottes, einer ersten Ursache, bewusst sein muss; aber
den Versuch, die Natur dieses Wesens zu erklaren oder es auf irgendeine Weise mit der unseren
in Einklang zu bringen, betrachteten sie nicht nur als Beweis fur Torheit, sondern auch fur
extreme Gottlosigkeit.

Die folgenden Auszlge aus ihren Buchern sollen zeigen, was die wahren Grundséatze ihres
Glaubensbekenntnisses waren:

son einem hochsten Herrscher wird dieses Universum durchdrungen; sogar jede Welt im
gesamten Kreis der Natur. . . . Es gibt einen Hochsten Geist, den nichts schneller erschuttern
kann als der Gedanke des Menschen. Dieser Hochste Geist bewegt sich nach Belieben, ist aber
in sich selbst unbeweglich; es ist fern von uns und doch nahe bei uns; es durchdringt dieses
ganze Weltensystem; doch es liegt unendlich dariber hinaus. Der Mensch, der davon ausgeht,
dass alle Wesen auch im Hochsten Geist existieren und dass der Hochste Geist alle Wesen
durchdringt, betrachtet von nun an kein Geschopf mit Verachtung. . . . Alle geistigen Wesen sind
ihrer Art nach gleich Der Hochste Geist.... Die reine erleuchtete Seele nimmt eine leuchtende
Form an, ohne groben Kdrper, ohne Perforation, ohne Adern oder Sehnen, makellos, unbefleckt
von Sunde; selbst ist ein Strahl des Unendlichen Geistes, der die Vergangenheit und die Zukunft
kennt, der alles durchdringt, der ohne Ursache auBer sich selbst existierte, der in langst
vergangenen Zeiten alle Dinge so erschaffen hat, wie sie sind. Dieser alles durchdringende
Geist, der der sichtbaren Sonne Licht gibt, bin in seiner Art sogar derselbe, wenn auch in
unendlicher Entfernung. Lass meine Seele zum unsterblichen Geist Gottes zurtiickkehren und
lass dann meinen Korper, der in Asche endet, wieder zu Staub werden! O Geist, der das Feuer
durchdringt, fihre uns auf einem geraden Weg zu den Reichtimern der Seligkeit.

Du, o Gott, besitzt alle Schatze des Wissens! Entferne jeden ublen Makel aus unseren Seelen!

»Aus welcher Wurzel entspringt der sterbliche Mensch, wenn er von der Hand des Todes gefallt
wird? Wer kann ihn wieder zur Geburt bringen? Gott, der vollkommene Weisheit und
vollkommenes Gluck ist. Er ist die letzte Zuflucht des Mannes, der seinen Reichtum groBzlgig
verschenkt hat, der standhaft in der Tugend war, der diesen GroBen kennt und verehrt. . . . Lasst
uns die Vorherrschaft dieser gottlichen Sonne anbeten, der Gottheit, die alles erleuchtet, die
alles neu erschafft, von der alles ausgeht, zu der alles zurickkehren muss, die wir anrufen, um
unser Verstandnis auf unserem Weg zu seinem heiligen Sitz in die richtige Richtung zu lenken. . .
. Was Sonne und Licht fur diese sichtbare Welt sind, das ist Wahrheit flr das intellektuelle und
sichtbare Universum. ... Unsere Seelen erlangen bestimmte Erkenntnisse, indem sie Gber das
Licht der Wahrheit meditieren, das vom Wesen der Wesen ausgeht. . . . Dieses Wesen ohne
Augen sieht, ohne Ohren hort alles; er weil3 alles, was man wissen kann, aber es gibt
niemanden, der ihn kennt; Ilhn nennen die Weisen den GroBen, Hochsten, Durchdringenden
Geist. . .. Vollkommene Wahrheit, vollkommenes Gluck, unvergleichlich, unsterblich; absolute
Einheit, die weder Sprache noch Geist begreifen kann: alles durchdringend, alles
transzendierend, erfreut Uber ihre eigene grenzenlose Intelligenz, weder durch Raum noch Zeit
begrenzt; ohne FlBe, schnell laufend; ohne Hande, alle Welten erfassend; ohne Augen, alles
Uberblickend; ohne Ohren, allhérend; ohne einen intelligenten Flhrer, der alles versteht; ohne
Ursache, die erste aller Ursachen; allherrschend, allmachtig, der Schopfer, Erhalter, Umwandler
aller Dinge: das ist der GroBe; dies erklaren die Veden.



»,Moge meine Seele, die in meinen wachen Stunden wie ein atherischer Funke emporsteigt und
die selbst im Schlaf einen ahnlichen Aufstieg erfahrt und in weite Ferne schwebt als
Ausstrahlung des Lichts der Lichter, vereint seine andachtige Meditation mit dem Uberaus
gesegneten und Uberaus intelligenten Geist! . ... Mdge diese meine Seele, die selbst die
urzeitliche Opfergabe war, die allen Geschopfen innewohnt. ... Das ist ein Strahl vollkommener
Weisheit, das ist das unausloschliche Licht, das in den geschaffenen Korpern verankert ist und
ohne das keine gute Tat vollbracht wird. . . . Als unsterbliche Essenz kann alles verstanden
werden, was vergangen ist, gegenwartig ist oder kiinftig sein wird. . . . Sei durch andachtige
Meditation mit dem Geist vereint, der Uberaus gesegnet und Uberaus intelligent ist!

»Das Wesen der Wesen ist der einzige Gott, ewig und Uberall gegenwartig, der alles versteht. Es
gibt keinen Gott auBer lhm. . ..

Das Hochste Wesen ist unsichtbar, unverstandlich, unbeweglich, ohne Figur oder Form.
Niemand hat ihn jemals gesehen; Die Zeit hat Ihn nie verstanden; Sein Wesen durchdringt alles;
alles kamvon [hm.

»Die Pflicht eines guten Menschen besteht selbst im Moment seiner Zerstorung nicht nur darin,
zu vergeben, sondern sogar in dem Wunsch, seinem Zerstorer zu helfen; wie der Sandalenbaum
im Augenblick seines Sturzes Duft auf die Achse verstromt, die ihn fallt.*

Die Vedanta- und Nyaya-Philosophen erkennen ein hochstes ewiges Wesen und die
Unsterblichkeit der Seele an, obwohl sie, wie die Griechen, in ihren Vorstellungen zu diesen
Themen unterschiedlich sind. Sie sprechen vom Hochsten Wesen als einer ewigen Essenz, die
den Raum durchdringt und Leben oder Existenz schenkt. Von diesem universellen und ewigen
durchdringenden Geist gehen die Vedanti von vier Modifikationen aus; aber da diese seine Natur
nicht andern und es falsch ware, jedem von ihnen eine eigene Essenz zuzuschreiben, so sei es
ebenso falsch, sagen sie, sich vorzustellen, dass die verschiedenen Modifikationen, durch die
das alles durchdringende Wesen existiert oder sein Wesen zeigt Macht, sind individuelle
Existenzen. Die Schopfung wird nicht als die unmittelbare Produktion von Dingen betrachtet,
sondern nur als die Manifestation dessen, was ewig im einen universellen Wesen existiert. Die
Nyaya-Philosophen glauben, dass Geist und Materie ewig sind; aber sie gehen nicht davon aus,
dass die Welt in ihrer gegenwartigen Form seit Ewigkeit existiert, sondern nur von der Urmaterie,
aus der sie hervorgeht, wenn sie vom allmachtigen Wort Gottes, der intelligenten Ursache und
dem hochsten Wesen, beeinflusst wird, das die Kombinationen oder Aggregationen
hervorgebracht hat, die dazu gefuhrt haben bildet das materielle Universum. Obwohl sie
glauben, dass die Seele eine Emanation des Hochsten Wesens ist, unterscheiden sie sie in ihrer
individuellen Existenz von diesem Wesen. Wahrheit und Intelligenz sind die ewigen
Eigenschaften Gottes, nicht, wie sie sagen, der individuellen Seele, die sowohl fur Wissen als
auch fur Unwissenheit, fur Vergnigen und Schmerz empfanglich ist; und deshalb sind Gott und
es verschieden. Selbst wenn es zum Ewigen zurickkehrt und hochste Gluckseligkeit erlangt,
hort es zweifellos nicht auf. Obwohl es mit dem Hochsten Wesen verbunden ist, geht es nicht
darin auf, sondern behalt dennoch die abstrakte Natur einer bestimmten oder sichtbaren
Existenz.

»Die Auflosung der Welt“, sagen sie, ,,besteht in der Zerstorung der sichtbaren Formen und
Eigenschaften der Dinge; aber ihre materielle Essenz bleibt bestehen, und aus ihr werden durch
die schopferische Energie Gottes neue Welten geformt; und so wird das Universum in endloser
Folge aufgelost und erneuert.”



Die Jainas, eine Sekte in Mysore und anderswo, sagen, dass die alte Religion Indiens und der
ganzen Welt im Glauben an einen Gott bestand, einen reinen Geist, unteilbar, allwissend und
allmachtig; dass Gott, nachdem er allen Dingen ihre festgelegte Ordnung und Vorgehensweise
gegeben hat und dem Menschen ein ausreichendes MaB an Vernunft oder Verstandnis gegeben
hat, um ihn in seinem Verhalten zu leiten, ihn dem freien Willen Uberlasst, ohne diesen
vollstandig auszuliben er konnte fur sein Verhalten nicht zur Verantwortung gezogen werden.

Menou, der hinduistische Gesetzgeber, verehrte nicht die sichtbare, materielle Sonne, sondern
»dieses gottliche und unvergleichlich groBere Licht”, um die Worte des ehrwurdigsten Textes der
indischen Schrift zu verwenden, ,,das alles erleuchtet, alles erfreut, von dem alles ausgeht.”
Gehen Sie voran, zu dem alle zurtickkehren mussen und der allein unseren Intellekt bestrahlen
kann.” So beginnt er seine Institute:

»3ei erhort!

»Dieses Universum existierte nur in der ersten gottlichen Idee, war aber noch nicht ausgedehnt,
als ware es in Dunkelheit versunken, unmerklich, undefinierbar, unentdeckbar durch die
Vernunft und unentdeckt durch die Offenbarung, als ware es vollig im Schlaf versunken:

»Dann erschien die einzige aus sich selbst existierende Macht, die selbst unentdeckt war, aber
diese Welt mit funf Elementen und anderen Prinzipien der Natur erkennbar machte, mit
unverminderter Herrlichkeit, erweiterte seine ldee oder zerstreute die Dunkelheit.

»Er, den der Geist allein wahrnehmen kann, dessen Wesen sich den ewigen Organen entzieht,
der keine sichtbaren Teile hat, der von Ewigkeit an existiert, sogar Er, die Seele aller Wesen, die
kein Wesen begreifen kann, leuchtete auf.”

»Da erverschiedene Wesen aus seiner eigenen gottlichen Substanz erschaffen wollte, erschuf
er zunachst mit einem Gedanken das Wasser. . . Von dem, was [genau das hebraische hwh] ist,
die erste Ursache, nicht das Objekt der Sinne, die Uberall in der Substanz existiert, flr unsere
Wahrnehmung nicht existiert, ohne Anfang und Ende“ [das A.. und W.. oder das I..A ~W..],
Lwurde der in allem beruhmte gottliche Mann hervorgebracht.”

Welten unter der Bezeichnung Brahma.”

Dann rekapituliert er die verschiedenen Dinge, die Brahma erschaffen hat, und fugt hinzu: ,,Er*
gemeint ist Brahma [das Logoj, das WORT], ,,dessen Krafte unfassbar sind, wurde, nachdem er
auf diese Weise dieses Universum erschaffen hatte, wieder im Hochsten Geist absorbiert und
veranderte die Zeit von.” Energie flr die Ruhezeit.”

Das Antareya A’ran’ya, einer der Veden, vermittelt diese primitive Vorstellung von der Schépfung:
»Am Anfang war das Universum nur eine Seele: nichts anderes, weder aktiv noch inaktiv,
existierte.“ Dann hatte ER diesen Gedanken: Ich werde Welten erschaffen; und so schuf ER diese
verschiedenen Welten; Luft, das Licht, sterbliche Wesen und das Wasser.

»ER hatte diesen Gedanken: Seht die Welten; Ich werde Wachter fur die Welten erschaffen. Also
nahm ER das Wasser und formte ein Wesen, das die menschliche Gestalt annahm. Er sah ihn
an, und als er so daruber nachdachte, 6ffnete sich sein Mund wie ein Ei, und Sprache kam
hervor, und aus der Sprache kam Feuer. Die Nasenldcher 6ffneten sich, und durch sie stromte
der Atem, und durch ihn breitete sich die Luft aus. Die Augen 6ffneten sich; Von da an kam ein
leuchtender Strahl, und aus ihm entstand die Sonne. Die Ohren weiteten sich; aus ihnen kam
das Horen, und aus dem Horen kam der Raum:“ . . . und nachdem der Kérper des Menschen mit
den Sinnen geformt worden war: ,,Er, die universelle Seele, reflektierte so:



Wie kann dieser Korper ohne Mich existieren?“ Er untersuchte, durch welche Extremitat Er es
durchdringen konnte. Er sagte zu sich selbst: Wenn die Welt ohne mich gegliedert ist, der Atem
ausatmet und das Sehen sieht; Wenn das Gehor hort, die Haut fuhlt und der Geist reflektiert,
das Schlucken schluckt und das Geschlechtsorgan seine Funktionen erfullt, was bin ich dann?
Und indem Er die Schadelnaht durchtrennte, drang Er in den Menschen ein.“

Schauen Sie sich die groBen, grundlegenden, primitiven Wahrheiten an! Gott, eine unendliche
ewige Seele oder ein unendlicher ewiger Geist. Materie, weder ewig noch aus sich selbst
existierend, sondern erschaffen — erschaffen durch einen Gedanken Gottes. Nach der Materie
und den Welten, dann der Mensch, durch einen dhnlichen Gedanken, und schlief3lich, nachdem
er ihn mit den Sinnen und einem denkenden Geist ausgestattet hat, dringt ein Teil, ein Funke von
Gott selbst in den Menschen ein und wird zu einem lebendigen Geist in ihm.

Die Veden beschreiben die Erschaffung der Welt folgendermaBen:

»Am Anfang war ein einziger Gott, der aus sich selbst bestand; Der, nachdem er eine Ewigkeit in
der Betrachtung seines eigenen Wesens versunken verbracht hatte, danach strebte, seine
Vollkommenheit auBerlich an sich selbst zu offenbaren; und erschuf die Materie der Welt.
Nachdem die vier Elemente auf diese Weise entstanden, aber immer noch in Verwirrung
vermischt waren, hauchte Er auf das Wasser, das zu einer riesigen Kugel in Form eines Eies
anschwoll und sich entwickelte und zum Gewdlbe und Kugel des Himmels wurde, der die Erde
umgibt. Nachdem er die Erde und die Korper der tierischen Wesen erschaffen hatte, gab dieser
Gott, die Essenz der Bewegung, ihnen einen Teil seines eigenen Wesens, um sie zu beleben. Da
also die Seele von allem, was atmet, ein Bruchteil der universellen Seele ist, geht niemand
zugrunde; aber jede Seele verandert lediglich ihre Form und Form, indem sie nacheinander in
verschiedene Korper ubergeht. Von allen Formen gefallt dem gottlichen Wesen am meisten der
Mensch, da er Seiner eigenen Vollkommenheit am nachsten kommt. Wenn ein Mensch sich
vollig von seinen Sinnen lost und sich in Selbstbetrachtung vertieft, erkennt er die Goéttlichkeit
und wird ein Teil von lhm.“

Die alten Perser ahnelten in vielerlei Hinsicht den Hindus —in ihrer Sprache, ihrer Poesie und
ihren poetischen Legenden. lhre Eroberungen brachten sie in Kontakt mit China; und sie
unterwarfen Agypten und Judéa. Ihre Ansichten (iber Gott und Religion &hneln mehr denen der
Hebraer als denen jeder anderen Nation; und in der Tat entlehnte das letztere Volk einige
herausragende Lehren von ihnen, die wir gewdhnlich als einen wesentlichen Teil des
ursprunglichen hebraischen Glaubensbekenntnisses betrachten.

Vom Konig des Himmels und Vater des ewigen Lichts, von der reinen Welt des LICHTS, vom
Ewigen WORT, durch das alle Dinge erschaffen wurden, von den sieben méachtigen Geistern, die
neben dem Thron des Lichts und der Allmacht stehen, und von der Herrlichkeit von Diese
himmlischen Heerscharen, die diesen Thron vom Ursprung des Bésen umgeben, und der Flrst
der Finsternis, Herrscher der rebellischen Geister, Feinde alles Guten, hegten Grundsatze, die
denen der Hebraer sehr ahnlich waren. Sie empfanden den groBten Abscheu vor dem
agyptischen Gotzendienst und verfolgten unter Kambyses einen regelmaBigen Plan zu seiner
volligen Ausrottung. Als Xerxes in Griechenland einmarschierte, zerstorte er auf seinem
gesamten Marsch die Tempel und errichtete Feuerkapellen. Ihre Religion war Uberaus spirituell,
und das irdische Feuer und das irdische Opfer waren nur die Zeichen und Embleme einer
anderen Hingabe und einer hoheren Macht.

So war die Grundlehre der alten Religion Indiens und Persiens zunachst nichts weiter als eine
einfache Verehrung der Natur, ihrer reinen Elemente und ihrer Primarenergien, des heiligen
Feuers und vor allem des Lichts -



der Luft, nicht der unteren Atmosphare Luft, sondern die reinere und hellere Luft des Himmels,
der Atem, der den Atem des sterblichen Lebens belebt und durchdringt. Diese reine und
einfache Verehrung der Natur ist vielleicht die alteste und war in der primitiven und
patriarchalischen Welt bei weitem die am weitesten verbreitete. Es handelte sich urspringlich
nicht um eine Vergottlichung der Natur oder um eine Leugnung der Souveranitat Gottes. Diese
reinen Elemente und primitiven Essenzen der geschaffenen Natur, die den ersten Menschen
angeboten wurden, die noch in enger Verbindung mit der Gottheit standen, waren kein
Ahnlichkeitsbild, kein fantasievolles Mutterbild oder eine poetische Figur, sondern ein
natirliches und wahres Symbol géttlicher Macht. Uberall in den hebraischen Schriften wird das
reine Licht oder heilige Feuer als Bild der alles durchdringenden und alles verzehrenden Macht
und Allgegenwart der Gottlichkeit verwendet. Sein Atem war die Quelle des Lebens; und das
schwache Flustern der Brise verkindete dem Propheten seine unmittelbare Anwesenheit.

»Alle Dinge sind die Nachkommen eines Feuers. Der Vater vollendete alle Dinge und Gbergab sie
dem Zweiten Geist, den alle Nationen der Menschen den Ersten nennen. Naturliche Werke
existieren neben dem intellektuellen Licht des Vaters; denn es ist die Seele, die den groBen
Himmel schmuckt und ihn nach dem Vater schmiuckt. Da die Seele ein helles Feuer ist, bleibt
sie durch die Macht des Vaters unsterblich, ist Herrin des Lebens und fullt die Tiefen der Welt
aus. Denn das Feuer, das zuerst jenseits ist, hat seine Macht nicht durch Werke, sondern durch
den Geist in der Materie eingeschlossen, denn der Schopfer der feurigen Welt ist der Geist des
Geistes, der zuerst aus dem Geist hervorging und Feuer mit Feuer umhullte. Vatergezeugtes
Licht! Denn Er allein ist in der Lage, die Gedanken des Vaters zu verstehen, da er aus der Macht
des Vaters die Essenz des Intellekts erhalten hat. und allen Quellen und Prinzipien die Fahigkeit
einzufloBen, zu verstehen und immer in unaufhaérlicher Bewegung weiterzumachen.” Dies war
die Sprache Zoroasters, die die alten persischen Ideen verkorperte.

Und derselbe alte Weise sprach Uber die Sonne und die Sterne: ,,Der Vater erschuf das ganze
Universum aus Feuer, Wasser, Erde und alles ndhrendem Ather Er richtete eine groBe Menge
bewegungsloser Sterne auf, die fir immer still stehen, nicht aus Zwang und unfreiwillig, sondern
ohne den Wunsch zu wandern, Feuer, das auf Feuer wirkt. Er versammelte die sieben
Firmamente der Welt und umgab so die Erde mit der Wolbung der Himmel; und darin befanden
sich sieben lebende Wesen, die ihre scheinbare Unordnung in regelmaBigen Umlaufbahnen
anordneten, sechs davon Planeten, und die Sonne, in der Mitte platziert, die siebte; —in diesem
Zentrum, von dem aus sich alle ausrichten s, egal in welche Richtung sie divergieren, sind
gleich; und die schnelle Sonne selbst, die sich um ein Hauptzentrum dreht und immer danach
strebt, das zentrale und alles durchdringende Licht zu erreichen, wobei sie den hellen Mond mit
sich tragt.”

Und doch fugte Zoroaster hinzu: ,Messen Sie nicht die Reisen der Sonne und versuchen Sie
nicht, sie zur Herrschaft zu machen; denn er wird durch den ewigen Willen des Vaters getragen,
nicht um euretwillen. Versuchen Sie nicht, den ungestimen Lauf des Mondes zu verstehen;
denn sie lauftimmer mehr dem Drang der Notwendigkeit nach; und die Entwicklung der Sterne
wurde nicht dazu geschaffen, irgendeinem lhrer Zwecke zu dienen.

Ormuzd sagt im Boundehesh zu Zoroaster: ,,Ich bin der, der den Sternenhimmel im atherischen
Raum halt; Wer macht diese Sphare, die einst in Dunkelheit vergraben war, zu einer Flut von
Licht? Durch mich wurde die Erde zu einer festen und dauerhaften Welt — die Erde, auf der der
Herr der Welt wandelt. Ich bin der, der daflir sorgt, dass das Licht von Sonne, Mond und Sternen
die Wolken durchdringt. Ich mache den Maissamen, derim Boden vergeht und neu sprieBt. . . .
Ich habe den Menschen erschaffen, dessen Auge Licht ist, dessen Leben der Atem seiner
Nasenlocher ist. Ich habe die unausléschliche Kraft des Lebens in ihn gelegt.”



Ormuzd oder Ahura-Mazda selbst stellt das Urlicht dar, das sich von den Himmelskorpern
unterscheidet, aber dennoch fur ihre Existenz notwendig und die Quelle ihrer Pracht ist. Die
Amschaspands (Ameschaspenta, ,,unsterbliche Heilige®) hatten jeweils den Vorsitz tber eine
besondere Abteilung der Natur. Erde und Himmel, Feuer und Wasser, Sonne und Mond, Flusse,
Baume und Berge, sogar die kuinstlichen Einteilungen von Tag und Jahr wurden im Gebet als
Bewohner gottlicher Wesen angesprochen, die jeweils einzeln in ihren verschiedenen Spharen
herrschten. Insbesondere das Feuer, die ,,energischste aller unsterblichen Krafte, der sichtbare
Vertreter des Urlichts, wurde als ,,Sohn von Ormuzd® angerufen. Die Sonne, der Archimagus, der
edelste und machtigste Vertreter gottlicher Macht, der ,,als Eroberer von der Spitze des
schrecklichen Alborj hervortritt, um uber die Welt zu herrschen, die er vom Thron von Ormuzd
aus erleuchtet”, wurde neben anderen Symbolen verehrt mit dem Namen MITHRAS, einem
wohltatigen und freundlichen Genie, der in der an ihn gerichteten Hymne im Zend-Avesta die
Namen tragt, die ihm von den Griechen gegeben wurden, als ,,Unbesiegbarer” und ,,Mittler®;
Ersteres, weil er in seinem taglichen Kampf mit der Dunkelheit der aktivste Verblindete von
Ormuzd ist; Letzteres ist das Medium, durch das den Menschen die erlesensten Segnungen des
Himmels mitgeteilt werden. Er wird ,,das Auge von Ormuzd, der strahlende Held, der
triumphierend seinen Weg verfolgt, Dinger der Wisten, der Erhabenste der Izeds oder Yezatas,
der Niemals schlafende, der Beschutzer des Landes” genannt. ,Wenn der Drachenfeind meine
Provinzen verwustet®, sagt Ormuzd, ,,und sie mit Hungersnot heimsucht, dann wird er vom
starken Arm von Mithras zusammen mit den Devs von Mazanderan niedergeschlagen.” Mit
seiner Lanze und seiner unsterblichen Keule schreit der schlaflose Hauptling die Devs in den
Staub, als er als Mittler eingreift, um die Stadt vor dem Bdsen zu schitzen.”

Ahriman wurde von einigen parsischen Sekten als alter als Ormuzd angesehen, was alter als das
Lichtist; Es wird angenommen, dass er in den fruhen Zeitaltern der Welt als bosartiges Wesen
unbekannt war, und der Stindenfall des Menschen wird im Boundehesh einer abtriinnigen
Verehrung zugeschrieben, aus der sich die Menschen durch eine Reihe von Propheten, die mit
Zoroaster endeten, bekehrten.

Mithras ist nicht nur Licht, sondern auch Intelligenz; diese Leuchte, die, obwohl sie im Dunkeln
geboren wurde, nicht nur die Dunkelheit vertreiben, sondern auch den Tod besiegen wird. Der
Krieg, durch den dieser Konsum erreicht werden soll, wird hauptsachlich durch die
Instrumentalitat des ,,Wortes“ gefuhrt, dieser ,immer lebendigen Emanation der Gottheit, kraft
derer die Welt existiert”, und deren offenbarte Formeln unaufhdrlich sind Die in den Liturgien der
Heiligen Drei Konige wiederholten Worte sind nur der Ausdruck. ,,Was sollich tun® rief
Zoroaster, ,,0 Ormuzd, durchdrungen von Helligkeit, um mit Daroodj-Ahriman, dem Vater des
bosen Gesetzes, zu kdmpfen; Wie soll ich die Menschen rein und heilig machen?“ Ormuzd
antwortete und sagte: ,,Berufe, oh Zoroaster, das reine Gesetz der Diener von Ormuzd; rufe die
Amschaspands an, die in den sieben Keshwars Uberfluss verstrémten; rufe den Himmel an,
Zeruana-Akarana, die Vogel, die in der Hohe arbeiten, den schnellen Wind, die Erde; rufe meinen
Geist an, mich, der ich Ahura-Mazda bin, das reinste, starkste, weiseste und beste aller Wesen;
Ich, der den majestatischsten Korper hat, der durch Reinheit der Hochste ist, dessen Seele das
ausgezeichnete Wort ist; Und ihr, ihr alle, ruft mich an, wie ich es Zoroaster geboten habe.”

Ahura-Mazda selbst ist das lebendige WORT; Er wird genannt ,,Erstgeborener aller Dinge,
Ausdruck des Ewigen, sehr Licht des sehr Lichts, des Schopfers, der durch die Kraft des Wortes,
das er nie aufhort auszusprechen, in 365 Tagen den Himmel und die Erde geschaffen hat.”“ In der
Yashna heif3t es, das Wort habe vor allen existiert und sei selbst ein Yazata, ein personifizierter
Gegenstand des Gebets. Es wurde in Serosch, in Homa offenbart und erneut, unter Gushtasp, in
Zoroaster manifestiert.



Zwischen Leben und Tod, zwischen Sonnenschein und Schatten, Mithras ist die gegenwartige
Veranschaulichung der Ureinheit, aus der alle Dinge entstanden sind und in der durch seine
Vermittlung letztendlich alle Gegensatze absorbiert werden. Sein jahrliches Opfer ist das Passah
der Heiligen Drei Kdnige, eine symbolische Suhne oder ein Versprechen der moralischen und
korperlichen Regeneration. Er hat die Welt am Anfang erschaffen; und wie er am Ende jedes
aufeinanderfolgenden Jahres den Strom des Lebens freisetzt, um einen neuen Kreis des Seins
zu beleben, so wird er am Ende aller Dinge die mide Summe der Zeitalter wie eine Hekatombe
vor Gott bringen und durch ein letztes Opfer erlosen die Seele der Natur aus ihrem
verganglichen Korper zu befreien, um eine hellere und reinere Existenz zu beginnen.

Jamblichus (De Mys. viii. 4) sagt: ,,Die Agypter sind weit davon entfernt, alle Dinge auf physische
Ursachen zuruckzufuhren; Leben und Intellekt unterscheiden sie vom physischen Wesen,
sowohl beim Menschen als auch im Universum. Sie stellen den Intellekt und die Vernunft an die
erste Stelle, da sie aus sich selbst existieren, und daraus leiten sie die geschaffene Welt ab. Als
Eltern der erzeugten Dinge stellen sie einen Demiurgen dar und erkennen eine Lebenskraft
sowohlim Himmel als auch vor dem Himmel an. Sie stellen den reinen Intellekt Uber und uber
das Universum hinaus und einen anderen (d. h. den in der materiellen Welt offenbarten Geist),
der aus einem kontinuierlichen Geist besteht, der das Universum durchdringt und in alle seine
Teile und Spharen gebracht wird.” Die agyptische Idee war also die aller transzendentalen
Philosophien —die einer sowohlimmanenten als auch transzendenten Gottheit — der Geist ging
in seine Manifestationen Uber, erschopfte sich dabei aber nicht.

Die Weisheit, die in den kanonischen Rollen des Hermes festgehalten ist, wurde in dieser
transzendentalen Uberlieferung schnell erreicht, alles, was die menschliche Neugier jemals
entdecken kann. Besonders Theben soll ein Wesen ohne Anfang und Ende namens Amun oder
Amun-Kneph anerkannt haben, den alles durchdringenden Geist oder Atem der Natur oder
vielleicht sogar ein noch erhabeneres Objekt ehrfurchtsvoller Betrachtung, dessen
Namensnennung verboten war. Ein solches Wesen wirde theoretisch an der Spitze der drei von
Herodot erwadhnten Gotterordnungen stehen, wobei diese als willkurliche Klassifikationen
ahnlicher oder gleicher Wesen angesehen werden, die entsprechend einer Einschatzung ihrer
vergleichenden Wirde in aufeinanderfolgenden Emanationen angeordnet sind. Die acht groBen
Gotter oder die Urklasse waren wahrscheinlich Manifestationen des ausgestrahlten Gottes in
den verschiedenen Teilen und Kraften des Universums, von denen jeder potenziell die gesamte
Gottheit umfasste.

In den alten hermetischen Blchern findet sich, wie von Jamblichus zitiert, die folgende Passage
in Bezug auf das Hochste Wesen:

,Wor allen Dingen, die tatsachlich existieren, und vor allen Anfangen gibt es einen Gott, sogar vor
dem ersten Gott und Kdnig, der in der Einzigartigkeit seiner eigenen Einheit unbewegt bleibt;
denn weder ist ihm irgendetwas inne, was der Verstand erdacht hat, noch irgendetwas anderes;
aber er gilt als Vorbild des guten Gottes, der sein eigener, selbstgezeugter Vater ist und nur einen
Elternteil hat. Denn er ist etwas GroBeres und Vorrangiges und die Quelle aller Dinge und die
Grundlage der vom Intellekt erdachten Dinge, die die erste Art sind. Und aus diesem EINEN lie
der aus sich selbst entstandene Gott erstrahlen; Aus diesem Grund ist er sein eigener Vater und
aus sich selbst hervorgegangen. Denn er ist sowohl ein Anfang als auch ein Gott der Gotter, eine
Monade aus dem Einen, vor der Substanz und dem Anfang der Substanz; denn von ihm kommt
Substanz und Substanz, weshalb er auch der Anfang der vom Intellekt erdachten Dinge genannt
wird. Dies sind also die altesten Anfange aller Dinge, die Hermes den atherischen,
empyreischen und himmlischen Gottern vorstellt.”



»CHANG-TI oder der Hochste Herr oder das Hochste Wesen*, heif3t es in dem alten
chinesischen Glaubensbekenntnis, ,ist das Prinzip von allem, was existiert, und der Vater alles
Lebendigen.” Er ist ewig, unbeweglich und unabhangig: Seine Macht kennt keine Grenzen: Sein
Blick erfasst gleichermaBen die Vergangenheit, die Gegenwart und die Zukunft und dringt sogar
bis in die tiefsten Tiefen des Herzens ein. Himmel und Erde stehen unter seiner Herrschaft: Alle
Ereignisse, alle Revolutionen sind die Folgen seiner Fugung und seines Willens. Er ist rein, heilig
und unparteiisch; Bosheit beleidigt sein Sehvermadgen; aber er betrachtet die tugendhaften
Taten der Menschen mit einem selbstgefalligen Auge. Hart und doch gerecht bestraft er das
Laster auch bei Fursten und Herrschern vorbildlich; und wirft oft die Schuldigen nieder, um den
Mann mit Ehre zu krdnen, der seinem eigenen Herzen folgt und den er aus der Dunkelheit
erweckt. Gut, barmherzig und voller Mitleid vergibt er den Bésen, wenn sie BuBe tun; und
offentliche Katastrophen und die UnregelmaBigkeit der Jahreszeiten sind nur heilsame
Warnungen, die seine vaterliche Glte den Menschen gibt, um sie zur Besserung und Besserung
zu bewegen .

Weit mehr von der Vernunft als von der Vorstellungskraft kontrolliert, verfielen die Menschen im
auBersten Osten Asiens erst nach der Zeit des Konfuzius und innerhalb von zwei Jahrhunderten
nach der Geburt Christi dem Go6tzendienst; als die Religion von BUDDHA oder FO aus Indien
dorthin gebracht wurde. Ihr System wurde lange Zeit durch die reine Anbetung Gottes bestimmt
und bildete die Grundlage ihrer Moral und ihres Gemeinwesens ische Existenz, eingebettet in
eine gesunde, aufrichtige Vernunft, die den wahren Vorstellungen der Gottheit entspricht. Sie
hatten keine falschen Gotter oder Bilder, und ihr dritter Kaiser Hoam-ti errichtete dem groBen
Architekten des Universums einen Tempel, wahrscheinlich den ersten, der jemals errichtet
wurde. Und obwohl sie verschiedenen Schutzengeln Opfer darbrachten, ehrten sie sie doch
unendlich weniger als XAM-TI oder CHANG-TI, den Souveranen Herrn der Welt.

Konfuzius verbot die Anfertigung von Bildern oder Darstellungen der Gottheit. Er maB ihm keine
Vorstellung von Personlichkeit zu; aber betrachte Ihn als eine Macht oder ein Prinzip, das die
ganze Natur durchdringt. Und die Chinesen bezeichneten die Gottlichkeit mit dem Namen DAS
GOTTLICHE GRUND.

Die Japaner glauben an ein hochstes unsichtbares Wesen, das nicht durch Bilder dargestellt
oder in Tempeln verehrt werden darf. Sie nannten ihn AMIDA oder OMITH; und sagen, dass er
ohne Anfang und Ende ist; dass er auf die Erde kam, wo er tausend Jahre blieb, und der Erléser
unseres gefallenen Geschlechts wurde; dass er alle Menschen richten soll; und die Guten sollen
ewig leben, wahrend die Bdsen zur Holle verurteilt werden.

»Das Chang-ti wird dargestellt®, sagte Konfuzius, ,unter dem allgemeinen Emblem des
sichtbaren Firmaments sowie unter den besonderen Symbolen der Sonne, des Mondes und der
Erde, weil wir durch sie die Gaben des Himmels genieBen.“ Chang-ti. Die Sonne ist die Quelle
des Lebens und des Lichts: Der Mond erleuchtet die Welt bei Nacht. Durch die Beobachtung des
Laufs dieser Leuchten ist es der Menschheit mdglich, Zeiten und Jahreszeiten zu unterscheiden.
Als die Alten die Praxis des Opferns fur das Chang-ti einfUhrten, legten sie den Tag der
Wintersonnenwende fest, weil die Sonne, nachdem sie die zwolf offenbar durch die Sonne
zugewiesenen Orte durchquert hatte, die Tat mit ihrem Zweck in Verbindung bringen wollte
Chang-ti, sein jahrlicher Wohnsitz, begann seine Karriere neu, um Segen auf der ganzen Erde zu
verteilen.”

Er sagte: ,,Der TEEN ist das universelle Prinzip und die produktive Quelle aller Dinge. ... Das
Chang-ti ist das universelle Prinzip der Existenz.”



Die Araber besaBen nie ein poetisches, ausgefeiltes und wissenschaftlich geordnetes System
des Polytheismus. lhre historischen Uberlieferungen hatten groBe Ahnlichkeit mit denen der
Hebrder und stimmten in mancher Hinsicht mit ihnen Gberein. Die Tradition eines reinen
Glaubens und der einfachen patriarchalischen Verehrung der Gottheit scheint bei ihnen nie
vollig ausgeldoscht worden zu sein; Auch der Gotzendienst konnte bis zur Zeit Mohammeds kaum
FuB fassen. der, indem er den alten Urglauben annahm, erneut die Lehre von einem Gott lehrte
und hinzufugte, dass er sein Prophet sei.

An die Masse der Hebraer, wie auch an andere Nationen, scheinen nur Fragmente der
ursprunglichen Offenbarung gelangt zu sein; auch scheinen sie sich bis nach ihrer
Gefangenschaft unter den Persern nicht mit metaphysischen Spekulationen Uber die gottliche
Natur beschéaftigt zu haben und Benzin; obwohl aus den Psalmen Davids hervorgeht, dass eine
ausgewahlte Gruppe unter ihnen ein Wissen Uber die Gottheit bewahrte, das der Masse des
Volkes vollig unbekannt war; und diese wenigen Auserwéhlten wurden zum Medium des
Ubergangs fiir bestimmte Wahrheiten in spatere Zeitalter gemacht.

Unter den Griechen, den Gelehrten der Agypter, alle hdheren Ideen und strengeren Lehren tiber
die Gottlichkeit, seine souverane Natur und unendliche Macht, die ewige Weisheit und
Vorsehung, die alle Dinge zu ihrem richtigen Zweck fuhrt und lenkt, den unendlichen Geist und
die héchste Intelligenz das alle Dinge erschuf und sich weit Uber die duBere Natur erhebt — alle
diese hoheren Ideen und edleren Lehren wurden von Pythagoras, Anaxagoras und Sokrates
mehr oder weniger perfekt dargelegt und von Platon und den Philosophen auf die schonste und
leuchtendste Weise entwickelt; das ist ihm gelungen. Und selbst in der Volksreligion der
Griechen gibt es viele Dinge, die eine tiefere Bedeutung und eine spirituellere Bedeutung haben
kénnten; obwohl sie nur seltene Uberreste uralter Wahrheit, vager Ahnungen, flichtiger Tone
und flichtiger Blitze zu sein scheinen, die den Glauben an ein hdchstes Wesen, den
allmachtigen Schopfer des Universums und den gemeinsamen Vater der Menschheit
offenbaren.

Ein GroBteil der ursprunglichen Wahrheit wurde Pythagoras von Zoroaster gelehrt, der sie selbst
von den Indianern erhielt. Seine Schuler lehnten die Verwendung von Tempeln, Altdren und
Statuen ab; und lachelte Uber die Torheit jener Nationen, die glaubten, dass die Gottheit aus der
menschlichen Natur hervorgegangen sei oder irgendeine Affinitat zu ihr hatte. Die Gipfel der
hochsten Berge wurden als Opferorte ausgewahlt. Hymnen und Gebete waren ihre
Hauptverehrung. Der hochste Gott, der den weiten Kreis des Himmels ausfullt, war der
Gegenstand, an den sie gerichtet waren. Das ist das Zeugnis von Herodot. Licht betrachteten sie
nicht so sehr als einen Gegenstand der Anbetung, sondern vielmehr als das reinste und
lebendigste Sinnbild und die erste Ausstrahlung des ewigen Gottes; und glaubte, dass der
Mensch etwas Sichtbares oder Greifbares benotige, um seinen Geist zu dem Grad der Verehrung
zu erheben, der dem gottlichen Wesen gebuhrt.

Es gab eine (iberraschende Ahnlichkeit zwischen den Tempeln, Priestern, Lehren und der
Verehrung der persischen Magier und der britischen Druiden. Tee Letztere verehrten keine
Gotzen in menschlicher Form, weil sie der Meinung waren, dass die Gottheit, da sie unsichtbar
sei, angebetet werden sollte, ohne gesehen zu werden. Sie behaupteten die Einheit der Gottheit.
Ihre Anrufungen richteten sich an die Eine, alles bewahrende Macht; und sie argumentierten,
dass diese Macht, da sie keine Materie sei, notwendigerweise die Gottheit sein musse; und das
geheime Symbol, mit dem sein Name ausgedruckt wurde, war O. I. W. Sie glaubten, dass die
Erde eine allgemeine Zerstorung durch Wasser erlitten hatte; und wirde erneut durch Feuer
zerstort werden.



Sie akzeptierten die Lehren von der Unsterblichkeit der Seele, einem zukunftigen Zustand und
einem Tag des Jungsten Gerichts, das nach dem Prinzip der Verantwortung des Menschen
durchgefuhrt werden wirde. Sie behielten sogar eine gewisse Vorstellung von der Erlésung der
Menschheit durch den Tod eines Mittlers bei. Sie behielten eine pervertierte und lokalisierte
Uberlieferung der Sintflut bei. Aber um diese Fragmente der primitiven Wahrheit webten sie ein
Netz des Gotzendienstes, verehrten zwei untergeordnete Gottheiten unter den Namen HU und
CERIDWEN, mannlich und weiblich (zweifellos dieselben wie Osiris und Isis), und vertraten die
Lehre der Seelenwanderung.

Die frihen Bewohner Skandinaviens glaubten an einen Gott, der ,,der Urheber von allem war,
was existiert; das Ewige, das Uralte, das lebendige und schreckliche Wesen, der Forscher in
verborgenen Dingen, das Wesen, das sich nie verandert.”“ Idole und sichtbare Darstellungen der
Gottheit waren ursprunglich verboten, und er sollte in der einsamen Einsamkeit abgeschiedener
Walder angebetet werden, wo er unsichtbar und in vollkommener Stille wohnen sollte.

Die Druiden zollten den ungeraden Zahlen, die, ruckwarts verfolgt, mit ,Einheit“ oder ,,Gottheit”
endeten, den heiligsten Respekt, wahrend die geraden Zahlen mit ,,Nichts“ endeten. 3 wurde
besonders verehrt. 19 (7 + 3+ 32): 30 (7 x 3+ 3 x 3): und 21 (7 x 3) waren Zahlen, die beim Bau
ihrer Tempel beobachtet wurden und standig in ihren Abmessungen sowie in der Anzahl und den
Abstanden der auftraten riesige Steine.

Sie waren die einzigen Interpreten der Religion. Sie Uberwachten alle Opfer; denn keine
Privatperson konnte eines ohne ihre Erlaubnis anbieten. Sie Ubten die Macht der
Exkommunikation aus; und ohne ihre Konkurrenz konnte weder Krieg erklart noch Frieden
geschlossen werden; und sie hatten sogar die Macht, die Todesstrafe zu verhangen. Sie
behaupteten, Uber magische Kenntnisse zu verflugen, und praktizierten Wahrsagerei fur den
offentlichen Dienst.

Sie pflegten viele der freien Wissenschaften, insbesondere die Astronomie, die
Lieblingswissenschaft des Orients; in denen sie betrachtliche Kenntnisse erlangten. Sie
betrachteten den Tag als Abkdmmling der Nacht und berechneten daher nach Nachten statt
nach Tagen. Sie kannten die Einteilung des Himmels in Sternbilder; und schlieBlich praktizierten
sie die strengste Moral und hatten besonders die heiligste Achtung vor dieser eigentumlichen
freimaurerischen Tugend, der Wahrheit.

In der islandischen Prosa-Edda gibt es folgenden Dialog:
»Wer ist der erste oder alteste der Gotter?

»In unserer Sprache wird er ALFADIR (Allvater oder der Vater aller) genannt; aber im alten Asgard
hatte er zwolf Namen.

»Wo ist dieser Gott? Was ist seine Macht? und was hat er getan, um seine Herrlichkeit zu zeigen?
»Er lebtin allen Zeitaltern, er regiert alle Bereiche und beherrscht alle groBen und kleinen Dinge.
»Er hat Himmel und Erde und die Luft und alles, was dazu gehort, geformt.

»Er hat den Menschen erschaffen und ihm eine Seele gegeben, die leben und niemals sterben
wird, auch wenn der Korper verwesen oder zu Asche verbrannt sein wird. Und alle Gerechten
werden bei ihm wohnen an dem Ort namens Gimli oder Vingolf; aber die Bosen werden nach Hel
und dann nach Niflhel gehen, das unten in der neunten Welt ist.”



Fast jede heidnische Nation glaubte, soweit wir Uber ihre Mythologie Bescheid wissen, an einen
hochsten, alles beherrschenden Gott, dessen Namen nicht ausgesprochen werden durfte.

~Wenn wir“, sagt MULLER, ,,zu den entferntesten Hohen der griechischen Geschichte
aufsteigen, steht uns die Vorstellung von Gott als dem hdéchsten Wesen als einfache Tatsache
vor.“ Neben dieser Anbetung des Einen Gottes, des Vaters des Himmels, des Vaters der
Menschen, finden wir in Griechenland eine Anbetung der Natur.“ Der urspringliche Zeus war der
Gott oder die Gotter, von den Griechen ,,Sohn der Zeit“ genannt, was bedeutet, dass es vorihm
keinen Gott gab, aber er war ewig. ,,Zeus®, heiBt es in der orphischen Linie, ,,ist der Anfang, Zeus
die Mitte; aus Zeus sind alle Dinge gemacht.“ Und die Peleiden von Dodona sagten: ,,Zeus war,
Zeus ist, Zeus wird sein; O groBer Zeus!“ und er war Zeus, der Beste und GroBte.

Die Parsen, die an der alten, von Zaradisht gelehrten Religion festhalten, sagen in ihrem
Katechismus: ,,Wir glauben nur an einen Gott und glauben an keinen auBer Ihm; Wer hat die
Himmel erschaffen, die Erde, die Engel? . . . Unser Gott hat weder Gesicht noch Form, Farbe
noch Form, noch festen Platz. Es gibt keinen anderen wie ihn, und unser Verstand kann ihn auch
nicht verstehen.”

Das Tetragrammaton oder ein anderes darin enthaltenes Wort war verboten ausgesprochen.
Damit aber seine Aussprache unter den Leviten nicht verloren ging, sprach der Hohepriester es
einmalim Jahrim Tempel aus, am 10. Tag des Monats Tisri, dem Tag des groBen Suhnefestes.
Wahrend dieser Zeremonie wurde das Volk angewiesen, groBen Larm zu machen, damit das
Heilige Wort nicht von jemandem gehdrt wurde, der kein Recht darauf hatte; denn alle anderen,
sagten die Juden, wirden unaufhorlich tot sein.

Die groBen agyptischen Eingeweihten taten vor der Zeit der Juden dasselbe in Bezug auf das
Wort Isis; die sie als heilig und unkommunizierbar betrachten.

Origenes sagt: ,,Es gibt Namen, die eine natUrliche Kraft haben. So wie jene, die die Weisen bei
den Agyptern, die Magier in Persien und die Brahmanen in Indien verwendeten. Was Magie
genannt wird, ist kein eitler und chiméarischer Akt, wie die Stoiker und Epikureer behaupten. Die
Namen SABAOTH und ADONAI wurden nicht fur geschaffene Wesen geschaffen; aber sie
gehoren zu einer mysteriosen Theologie, die auf den Schopfer zurtickgeht. Von Ihm kommt die
Kraft dieser Namen, wenn sie nach den Regeln angeordnet und ausgesprochen werden.“ Das
hinduistische Wort AUM stellt die drei Krafte dar, die in ihrer Gottheit vereint sind: Brahma,
Vishnu und Shiva; oder die erschaffenden, bewahrenden und zerstorenden Krafte: A, die erste; U
oder 0-0, das zweite; und M, der Dritte. Dieses Wort konnte nur mit Buchstaben ausgesprochen
werden: denn seine Aussprache als ein einziges Wort lieB die Erde erzittern und sogar die Engel
des Himmels vor Angst zittern.

Das Wort AUM, sagt der Ramayan, reprasentiert ,Das Wesen der Wesen, eine Substanz in drei
Formen; ohne Modus, ohne Qualitat, ohne Leidenschaft: unermesslich, unverstandlich,
unendlich, unteilbar, unveranderlich, unkorperlich, unwiderstehlich.”

In einer alten Passage im Purana heiBt es: ,,Alle in den Veden vorgeschriebenen Riten, die
Feueropfer und alle anderen feierlichen Reinigungen werden vergehen; aber das, was niemals
vergehen wird, ist das Wort A~.O-0..M.., denn es ist das Symbol des Herrn aller Dinge.*

Herodot sagt, dass die alten Pelasgi keine Tempel bauten und keine Gétzen verehrten und einen
heiligen Namen der Gottheit hatten, den man nicht aussprechen durfte.

Auf die Frage, welche der Gottheiten den Namen IAW tragt, antwortete das Orakel der Clarianer,
dessen Alter unbekannt war, mit den bemerkenswerten Worten:



»Die Eingeweihten sind verpflichtet, die geheimnisvollen Geheimnisse zu verbergen.” Lernen Sie
also, dass IAW der groBe, hochste Gott ist, diese Herrschaft tiber alles.”

Die Juden betrachten den wahren Namen Gottes als durch Nichtgebrauch unwiederbringlich
verloren und betrachten seine Aussprache als eines der Geheimnisse, die beim Kommen ihres
Messias offenbart werden. Und sie fihren seinen Verlust auf die Illegalitat zurlck, die
masoretischen Punkte auf einen so heiligen Namen anzuwenden, wodurch die Kenntnis der
richtigen Vokale vergessen wird. In der Gemara von Abodah Zara hei3t es sogar, dass Gott zulieB,
dass ein berithmter hebraischer Gelehrter von einem romischen Kaiser verbrannt wurde, weil
man ihn gehdrt hatte, wie er den Heiligen Namen mit Punkten aussprach.

Die Juden befurchteten, dass die Heiden in den Besitz des Namens gelangen wirden, und
deshalb schrieben sie ihn in ihren Abschriften der Heiligen Schrift im samaritanischen
Schriftzeichen statt im Hebraischen oder Chaldaischen, damit der Widersacher ihn nicht
missbrauchlich gebrauchen kdnnte: denn sie glaubten, dass es Wunder bewirken kénne; und
vertrat die Ansicht, dass die Wunder in Agypten von Moses vollbracht wurden, weil dieser Name
auf seinem Stab eingraviert war, und dass jeder, der die wahre Aussprache kannte, genauso viel
tun kdnnte wie er.

Josephus sagt, dass es unbekannt war, bis Gott es Moses in der Wuste mitteilte, und dass es
durch die Bosheit der Menschen verloren ging.

Die Anhdnger Mohammeds haben eine Uberlieferung, dass es einen geheimen Namen der
Gottheit gibt, der wunderbare Eigenschaften besitzt; und dass die einzige Mdglichkeit, sich
damit vertraut zu machen, darin besteht, in die Mysterien des Ism Abla eingeweiht zu werden.

H-.O..M.. war der erste Schdpfer der neuen Religion unter den Persern, und sein Name war
unbeschreiblich.

AMUN war bei den Agyptern ein Name, den niemand auBer den Priestern aussprechen konnte.

Die alten Germanen verehrten Gott mit tiefer Ehrfurcht, ohne es zu wagen, ihn beim Namen zu
nennen oder ihn in Tempeln anzubeten.

Die Druiden driickten den Namen der Gottheit mit den Buchstaben O..l.. aus W..

Bei allen Volkern des friihen Altertums war die Lehre von der Unsterblichkeit der Seele keine
bloBe Wahrscheinlichkeitshypothese, die mihsame Forschungen und diffuse Argumentation
erforderte, um sich von ihrer Wahrheit zu uberzeugen. Wir kbnnen ihm auch kaum den Namen
»Glaube® geben; denn es war eine lebendige Gewissheit, wie das Gefuhl der eigenen Existenz
und ldentitat und dessen, was tatsachlich vorhanden ist; Es Ubt seinen Einfluss auf alle
sublunédren Angelegenheiten aus und motiviert zu machtigeren Taten und Unternehmungen, als
irgendein bloBes irdisches Interesse anregen kénnte.

Sogar die Lehre von der Seelenwanderung, die bei den alten Hindus und Agyptern allgemein
verbreitet war, blieb auf der Grundlage der alten Urreligion und war mit einem rein religidsen
Gefuhl verbunden. Es beinhaltete dieses edle Element der Wahrheit: Da der Mensch in die Irre
gegangen war und sich weit von Gott entfernt hatte, musste er viele Anstrengungen
unternehmen und eine lange und schmerzhafte Pilgerreise auf sich nehmen, bevor er sich
wieder der Quelle aller Vollkommenheit und der festen Uberzeugung anschlieBen konnte und
die klare Gewissheit, dass nichts Fehlerhaftes, Unreines oder mit erdigen Flecken beflecktes
Wesen in den reinen Bereich vollkommener Geister gelangen oder auf ewig mit Gott vereint sein
kann;



Deshalb musste die Seele lange Prufungen und viele Reinigungen durchmachen, bevor sie
dieses gluckselige Ende erreichen konnte. Und das Ziel und Ziel all dieser Philosophiesysteme
war die endgultige Befreiung der Seele von dem alten Ungliick, dem gefurchteten Schicksal und
dem schrecklichen Schicksal, fur immer durch die dunklen Regionen der Natur und die
verschiedenen Formen der rohen Schdopfung wandern zu mussen Er veranderte seine irdische
Gestalt und seine Vereinigung mit Gott, was sie flir die erhabene Bestimmung der weisen und
tugendhaften Seele hielten.

Pythagoras gab der Lehre von der Seelenwanderung die Bedeutung, die ihr die weisen Agypter in
ihren Mysterien gaben: Er lehrte die Lehre nie in dem wortlichen Sinne, in dem sie vom Volk
verstanden wurde. Von dieser wortlichen Lehre ist nicht die geringste Spur Gbrig Man findet sie
weder in den noch erhaltenen Symbolen noch in den von seinem Schuler Lysias gesammelten
Geboten. Er vertrat die Auffassung, dass der Mensch seinem Wesen nach immer so bleibt, wie
er geschaffen wurde; und kdnnen sich nur durch Laster erniedrigen und sich nur durch Tugend
veredeln.

Hierokles, einer seiner eifrigsten und berihmtesten Schiiler, sagt ausdricklich, dass derjenige
enttauschtist, der glaubt, dass die Seele des Menschen nach seinem Tod wegen seiner Laster in
den Korper eines Tieres eindringt oder zur Pflanze seiner Dummbheit wird; und ist sich der ewigen
Form der Seele, die sich niemals andern kann, Gberhaupt nicht bewusst; denn da es immer
Mensch bleibt, soll es durch Tugend oder Laster Gott oder Tier werden, obwohl es von Natur aus
weder das eine noch das andere werden kann, sondern einzig und allein durch die Ahnlichkeit
seiner Neigungen mit den ihren.

Und Timaus von Locria, ein anderer Schiiler, sagt, dass sie den Menschen seltsame
Demdutigungen und Strafen androhten, um sie zu alarmieren und sie von der Begehung von
Verbrechen abzuhalten; Sie erklarten sogar, dass ihre Seelen in neue Kérper tbergehen wirden
—die eines Feiglings in den Korper eines Hirsches; das eines Raubers in den Korper eines
Wolfes; das eines Morders in den Korper eines noch wilderen Tieres; und das eines unreinen
Sensualisten in den Korper eines Schweins.

So wird die Lehre auch im Phaedon erklart. Und Lysias sagt, dass die von ihren Verbrechen
gereinigte Seele, nachdem sie den Korper verlassen und in den Himmel zurtickgekehrt ist, keiner
Veranderung oder dem Tod mehr ausgesetzt ist, sondern sich einer ewigen Gluckseligkeit
erfreut. Den Indianern zufolge kehrte es zur universellen Seele zurtick und wurde ein Teil davon,
die alles belebt.

Die Hindus waren davon Uberzeugt, dass Buddha auf die Erde herabgestiegen sei, um alle
Menschen in den vollkommenen Zustand zu erheben. Letztendlich wird er Erfolg haben und alle,
er selbst eingeschlossen, werden in der Einheit verschmolzen.

Vishnu soll am letzten Tag die Welt richten. Es soll vom Feuer verzehrt werden: Sonne und Mond
sollen ihr Licht verlieren; die Sterne fallen; und ein neuer Himmel und eine neue Erde sollen
geschaffen werden.

Die Legende vom Fall der Geister ist in der hinduistischen Mythologie verschleiert und verzerrt
erhalten. Und ihre Traditionen anerkannten und verehrten die Nachfolge der ersten Vorfahren
der Menschheit oder der Heiligen Patriarchen der primitiven Welt unter dem Namen der Sieben
groBen RISHIS oder Weisen der grauen Antike; obwohl sie ihre Geschichte mit einer Wolke von
Fiktionen umhdllten.

Die Agypter hielten die Seele fiir unsterblich; und dass Osiris die Welt richten sollte.



Und so lautet die persische Legende:

»Nachdem Ahriman die Welt bis zum Ende der Zeit regiert hat, wird SOSIOSCH, der
versprochene Erléser, kommen und die Macht der DEVS (oder bosen Geister) vernichten, die
Toten erwecken und das endgultige Gericht Uber Geister und Menschen richten. Danach wird
der Komet Gurzsher abgeworfen und es wird zu einer allgemeinen Feuersbrunst kommen, die
die ganze Welt verschlingen wird. Die Uberreste der Erde werden dann in Duzakh versinken und
fur drei Perioden zum Ort der Bestrafung der Bosen werden. Dann werden nach und nach alle
begnadigt, sogar Ahriman und die Devs, und in die Regionen der Gluckseligkeit aufgenommen,
und so wird es einen neuen Himmel und eine neue Erde geben.”

Auch in den Lehren des Lamaismus finden wir, verdeckt und teilweise in der Fiktion verborgen,
Fragmente der urspriunglichen Wahrheit. Denn gemaB diesem Glauben ,soll es ein endgultiges
Urteil vor ESLIK KHAN geben: Die Guten sollen ins Paradies aufgenommen werden, die Bosen
sollen in die Holle verbannt werden, wo es acht brennend heiBe und acht eiskalte Regionen
gibt.“

In den Mysterien, wo auch immer sie praktiziert wurden, wurde die Wahrheit der urspringlichen
Offenbarung gelehrt, die Existenz eines groBen Wesens, das unendlich ist und das Universum
durchdringt und das dort ohne Aberglauben verehrt wird; und seine wunderbare Natur, sein
Wesen und seine Eigenschaften wurden den Eingeweihten gelehrt; wahrend das Vulgére seine
Werke sekundaren Gottern zuschrieb, die personifiziert und von ihm in sagenhafter
Unabhangigkeit isoliert waren.

Diese Wahrheiten wurden vor dem einfachen Volk wie mit einem Schleier verborgen; und die
Mysterien wurden in jedes Land getragen, damit, ohne den Volksglauben zu stéren, die
Wahrheit, die Kuinste und die Wissenschaften denen bekannt werden kénnten, die in der Lage
waren, sie zu verstehen und die wahre Lehre unbestechlich zu halten; wozu das Volk, das zu
Aberglauben und Gotzendienst neigt, seit jeher nicht in der Lage ist; auch heute noch nicht mehr
als friher, wie viele seltsame Verirrungen und Aberglauben der Gegenwart beweisen. Denn wir
brauchen nur auf die Lehren so vieler Sekten hinzuweisen, die den Schopfer auf den Rang
herabwurdigen und ihm die Leidenschaften der Menschheit zuschreiben, um zu beweisen, dass
die alten Wahrheiten auch heute noch einigen wenigen anvertraut werden muissen, sonst
werden sie es tun mit Fiktion und Irrtum Uberlagert und unwiederbringlich verloren sein.

Obwohl die Freimaurerei mit den Alten Mysterien identisch ist, ist sie es doch in diesem
eingeschrankten Sinne; dass es nur ein unvollkommenes Bild ihrer Brillanz darstellt; die Ruinen
ihrer GroBe und ein System, das fortschreitende Veranderungen erfahren hat, die Frichte
gesellschaftlicher Ereignisse und politischer Umstande. Beim Verlassen Agyptens wurden die
Mysterien durch die Gewohnheiten der verschiedenen Nationen verdandert wem sie vorgestellt
wurden. Obwohl sie ursprunglich eher moralischer und politischer als religioser Natur waren,
wurden sie bald sozusagen zum Erbe der Priester und im Wesentlichen religios, obwohl sie in
Wirklichkeit die priesterliche Macht einschrankten, indem sie den intelligenten Laien die Torheit
und Absurditat der Glaubensbekenntnisse der Bevolkerung lehrten . Sie wurden daher
notwendigerweise durch die religiosen Systeme der Lander, in die sie verpflanzt wurden,
verandert. In Griechenland waren es die Mysterien der Ceres; in Rom von Bona Dea, der guten
Gottin; in Gallien die Schule des Mars; in Sizilien die Akademie der Wissenschaften; Unter den
Hebraern nahmen sie an den Riten und Zeremonien einer Religion teil, die alle Regierungsgewalt
und das gesamte Wissen in die Hande der Priester und Leviten legte.



Die Pagoden Indiens, die Riickzugsorte der Magier Persiens und Chaldaas und die Pyramiden
Agyptens waren nicht langer die Quellen, an denen die Menschen an Wissen lernten. Jedes Volk,
Uberhaupt informiert, hatte seine Geheimnisse. Nach einiger Zeit verloren die Tempel
Griechenlands und die Schule des Pythagoras ihren Ruf und die Freimaurerei trat an ihre Stelle.

Wenn man die Freimaurerei richtig erlautert, ist sie gleichzeitig die Interpretation des groBen
Buches der Natur, die Darstellung physikalischer und astronomischer Phdnomene, die reinste
Philosophie und der Ort der Aufbewahrung, wo, wie in einer Schatzkammer, alle GroBen sicher
aufbewahrt werden Wahrheiten der Uroffenbarung, die die Grundlage aller Religionen bilden. In
den modernen Graden sind drei Dinge zu erkennen: Das Bild der Urzeit, das Tableau der
wirksamen Ursachen des Universums und das Buch, in dem die Moral aller Volker
niedergeschrieben ist, und der Kodex, nach dem sie sich selbst regieren mussen. Sie wirden
wohlhabend sein.

Die kabbalistische Lehre war lange Zeit die Religion der Weisen und Gelehrten; denn wie die
Freimaurerei strebt sie unaufhoérlich nach spiritueller Vollkommenheit und der Verschmelzung
der Glaubensbekenntnisse und Nationalitaten der Menschheit. In den Augen des Kabbalisten
sind alle Menschen seine Bruder; und ihre relative Unwissenheit ist fir ihn nur ein Grund, sie zu
belehren. Unter den Agyptern und Griechen gab es beriihmte Kabbalisten, deren Lehren die
orthodoxe Kirche Ubernommen hat; und unter den Arabern gab es viele, deren Weisheit von der
mittelalterlichen Kirche nicht geringgeschatzt wurde.

Die Weisen trugen stolz den Namen Kabbalisten. Die Kabbalah verkdrperte eine edle
Philosophie, rein, nicht geheimnisvoll, sondern symbolisch. Es lehrte die Lehre von der Einheit
Gottes, die Kunst, das Wesen und die Wirkungsweise des hochsten Wesens, der spirituellen und
naturlichen Krafte zu kennen und zu erklaren und ihre Wirkung durch symbolische Figuren zu
bestimmen; durch die Anordnung des Alphabets, die Zahlenkombinationen, die Umkehrung der
Buchstaben in der Schrift und die verborgenen Bedeutungen, die sie darin zu entdecken
behaupteten. Die Kabbala ist der Schlissel der okkulten Wissenschaften; und die Gnostiker
wurden aus den Kabbalisten geboren.

Die Wissenschaft der Zahlen reprasentiert nicht nur arithmetische Qualitaten, sondern auch alle
GroBen, alle Proportionen. Dadurch gelangen wir zwangslaufig zur Entdeckung des Prinzips oder
der ersten Ursache der Dinge, das heute DAS ABSOLUTE genannt wird.

Oder EINHEIT - dieser hochste Begriff, auf den sich alle Philosophie richtet; diese zwingende
Notwendigkeit des menschlichen Geistes, dieser Dreh- und Angelpunkt, um den er gezwungen
ist, die Gesamtheit seiner Ideen zu gruppieren: Einheit, diese Quelle, dieses Zentrum aller
systematischen Ordnung, dieses Existenzprinzip, dieser zentrale Punkt, unbekannt in seinem
Wesen, aber manifestieren sich in seinen Wirkungen; Die Einheit, dieses erhabene Zentrum, zu
dem die Kette der Ursachen notwendigerweise aufsteigt, war die erhabene ldee, auf die alle
Ideen des Pythagoras zusteuerten. Er lehnte den Titel ,,Waliser® ab, was ,,Wissender“ bedeutet.
Er erfand den Begriff ,,Philosoph® und wandte ihn auf sich selbst an, was jemanden bedeutet,
der geheime und okkulte Dinge liebt oder studiert. Die Astronomie, die er auf mysteriose Weise
lehrte, war Astrologie: Seine Zahlenwissenschaft basierte auf kabbalistischen Prinzipien.

Die Alten und Pythagoras selbst, dessen wahre Prinzipien nicht immer verstanden wurden,
hatten nie die Absicht, Zahlen, das heiBt abstrakten Zeichen, eine besondere Tugend
zuzuschreiben.



Aber die Weisen der Antike wetteiferten darum, eine ,,EINE ERSTE URSACHE* zu erkennen
(materiell oder spirituell) der Existenz des Universums. Von da an wurde die EINHEIT zum
Symbol der Hochsten Gottheit. Es wurde geschaffen, um Gott auszudricken, zu reprasentieren;
aber ohne der Mutter Nummer EINS irgendeine gottliche oder Ubernaturliche Tugend
zuzuschreiben.

Die pythagoraischen Vorstellungen Uber bestimmte Zahlen kommen teilweise im Folgenden
zum Ausdruck:

LESUNG DER KABALISTEN.
Qu-. Warum wollten Sie als Ritter der Kabbalah aufgenommen werden?

Antwort: Mithilfe von Zahlen die bewundernswerte Harmonie erkennen, die zwischen Natur und
Religion besteht.

Qu.. Wie wurden Sie angekundigt?

Jahre.. Um zwolf Raps.

Was bedeuten sie?

Antwort.. Die zwolf Grundlagen unseres zeitlichen und spirituellen Glucks.

Was ist ein Kabbalist?

Ans.. Ein Mann, der aus Tradition die Priesterkunst und die konigliche Kunst erlernt hat.
Qu.. Was bedeutet das Gerat, Omnia in numeris sita sunt?

Antwort: Dass alles lugt. Es ist in Zahlen verschleiert.

Qu.. Erklare mir das.

Antwort: Ich werde dies tun, bis zur Zahl 12. Ihr Scharfsinn wird den Rest erkennen.
Qu.. Was bedeutet die Einheit in der Zahl 10?

Ans.. GOTT, der die Materie erschafft und belebt, ausgedrickt durch 0, die allein keinen Wert
hat.

Was bedeutet die Einheit?

Antwort.. In der moralischen Ordnung ein Wort, das im SchoB einer Jungfrau — oder Religion -
inkarniert ist. Im Physischen ein Geist, der in der jungfraulichen Erde — oder Natur — verkorpert
ist.

Was meinst du mit der Nummer zwei?

Antwort.. In der moralischen Ordnung, Mann und Frau. . . . Im Physischen, im Aktiven und im
Passiven.

Qu.. Was meinst du mit der Zahl 3?

Antwort.. In der moralischen Ordnung die drei theologischen Tugenden. ... Im Physischen die
drei Prinzipien der Korper.



Qu.. Was meinst du mit der Zahl 4?

Antwort.. Die vier Kardinaltugenden. . . . Die vier elementaren Qualitaten.
Qu.. Was meinst du mit der Zahl 5?

Antwort.. Die Quintessenz der Religion. . . . Die Quintessenz der Materie.
Qu.. Was meinst du mit der Zahl 67?

Antwort.. Der theologische Wurfel. . . Der physische Wurfel.

Qu.. Was meinst du mit der Zahl 7?

Jahre.. Die sieben Sakramente. . . Die sieben Planeten.

Qu.. Was meinst du mit der Zahl 8?7

Ans.. Die kleine Anzahlvon Elus. . . Die kleine Zahl der Weisen.

Qu-.. Was meinst du mit der Zahl 9?

Antwort.. Die Erhohung der Religion. . . Die Erhohung der Materie.

Was meinst du mit der Zahl 10?

Antwort.. Die zehn Gebote. . . Die zehn Gebote der Natur.

Qu-. Was meinst du mit der Zahl 11?

Antwort.. Die Vervielfachung der Religion. . . Die Vervielfaltigung der Natur.
Qu-. Was meinst du mit der Zahl 12?

Antwort.. Die zwolf Glaubensartikel; die zwolf Apostel, Grundung der Heiligen Stadt, die in der
ganzen Welt gepredigt haben, fur unser Gliick und unsere geistliche Freude. . . Die zwolf
Vorgange der Natur: Die zwolf Tierkreiszeichen, die Grundlage des Primum Mobile, das sich fur
unser zeitliches Gluck im gesamten Universum ausdehnt.

[Der Rabbi (Prasident des Sanhedrin) fugt hinzu: Aus allem, was Sie gesagt haben, ergibt sich,
dass sich die Einheit in 2 entwickelt, intern in drei vervollstandigt wird und so duBerlich 4
hervorbringt; Von dort gelangt es Uber 6, 7, 8, 9 zu 5, der Halfte der Kugelzahl 10, um tGber 11 zu
12 aufzusteigen und sich um die Zahl 4 mal 10 zur Zahl 6 zu erheben 12, die letzte Amtszeit und

Gipfel unseres ewigen Glucks.]
Qu.. Was ist die generative Zahl?

Antwort.. In der Gottlichkeit ist es die Einheit; in geschaffenen Dingen ist die Zahl 2: Weil die
Gottlichkeit, 1, 2 erzeugt, und in geschaffenen Dingen 2 1 erzeugt.

Qu.. Was ist die majestatischste Zahl?
Ans.. 3, weil es die dreifache gottliche Essenz bezeichnet.
Qu.. Was ist die mysterioseste Zahl?

Ans.. 4, weil es alle Geheimnisse der Natur enthalt.



Qu.. Was ist die okkulteste Zahl?

Ans.. 5, weil es in der Mitte der Reihe eingeschlossen ist.

Qu.. Was ist die heilsamste Zahl?

Jahre.. 6, weil es die Quelle unseres geistigen und korperlichen Glicks enthalt.
Qu-. Was ist die glucklichste Zahl?

Jahre.. 7, weil es uns zum Jahrzehnt fuhrt, der perfekten Zahl.

Qu-.. Welche Zahl lasst am meisten nach?

Jahre . 8, denn wer es besitzt, gehort zur Zahl der Auserwahlten und Weisen.
Qu.. Welches ist die erhabenste Zahl?

Jahre . 9, weil dadurch Religion und Natur erhdht werden.

Qu-. Welches ist die vollkommenste Zahl?

Ans.. 10, weil es die Einheit beinhaltet, die alles erschaffen hat, und Null, Symbol fur Materie
und Chaos, als alles entstand.

In seinen Figuren umfasst es das Geschaffene und das Ungeschaffene den Anfang und das
Ende, Macht und Gewalt, Leben und Vernichtung. Durch das Studium dieser Zahl finden wir die
Beziehungen aller Dinge; die Macht des Schopfers, die Fahigkeiten des Geschopfes, das Alpha
und Omega des gottlichen Wissens.

Qu.. Welche Zahlist die am starksten multiplizierende Zahl?

Ans.. 11, denn mit dem Besitz von zwei Einheiten gelangen wir zur Multiplikation der Dinge.
Qu-. Welche ist die solideste Zahl?

Jahre~12, weil es die Grundlage unseres geistigen und zeitlichen Glicks ist.

Qu.. Welche ist die Lieblingszahl von Religion und Natur?

Jahre 4 mal 10, weil es uns ermdglicht, alles Unreine abzulehnen und ewig die Zahl 6 mal 12 zu
genieBen, den Begriff und den Hohepunkt unserer Gluckseligkeit.

Qu-. Was bedeutet das Quadrat?

Ans.. Es ist das Symbol der vier im Dreieck enthaltenen Elemente oder das Emblem der drei
chemischen Prinzipien: Diese vereinten Dinge bilden in der Urmaterie eine absolute Einheit.

Qu.. Was bedeutet der Mittelpunkt des Umfangs?
Ans.. Es bedeutet den universellen Geist, das belebende Zentrum der Natur.
Qu-. Was meinst du mit der Quadratur des Kreises?

Ans.. Die Untersuchung der Quadratur des Kreises weist auf die Kenntnis der vier vulgaren
Elemente hin, die ihrerseits aus Elementargeistern oder Hauptprinzipien bestehen; da der Kreis,
obwohler rund ist, aus Linien besteht, die dem Blick entgehen und nur vom Geist gesehen
werden kdnnen.



Qu.. Was ist die tiefste Bedeutung der Zahl 3?

Antwort: Der Vater, der Sohn und der Heilige Geist. Aus der Aktion aus diesen dreien ergibt sich
das Dreieck im Quadrat; und aus den sieben Blickwinkeln das Jahrzehnt oder die perfekte Zahl.

Qu.. Welches ist die verwirrendste Figur?

Ans.. Null - das Sinnbild des Chaos, formlose Mischung der Elemente.

Was bedeuten die vier Gerate des Abschlusses?

Antwort: Dass wir horen, sehen, schweigen und unser Glick genieBen sollen.

Die Einheit ist das Symbol fur Identitat, Gleichheit, Existenz, Erhaltung und allgemeine
Harmonie; das zentrale Feuer, der Punkt innerhalb des Kreises.

Zwei oder die Duade ist das Symbol fur Vielfalt, Ungleichheit, Spaltung, Trennung und
Wechselfalle.

Die Zahl 1 bedeutet den lebenden Menschen [einen aufrecht stehenden Kdrper]; Der Mensch ist
das einzige Lebewesen, das Uber diese Fahigkeit verfligt. Wenn wir noch einen Kopf hinzuftigen,
haben wir den Buchstaben P, das Zeichen der Vaterschaft, der schopferischen Kraft; und mit
einem weiteren Zusatz, R, der den sich bewegenden, gehenden Menschen bedeutet, lens,
lturus.

Der Duad ist der Ursprung der Kontraste. Es ist der unvollkommene Zustand, in den nach
Ansicht der Pythagoraer ein Wesen gerat, wenn es sich von der Monade oder Gott lost.
Spirituelle Wesen, die von Gott ausgehen, sind von der Duad umgeben und erhalten daher nur
illusorische Eindrucke.

Wahrend friher die Zahl EINS Harmonie, Ordnung oder das Gute Prinzip bezeichnete (der EINE
und EINZIGE GOTT, im Lateinischen durch Solus ausgedrlickt, woher die Worte Sol, Soleil,
Symbol dieses Gottes), drliickte die Zahl Zwei die gegenteilige Idee aus. Hier begann die
verhangnisvolle Erkenntnis von Gut und Bose. Alles Doppelte, Falsche, der einzigen und einzigen
Realitat entgegengesetzte, wurde durch die Bindrzahl ausgedruckt. Es driickte auch den Zustand
des Widerspruchs aus, in dem die Natur existiert, wo alles doppelt ist; Nacht und Tag, Licht und
Dunkelheit, Kalte und Hitze, Nasse und Trockenheit, Gesundheit und Krankheit, Irrtum und
Wahrheit, das eine und das andere Geschlecht usw. Daher widmeten die Rdmer den zweiten
Monat des Jahres Pluto, dem Gott der Hélle, und den zweiten Tag dieses Monats den Mahnen der
Toten.

Die Zahl Eins bedeutet im Chinesischen Einheit, Harmonie, Ordnung, das Gute Prinzip oder
Gott; Zweitens: Unordnung, Doppelzungigkeit, Falschheit. Dass die Menschen in den frihesten
Zeitaltern ihr gesamtes philosophisches System auf die beiden primaren Figuren oder Linien
grindeten, eine gerade und ununterbrochen und die andere gebrochen oder in zwei Teile geteilt;
Indem sie diese verdoppelten, indem sie eines untereinander legten, und verdreifachten, indem
sie drei untereinander legten, bildeten sie die vier Symbole und acht Koua; die sich auf die
nattrlichen Elemente und die Grundprinzipien aller Dinge bezog und dazu diente, diese
symbolisch oder wissenschaftlich auszudrlcken. Platon bezeichnet Einheit und Dualitat als die
ursprunglichen Elemente der Natur und als Grundprinzipien aller Existenz. Und im altesten
heiligen Buch der Chinesen heif3t es: ,,Das GroBe Erste Prinzip hat zwei Gleichungen und
Differenzen oder Grundregeln der Existenz hervorgebracht;



aber die beiden Hauptregeln oder zwei Gegensatze, namlich YN und YANG, oder Ruhe und
Bewegung, haben vier Zeichen oder Symbole hervorgebracht, und die vier Symbole haben die
acht KOUA oder weitere Kombinationen hervorgebracht.”

Die Interpretation der hermetischen Fabeln zeigt bei jedem alten Volk in seinen Hauptgottern
zuerst 1, die erschaffende Monade, dann 3, dann dreimal 3, dreimal 9 und dreimal 27. Diese
dreifache Progression basiert auf dieser dreifachen Progression die drei Zeitalter der Natur, die
Vergangenheit, die Gegenwart und die Zukunft; oder die drei Grade der universellen Zeugung. . .
Geburt, Leben, Tod. . . Anfang, Mitte, Ende.

Die Monade war mannlich, weil ihr Handeln keine Verdnderung in sich selbst, sondern nur aus
sich selbst hervorbringt. Es reprasentiert das schopferische Prinzip.

Aus einem gegenteiligen Grund war der Duad weiblich und veranderte sich standig durch
Addition, Subtraktion oder Multiplikation. Es stellt formfahige Materie dar.

Die Vereinigung von Monade und Duade erzeugt die Triade, die die Welt bezeichnet, die durch
das schopferische Prinzip aus der Materie geformt wird. Pythagoras stellt die Welt durch das
rechtwinklige Dreieck dar, in dem die Quadrate der beiden klirzesten Seiten addiert gleich dem
Quadrat der langsten Seite sind; denn die Welt, wie sie geformt ist, ist gleichbedeutend mit der
schopferischen Ursache und den mit Form bekleideten Dingen.

Die Ternarzahlist die erste der ungleichen Zahlen. Die Triade, die geheimnisvolle Zahl, die in den
Traditionen Asiens und in der Philosophie Platons, dem Bild des hochsten Wesens, eine so
groBe Rolle spielt, beinhaltet in sich die Eigenschaften der ersten beiden Zahlen. Fur die
Philosophen war es die vortrefflichste und beliebteste Zahl: ein geheimnisvoller Typ, der von der
gesamten Antike verehrt und in den Mysterien geweiht wurde; Deshalb gibt es unter den
Freimaurern nur drei wesentliche Grade; die im Dreieck das erhabenste Geheimnis verehren,
das der Heiligen Triade, Gegenstand ihrer Verehrung und ihres Studiums.

In der Geometrie kann eine Linie einen Kérper nicht absolut perfekt darstellen. Genauso wenig
bilden zwei Linien eine nachweislich perfekte Figur. Aber drei Linien bilden durch ihre
Verbindung das DREIECK oder die erste regelmaBig perfekte Figur; und deshalb diente und dient
es immer noch dazu, das Ewige zu charakterisieren; Der in seiner Natur unendlich vollkommen
ist, ist als universeller Schopfer das erste Wesen und folglich die erste Vollkommenheit.

Das Viereck oder Quadrat, so perfekt es auch erscheint, kann, da es nur die zweite
Vollkommenheit ist, in keiner Weise Gott reprasentieren; Wer ist der Erste? Es ist zu beachten,
dass der Name Gottes im Lateinischen und Franzdsischen (Deus, Dieu) als Anfangsbuchstabe
Delta oder griechisches Dreieck hat.

Dies ist der Grund fur die Weihe des Dreiecks, dessen drei Seiten Symbole der drei Konigreiche
oder der Natur oder Gottes sind. In der Mitte steht das hebraische JOD (Initial von hwhy), der
belebende Geist des Feuers, das generative Prinzip, dargestellt durch den Anfangsbuchstaben G
des Namens der Gottheit in den Sprachen des Nordens, dessen Bedeutung ,,Generation® ist.

Die erste Seite des Dreiecks, die dem Lehrling zum Studium angeboten wird, ist das
Mineralreich, symbolisiert durch Tub.-.

Die zweite Seite, Gegenstand der Meditationen des Fellow Craft, ist das Pflanzenreich,
symbolisiert durch Schib-. (eine Kornahre). In dieser Herrschaft beginnt die Erzeugung von
Korpern; und deshalb prasentiert sich der Buchstabe G in seinem Glanz den Augen des
Adepten.



Die dritte Seite, deren Studium dem Tierreich gewidmet ist und die Unterweisung des Meisters
vervollstandigt, wird durch Mach.. (Sohn der Faulnis) symbolisiert.

Die Zahl 3 symbolisiert die Erde. Es ist eine Figur der Erdkorper. Die 2, die obere Halfte von 3,
symbolisiert die Pflanzenwelt, wahrend die untere Halfte unserem Blick verborgen bleibt.

Drei bezogen sich auch auf Harmonie, Freundschaft, Frieden, Eintracht und MaBigung; und war
bei den Pythagoraern so hoch geschatzt, dass sie es vollkommene Harmonie nannten.

Drei, vier, zehn und zwolf waren bei den Etruskern heilige Zahlen, ebenso wie bei den Juden,
Agyptern und Hindus.

Der Name der Gottheit bestand in vielen Nationen aus drei Buchstaben: bei den Griechen

I~ A~W..; bei den Persern H..O..M..; bei den Hindus AUM; bei den Skandinaviern I..O..W.. Auf der
aufrechten Tafel des Konigs, die in Nimroud entdeckt wurde, nicht weniger als funf der dreizehn
Namen der groBen Gotter, bestehend aus jeweils drei Buchstaben: ANU, SAN, YAV, BAR und
BEL.

Das Quartar ist die vollkommenste Zahl und die Wurzel aller anderen Zahlen und aller Dinge. Die
Tetrade driickt die erste mathematische Potenz aus. Vier stellt auch die generative Kraft dar, aus
der alle Kombinationen abgeleitet sind. Die Eingeweihten betrachteten es als Symbol der
Bewegung und des Unendlichen und reprasentierten alles, was weder korperlich noch sinnlich
ist. Pythagoras Ubermittelte es seinen Schulern als Symbol des ewigen und schopferischen
Prinzips unter dem Namen Quartar, dem unbeschreiblichen Namen Gottes, der die Quelle von
allem bedeutet, was existiert hat, und der im Hebraischen aus vier Buchstaben besteht.

Im Quartar finden wir die erste feste Figur, das universelle Symbol der Unsterblichkeit, die
Pyramide. Die Gnostiker behaupteten, dass das gesamte Gebaude ihrer Wissenschaft auf einem
Quadrat verblieb, dessen Winkel gleich waren. . . Seufzer, Stille: Buqoj, Tiefgrindigkeit: Nouj,
Intelligenz: und 'Alhgeia, Wahrheit. Denn wenn das Dreieck, dargestellt durch die Zahl 3, die
dreieckige Basis der Pyramide bildet, ist es die Einheit, die ihre Spitze oder Spitze bildet.

Lysias und Timaus von Lokrien sagten, dass kein einziges Ding benannt werden kdnne, dessen
Wurzel nicht auf dem Quartar beruhte.

Den Pythagoraern zufolge besteht eine Verbindung zwischen den Gottern und Zahlen, die die Art
der Wahrsagerei darstellt, die Arithmomantie genannt wird. Die Seele ist eine Zahl: Sie wird aus
sich selbst bewegt: Sie enthalt in sich die Quartarzahl.

Da die Materie durch die Zahl 9 oder 3 mal 3 dargestellt wird und der Unsterbliche Geist als
wesentliche Hieroglyphe das Quartar oder die Zahl 4 hat, sagten die Weisen, dass der Mensch
vom Weg abgekommen sei und sich in einem unentwirrbaren Labyrinth verfangen habe, indem
ervon der Vier abweicht Der einzige Weg, den er einschlagen konnte, um aus diesen
trigerischen Pfaden, diesen katastrophalen Umwegen und dem Abgrund des Bosen, in den er
gesturzt war, herauszukommen, bestand darin, von neun auf vier zuruckzukehren.

Die geniale und mystische Idee, die zur Verehrung des Dreiecks fuhrte, wurde auf die Figur 4 (4)
Ubertragen. Es wurde gesagt, dass es ein Lebewesen ausdrickte, ich, Trager des Dreiecks D,
dem Emblem Gottes; d. h. der Mensch tragt ein gottliches Prinzip in sich.

Vier war eine gottliche Zahl; es bezog sich auf die Gottheit, und viele alte Nationen gaben Gott
einen Namen mit vier Buchstaben; wie die Hebraer hwhy, die Agypter AMUN, die Perser SURA,
die Griechen QEOS und die Lateiner DEUS.



Dies war das Tetragrammaton der Hebraer, und die Pythagorder nannten es Tetraktys und
schworen darauf ihren feierlichsten Eid. So auch ODIN bei den Skandinaviern, ZEUS bei den
Griechen, PHTA bei den Agyptern,

THOTH unter den Phoéniziern und AS-UR und NEBO unter den Assyrern. Die Liste lasst sich
maoglicherweise noch beliebig erweitern.

Die Zahl 5 galt als geheimnisvoll, weil sie aus dem Binarsystem, dem Symbol des Falschen und
Doppelten, und dem Ternarsystem zusammengesetzt war, was in seinen Ergebnissen so
interessant war. Es drlickt somit energisch den Zustand der Unvollkommenheit, der Ordnung
und Unordnung, des Glicks und Ungliicks, des Lebens und des Todes aus, den wir auf der Erde
sehen. Den Mysteridsen Gesellschaften bot es das furchterregende Bild des Bdsen Prinzips, das
Arger in die untergeordnete Ordnung brachte — mit einem Wort: das Binare, das im Ternéren
wirkt.

Unter einem anderen Aspekt war es das Symbol der Ehe; weil es aus 2, der ersten gleichen Zahl,
und aus 3, der ersten ungleichen Zahl, besteht. Deshalb hatte Juno, die Gottin der Ehe, als
Hieroglyphe die Zahl 5.

Die Alten stellten die Welt durch die Zahl 5 dar. Diodorus gab einen Grund dafur an, dass sie
Erde, Wasser, Luft, Feuer und Ather oder Geist darstellt. Dann der Ursprung der Steigung (5) und
Pan des Universums als Ganzes.

Die Zahl 5 bezeichnete die universelle Quintessenz und symbolisierte durch ihre Form j die
lebenswichtige Essenz, den belebenden Geist, der (schlangenartig) durch die ganze Natur fliet.
Tatsachlich ist diese geniale Figur die Vereinigung der beiden griechischen Akzente, die Uber den
Vokalen platziert werden, die aspiriert werden sollten oder nicht. Das erste Zeichen ,tragt den
Namen eines machtigen Geistes; und bedeutet den hoheren Geist, den vom Menschen
eingeatmeten (spiratus) Geist Gottes. Das zweite Zeichen wird als milder Geist bezeichnet und
reprasentiert den sekundaren Geist, den rein menschlichen Geist.

Das dreifache Dreieck, eine Figur aus funf Linien, die sich in funf Punkten vereinen, war bei den
Pythagoraern ein Symbol der Gesundheit.

Es ist das Pentalpha des Pythagoras oder das Funfeck Salomos; hat funf Linien und funf Winkel;
und ist unter den Freimaurern der Umriss oder Ursprung des flinfzackigen Sterns und ein
Symbol der Gemeinschaft.

Die Zahl 6 war in den alten Mysterien ein markantes Symbol der Natur; als Darstellung der sechs
Dimensionen aller Kdrper; die sechs Linien, aus denen ihre Form besteht, namlich die vier
Richtungslinien nach Norden, Stden, Osten und Westen; mit den beiden Hohen- und
Tiefenlinien, die auf den Zenit und den Nadir reagieren. Die Weisen wandten das Senary auf den
physischen Menschen an; wahrend die Siebenjahrige fur sie das Symbol seines unsterblichen
Geistes war.

Der hieroglyphische Senary (das doppelte gleichseitige Dreieck) ist das Symbol der Gottheit.

Die Sechs ist auch ein Symbol fur Gesundheit und ein Symbol fir Gerechtigkeit. weil es die erste
vollkommene Zahlist; das heiBt, das erste, dessen aliquote Teile (1/2, 1/3, 1/6 oder 3, 2 und 1)
zusammengenommen sich selbst ergeben.

Ormuzd erschuf sechs gute Geister und Ahriman sechs bdse.

Diese kennzeichnen die sechs Sommer- und die sechs Wintermonate.



Keine Zahl war jemals so allgemein bekannt wie die Siebenzahl. Seine Berihmtheit verdankt er
zweifellos der Tatsache, dass es sieben Planeten gibt. Es gehort auch zu heiligen Dingen. Die
Pythagoraer betrachteten es als aus den Zahlen 3 und 4 gebildet; Das erste davon war in ihren
Augen das Bild der drei materiellen Elemente und das zweite das Prinzip von allem, was weder
korperlich noch sinnlich ist. Aus dieser Sicht prasentierte es ihnen das Sinnbild fur alles, was
perfektist.

Wenn man davon ausgeht, dass es aus 6 und Einheit besteht, dient es dazu, das unsichtbare
Zentrum oder die unsichtbare Seele von allem zu bezeichnen; denn es gibt keinen Korper,
dessen Form nicht sechs Linien bilden, noch ohne einen siebten inneren Punkt als Mittelpunkt
und Wirklichkeit des Korpers, dessen auBere Dimensionen nur die Erscheinung geben.

Die zahlreichen Anwendungen des Siebenjahres bestatigten die alten Weisen in der Verwendung
dieses Symbols. Darliber hinaus hoben sie die Eigenschaften der Zahl 7 hervor, da sie in
untergeordneter Weise die Vollkommenheit der Einheit besitzt: Denn wenn die Einheit nicht
erschaffen ist und keine Zahl sie hervorbringt, wird die Sieben auch nicht durch irgendeine in der
Zahl enthaltene Zahl erzeugt Intervall zwischen 1 und 10. Die Zahl 4 nimmt einen arithmetischen
Mittelweg zwischen der Einheit und 7 ein, insofern sie sowohl Uber 1 als auch unter 7 liegt, wobei
die Differenz in beide Richtungen 3 betragt.

Die Zahl 7 symbolisierte bei den Agyptern das Leben; und deshalb war der Buchstabe Z der
Griechen der Anfangsbuchstabe des Verbs Zaw, ich lebe; und Zeus (Jupiter), Vater des Lebens.

Die Zahl 8 oder das Oktar besteht aus den heiligen Zahlen 3 und 5. Aus den Himmeln, aus den
sieben Planeten und aus der Sphare der Fixsterne oder aus der ewigen Einheit und der
geheimnisvollen Zahl 7 besteht die ogdoade, die Zahl 8, der erste Wurfel gleicher Zahlen, der in
der arithmetischen Philosophie als heilig gilt.

Die gnostische Ogdoade hatte acht Sterne, die die acht Cabiri von Samothrake, die acht
agyptischen und phonizischen Prinzipien, die acht Gotter des Xenokrates und die acht Winkel
des kubischen Steins darstellten.

Die Zahl Acht symbolisiert Vollkommenheit: und ihre Zahl 8 oder o zeigt den ewigen und
regelmaBigen Lauf des Universums an.

Es ist der erste Wiirfel (2 x 2 x 2) und bedeutet Freundschaft, Klugheit, Rat und Gerechtigkeit. Es
war ein Symbol des Urgesetzes, das alle Menschen als gleich ansah.

Der Novar oder dreifache Ternar. Wahrend die Zahl Drei unter den alten Weisen gefeiert wurde,
war die Zahl Drei mal Drei nicht weniger beruhmt; Denn ihrer Meinung nach ist jedes der drei
Elemente, aus denen unser Korper besteht, dreiteilig: das Wasser, das Erde und Feuer enthalt;
die Erde enthalt magmatische und wassrige Partikel; und das Feuer wird durch
Wasserkugelchen und Erdkdrperchen gemildert, die dazu dienen, es zu nahren. Da keines der
drei Elemente vollstandig von den anderen getrennt ist, kdnnen alle materiellen Wesen, die aus
diesen drei Elementen bestehen, von denen jedes dreifach ist, mit der bildlichen Zahl Drei mal
Drei bezeichnet werden, die zum Symbol geworden ist fur alle Kérperformationen. Daher der
Name der neunten Hulle, die der Materie gegeben wird. Jede materielle Ausdehnung, jede
Kreislinie hatte bei den Pythagoraern als reprasentatives Zeichen die Zahl Neun; der die
Eigenschaft dieser Zahl beobachtet hatte, sich bei jeder Multiplikation unaufhoérlich und
vollstandig zu reproduzieren; Dadurch wird dem Geist ein sehr eindrucksvolles Sinnbild der
Materie geboten, die vor unseren Augen unaufhorlich zusammengesetzt wird, nachdem sie
tausend Zersetzungen durchlaufen hat.



Die Nummer neun war den Spharen und Musen gewidmet. Es ist das Zeichen jedes Umfangs;
denn ein Kreis von 360 Grad ist gleich 9, also 3 + 6 + 0 = 9. Dennoch betrachteten die Alten diese
Zahl mit einer Art Schrecken: Sie hielten sie flir ein schlechtes Omen; als Symbol der
Vielseitigkeit, des Wandels und Sinnbild der Zerbrechlichkeit menschlicher Angelegenheiten.
Deshalb mieden sie alle Zahlen, in denen eine Neun vorkommt, und hauptsachlich 81, das
Produkt von 9 multipliziert mit sich selbst, und dessen Addition 8 + 1 wiederum die Zahl 9 ergibt.

So wie die Zahl 6 das Symbol der Erdkugel war, beseelt von einem gottlichen Geist,
symbolisierte die Zahl 9 die Erde unter dem Einfluss des bdsen Prinzips; und dann inspirierte ihn
der Terror. Dennoch symbolisiert die Zahl 9 nach Ansicht der Kabbalisten das Zeugungsei oder
das Bild eines kleinen kugelformigen Wesens, aus dessen Unterseite der Lebensgeist zu flieBen
scheint.

Das Ennead bedeutet eine Ansammlung von 9 Dingen oder Personen und ist das erste Quadrat
ungleicher Zahlen.

Jeder kennt die einzigartigen Eigenschaften der Zahl 9, die, multipliziert mit sich selbst oder
einer anderen Zahl, ein Ergebnis ergibt, dessen Endsumme immer 9 ist oder immer durch 9
teilbar ist.

Neun, multipliziert mit jeder der gewdhnlichen Zahlen, ergibt eine arithmetische Folge, deren
jedes aus zwei Ziffern bestehende Glied eine bemerkenswerte Tatsache darstellt; Zum Beispiel:

1...2...3...4...5...6...7...8...9..10
9..18..27..36..45..54..63..72..81..90
Die erste Zahlenreihe gibt die regulédre Reihe von 1 bis 10 an.

Der zweite gibt diese Zeile doppelt wieder; Zuerst aufsteigend, von der ersten Zahlvon 18, und
dann zuruck von der zweiten Zahlvon 81.

Aus der merkwurdigen Tatsache folgt, dass die Halfte der Zahlen, aus denen diese Folge
besteht, in umgekehrter Reihenfolge die Zahlen der zweiten Halfte darstellt:

9...18..27..36..45=135=9..und1+3+5=45=9

90..81..72..63..54=360=9

9999999999495=18=9
Als092=81...812=6561=18=9...9x2=18...182=324=9.

9x3=27...272=729=18=9...9%x4=36...362=1296=18=9.

Und so mit jedem Vielfachen von 9 — sagen wir 45, 54, 63, 72 usw. Also 9 x 8=72...722=5184 =
18=9.



Und weiter:

18273672

18273672

144=9189=18=9216=9144=9

18=954=9108=9504=9

324=9...18=9729=18=91296=18=95184=18=9

108

108

864=18
108=9

11664=18=9

Und so die Wurfel:

272=729%x729=18=9182=324=992=81812=6561=18=9

729 324 6561

6561=18=91296=18=96561=18=9

1458=18=9648=18=939366=27=9

5103=9972=18=932805=18=9

39366=27=9

531441 =18=9104976 =27 =943.046.721=27=9

Die Zahl 10 oder Denar ist das MaB fur alles; und reduziert multiplizierte Zahlen auf Eins. Es
enthalt alle numerischen und harmonischen Beziehungen sowie alle Eigenschaften der
vorangehenden Zahlen und schlieBt den Abakus oder die Tabelle des Pythagoras ab. Fur die
Mysteriosen Gesellschaften verkorperte diese Zahl die Gesamtheit aller Wunder des
Universums. Sie schrieben es so: q, das heiBt Einheit in der Mitte von Null, als Mittelpunkt eines
Kreises oder Symbol der Gottheit. Sie sahen in dieser Figur alles, was zum Nachdenken fuhren
sollte: das Zentrum, den Strahl und den Umfang, die ihnen Gott, den Menschen und das
Universum reprasentierten.



Diese Zahl war unter den Weisen ein Zeichen der Eintracht, der Liebe und des Friedens. Fur
Freimaurer ist es ein Zeichen der Einigkeit und des guten Glaubens; weil es durch das
Zusammenlegen zweier Hande oder durch den Griff des Meisters ausgedruckt wird, wenn die
Anzahlder Finger 10 ergibt: und es wurde durch die Tetraktys von Pythagoras dargestellt.

Die Zahl 12 wird wie die Zahl 7 in der Verehrung der Natur gefeiert. Die beiden berihmtesten
Unterteilungen des Himmels, die durch 7, also die der Planeten, und die durch 12, also die der
Tierkreiszeichen, finden sich auf den religiosen Denkmalern aller Menschen der Antike. sogar bis
in die entlegensten Regionen des Ostens. Obwohl Pythagoras nicht von der Zahl 12 spricht, ist
sie eine heilige Zahl. Es ist das Bild des Tierkreises; und folglich die der Sonne, die dartber
herrscht.

Dies sind die alten Vorstellungen in Bezug auf die Zahlen, die so oft in der Freimaurerei
vorkommen; und richtig verstanden, wie die alten Weisen sie verstanden haben, enthalten sie
viele wichtige Lektionen.

Bevor wir mit der letzten Lektion der freimaurerischen Philosophie beginnen, werden wir einen
Moment warten, um Ihnen die christlichen Interpretationen der Blauen Grade zu wiederholen.

Im ersten Grad, sagten sie, seien drei Symbole anzuwenden.

1. Der Mensch war nach dem Sundenfall nackt und wehrlos gegenltiber dem gerechten Zorn der
Gottheit zuruckgeblieben. Anfallig fur das Bose, taumelte die Menschheit blindlings weiter in die
dichte Dunkelheit des Unglaubens, gefesselt durch den starken Seilzug des naturlichen und
sundigen Willens. Auf moralische Korruption folgte kdrperliches Elend. Not und Elend Uberfielen
die Erde. Krieg, Hungersnot und Seuchen fullten das MaB des Bésen, und Uber die scharfen
Feuersteine des Ungliicks und des Elends wurde der Mensch mit nackten und blutenden FliBen
geschmiuckt. Dieser Zustand der Blindheit, des Elends, des Elends und der Knechtschaft, aus
dem der Erldser kam, um die Welt zu retten, wird durch den Zustand des Kandidaten
symbolisiert, wenn er zum ersten Mal vor die Tur der Loge gebracht wird.

2. Ungeachtet des Todes des Erldsers kann der Mensch nur durch Glauben, Reue und
Reformation gerettet werden. Um BuBe zu tun, muss er den scharfen Stich des Gewissens und
der Reue splren, wie ein Schwert, das seine Brust durchbohrt. Sein Vertrauen in seinen Fuhrer,
dem er folgen und keine Gefahr flirchten soll; sein Vertrauen in Gott, zu dem er sich bekennen
muss; und die Spitze des Schwertes, das gegen seine nackte linke Brust Giber dem Herzen
gedruckt wird, sind ein Symbol fur den Glauben, die Reue und die Reformation, die notwendig
sind, um ihn an das Licht eines Lebens in Christus dem Gekreuzigten zu bringen.

3. Nachdem er BuBe getan und sich gebessert hat und sich durch ein festes Versprechen und
eine Verpflichtung an den Dienst Gottes gebunden hat, scheint das Licht der christlichen
Hoffhung in die Dunkelheit des Herzens des demutigen BuBers und lodert auf seinem Weg zum
Himmel. Und dies wird dadurch symbolisiert, dass der Kandidat, nachdem er verpflichtet wurde,
vom verehrungswurdigen Meister ans Licht gebracht wird, der darin ein Symbol des Erlosers ist
und ihn so mit Hilfe der Bruder ans Licht bringt, wie Er es gelehrt hat Wort mit Hilfe der Apostel.

Im zweiten Grad gibt es zwei Symbole:

4. Der Christ Ubernimmt neue Pflichten gegenuber Gott und seinen Mitmenschen. Zu Gott, aus
Liebe, Dankbarkeit und Verehrung und dem angstlichen Wunsch, Ihm zu dienen und ihn zu
verherrlichen; gegenlber seinen Mitmenschen von Freundlichkeit, MitgefiUhl und Gerechtigkeit.
Und diese Pflichtubernahme, dieses Eingehen auf gute Werke wird durch die Verpflichtung des
Kameraden symbolisiert;



Dadurch steigt er, als Lehrling lediglich zur Geheimhaltung verpflichtet und in der norddstlichen
Ecke der Loge angesiedelt, als Kamerad in die Gemeinschaft der Brider ein und Gbernimmt die
aktiven Pflichten eines guten Maurers.

5. Der mit Gott versohnte Christ sieht die Welt in einem neuen Licht. Dieses groBe Universum ist
nicht langer eine bloBe Maschine, die vor sechstausend oder sechzig Millionen Jahren
aufgezogen und in Gang gesetzt wurde und danach aufgrund eines zu Beginn geschaffenen
Gesetzes der Mechanik ohne weitere Sorgfalt oder Uberlegungen fiirimmer weiterlaufen konnte
Teil der Gottheit; Aber jetzt ist es flr ihn zu einer groBen Emanation Gottes geworden, zum
Produkt Seines Denkens, nicht zu einer bloB toten Maschine, sondern zu einem Ding des
Lebens, tUber das Gott standig wacht und dessen jede Bewegung unmittelbar durch Sein
gegenwartiges Handeln hervorgerufen wird. Das Gesetz der Harmonie ist die Essenz der Gottheit
und wird jeden Moment neu in Kraft gesetzt. Und dies wird durch den unvollkommenen
Unterricht im Fellow-Craft's Degree in den Naturwissenschaften und insbesondere in der
Geometrie symbolisiert, der mit Gott selbst in der Vorstellung eines Freimaurers verbunden ist,
weil derselbe Buchstabe, der im Osten hangt, ihn reprasentiert beide; und die Astronomie oder
das Wissen uber die Bewegungs- und Harmoniegesetze, die die Spharen beherrschen, ist nur
ein Teil der umfassenderen Wissenschaft der Geometrie. Es wird so symbolisiert, weil hier, im
Zweiten Grad, der Kandidat zunachst eine andere als moralische Unterweisung erhalt.

Es gibt auch zwei Symbole im dritten Grad, die mit der 3 im ersten und der 2 im zweiten die 7
ergeben.

6. Nachdem der Kandidat den ersten Teil der Zeremonie durchlaufen hat, stellt er sich vor, ein
Meister zu sein; und ist Uberrascht, als ihm mitgeteilt wird, dass dies noch nicht der Fall ist und
dass es ungewiss ist, ob dies jemals der Fall sein wird. Ihm wird von einem schwierigen und
gefahrlichen Weg erzahlt, der ihm noch bevorsteht, und er wird darauf hingewiesen, dass es von
dieser Reise abhangt, ob er ein Meister wird. Dies ist ein Symbol flr das, was unser Erloser zu
Nikodemus sagte, dass er, auch wenn seine Moral Uber jeden Zweifel erhaben sein mag, nichtin
das Himmelreich eintreten konne, wenn er nicht wiedergeboren wurde; symbolisch sterben und
wieder auf die Welt kommen, regeneriert, wie ein makelloses Kind.

7. Die Ermordung Hirams, seine Beerdigung und seine Wiedererweckung durch den Meister sind
Symbole sowohl fur den Tod, die Beerdigung als auch fur die Auferstehung von Hiram e Erloser;
und vom Tod und der Bestattung in Sinden des natlrlichen Menschen und seiner
Wiedererweckung zu einem neuen Leben oder seiner Wiedergeburt durch die direkte Handlung
des Erlésers; nachdem es der Moral (symbolisiert durch den Griff des eingetretenen Lehrlings)
und der Philosophie (symbolisiert durch den Griff des Mithandwerkers) nicht gelungen war, ihn
zu erziehen. Der Griff des Lowen aus dem Hause Juda ist der starke, niemals zu brechende Griff,
mit dem Christus, aus der koniglichen Linie dieses Hauses, die gesamte Menschheit
umklammert hat und sie in seinen weiten Armen so eng und fest umarmt liebevoll, wahrend
Brider einander in den finf Punkten der Gemeinschaft umarmen.

Als eingetragene Lehrlinge und Mithandwerker wird den Freimaurern beigebracht, das
lobenswerte Beispiel der Freimaurer nachzuahmen, die am Bau des Tempels Kénig Salomos
gearbeitet haben; und fest und tief in ihren Herzen die Grundsteine der Grundsatze, der
Wahrheit, der Gerechtigkeit, der MaBigung, der Standhaftigkeit, der Klugheit und der
Nachstenliebe zu verankern, auf denen sie jenen christlichen Charakter errichten konnen, der
allen Sturmen des Ungllicks und allen Machten und Versuchungen der Holle standhalt wird sich
nicht durchsetzen;



jene Gefuhle und edlen Zuneigungen, die die angemessenste Ehrerbietung darstellen, die man
dem groBen Architekten und groBen Vater des Universums erweisen kann, und die das Herz zu
einem lebendigen Tempel machen, der ihm gebaut wurde: wenn die widerspenstigen
Leidenschaften gezwungen werden, sich der Herrschaft und dem MaRB zu unterwerfen , und ihre
Exzesse werden mit dem Hammer der Selbstbeherrschung niedergeschlagen; und wenn jede
Handlung und jedes Prinzip durch das MaB der Weisheit, die Ebene der Demut und das Lot der
Gerechtigkeit genau korrigiert und angepasst wird.

Die beiden Saulen Jachin und Boas sind die Symbole dieses tiefen Glaubens und des
unbedingten Vertrauens in Gott und den Erldser, die die Starke des Christen sind; und von jenen
guten Werken, durch die allein dieser Glaube begriindet und zur Erlosung wirksam und wirksam
gemacht werden kann.

Die drei Saulen, die die Loge tragen, sind Symbole flir die HOFFNUNG eines Christen auf einen
zukunftigen Zustand des Glucks; GLAUBE an die VerheiBungen und den gottlichen Charakter
und die Mission des Erldsers; und wohltatiges Urteil anderer Manner.

Die drei Morder von Khir-Om symbolisieren Pontius Pilatus, Kaiphas, den Hohepriester, und
Judas Iskariot. Die drei Schlage, die ihm zugefligt wurden, sind der Verrat des Letzteren, die
Verweigerung des romischen Schutzes durch Pilatus und die Verurteilung durch den
Hohepriester. Sie symbolisieren auch den Schlag aufs Ohr, die GeiBelung und die Dornenkrone.
Die zwolf Gefahrten, die auf die Suche nach dem Leichnam geschickt wurden, sind die zwolf
Junger, die zweifeln, ob sie glauben sollen, dass der Erléser von den Toten auferstehen wurde.

Das angeblich verlorene Wort des Meisters symbolisiert den christlichen Glauben und die
christliche Religion, die angeblich zerschlagen und zerstort worden sein sollen, als der Erloser
gekreuzigt wurde, nachdem Iskariot ihn verraten hatte und Petrus ihn verlassen hatte und als die
anderen Junger an seiner Wiedererweckung zweifelten von den Toten; sondern der aus Seinem
Grab aufstieg und schnell Uber die zivilisierte Welt floss; und so wurde gefunden, was verloren
gehen sollte. Es symbolisiert auch den Erloser selbst; das WORT, das im Anfang war — das war
bei Gott, und das war Gott; das Wort des Lebens, das Fleisch wurde und unter uns wohnte und
verloren gehen sollte, wahrend er drei Tage lang im Grab lag und seine Junger ,,die Schrift noch
nicht kannten, dass er von den Toten auferstehen musste®. ,,Und sie zweifelten, als sie davon
horten, und waren erstaunt und erschrocken und zweifelten immer noch, als Er unter ihnen
erschien.

Der Akazienstrauch an der Spitze des Grabes von Khir-Om ist ein Symbol der Auferstehung und
Unsterblichkeit.

Das sind die Erklarungen unserer christlichen Bruder; Sie haben, wie alle anderen Freimaurer,
Anspruch auf eine respektvolle Gegenleistung.

ABSCHLUSSANLEITUNG

Es gibt keinen Anspruch auf Unfehlbarkeit in der Freimaurerei. Es steht uns nicht zu, einem
Menschen vorzuschreiben, was er glauben soll. Bisher haben wir uns bei der Unterweisung in
den verschiedenen Graden darauf beschrankt, lhnen die groBen Gedanken vorzustellen, die in
den verschiedenen Zeitaltern der Welt zum Ausdruck gekommen sind, und es lhnen uberlassen,
selbst uber die Orthodoxie oder Heterodoxie jedes einzelnen zu entscheiden und was auch
immer Anteil der Wahrheit, falls vorhanden, jeweils enthalten.



Wir werden in dieser abschlieBenden philosophischen Unterweisung keinen anderen Weg
einschlagen; in dem wir vorschlagen, uns mit den hochsten Fragen zu befassen, die jemals den
menschlichen Geist beschaftigt haben: mit der Existenz und der Natur eines Gottes, mit der
Existenz und der Natur der menschlichen Seele und mit den Beziehungen zwischen dem
gottlichen und dem menschlichen Geist mit dem bloB materiellen Universum. Es kann keine
Fragen geben, die fUr ein intelligentes Wesen wichtiger sind, keine, die flr ihn ein direkteres und
persdnlicheres Interesse haben; und zu diesem letzten Wort der schottischen Freimaurerei
laden wir Sie ein, ernsthaft und aufmerksam dartiber nachzudenken. Und da das, was wir jetzt
sagen werden, nur die Vervollstdndigung und Abrundung dessen sein wird, was wir bereits in
mehreren der vorangehenden Grade in Bezug auf das alte Denken und die alten Philosophien
gesagt haben, hoffen wir, dass Sie es zur Kenntnis genommen und nicht vergessen haben unsere
vorherigen Lektionen, ohne die dies unvollkommen und fragmentarisch erscheinen wurde.

Mit ihrer Idee, einen treuen und intelligenten Arbeiter zu belohnen, indem man ihm Wissen uber
das Wahre Wort vermittelt, hat die Freimaurerei eine sehr groBe Wahrheit verewigt, denn sie
beinhaltet die These, dass die Vorstellung, die sich ein Mensch von Gott macht, immer die
wichtigste ist Element in seiner spekulativen Theorie des Universums und in seinem besonderen
praktischen Aktionsplan flur die Kirche, den Staat, die Gemeinschaft, die Familie und sein
eigenes individuelles Leben. Es wird immer einen groBen Unterschied im Verhalten eines Volkes
in Krieg oder Frieden machen, ob es glaubt, dass der Hochste Gott eine grausame Gottheit ist,
die Freude an Opfern und Blut hat, oder ein Gott der Liebe; und die spekulative Theorie eines
Einzelnen Uber die Art und das AusmaRB der Regierung Gottes sowie uber die Natur und Realitat
seines eigenen freien Willens und der daraus resultierenden Verantwortung muss einen groBen
Einfluss auf die Gestaltung seines Lebens- und Gesprachsverlaufs haben.

Wir sehen jeden Tag den enormen Einfluss der populdren Vorstellung von Gott. Alle groBen
historischen Zivilisationen der Menschheit sind aus den nationalen Ideen entstanden, die von
Gott geformt wurden; oder waren eng mit diesen Ideen verbunden. Die populdre Theologie, die
zunachst nur eine abstrakte Idee in den Képfen der Philosophen ist, zeigt sich nach und nach in
den Gesetzen und in den Strafen fur Verbrechen, in den Kirchen, den Zeremonien und
Sakramenten, den Festen und den Fasten, die Hochzeiten, die Taufen und die Beerdigungen, in
den Krankenhausern, den Hochschulen, den Schulen und allen sozialen
Wohltatigkeitsorganisationen, in den Beziehungen von Mann und Frau, Eltern und Kind, in der
taglichen Arbeit und im Alltag y Gebet eines jeden Mannes.

Wahrend die Welt in ihrer Entwicklung zunimmt, wachst sie zwangslaufig Uber ihre alten
Vorstellungen von Gott hinaus, die nur vorubergehend und provisorisch waren. Ein Mann, der
eine hohere Vorstellung von Gott hat als seine Umgebung und der leugnet, dass seine
Vorstellung Gott ist, wird von Mannern, die in Wirklichkeit weit weniger an einen Gott glauben als
er, hochstwahrscheinlich als Atheist bezeichnet. So wurden die Christen, die sagten, die
heidnischen Gotzen seien keine Gotter, vom Volk als Atheisten angesehen und
dementsprechend hingerichtet; und Jesus von Nazareth wurde von den Juden als unglaubiger
Gotteslasterer gekreuzigt.

Es gibt einen bloB formalen Atheismus, der eine Verleugnung Gottes in formaler Hinsicht, aber
nicht in Wirklichkeit darstellt. Ein Mann sagt: Es gibt keinen Gott; das heift, kein Gott, der aus
sich selbst hervorgegangen ist oder der nie entstanden ist, sondern immer WAR und WAR, der
die Ursache der Existenz ist, der der Geist und die Vorsehung des Universums ist; und so weisen
die Ordnung, Schonheit und Harmonie der Welt der Materie und des Geistes nicht auf einen
Plan oder Zweck der Gottheit hin. Aber, sagt er, die NATUR — und meint damit die Gesamtheit der
Existenz —, die machtig, aktiv, weise und gut ist;



Die Natur ist aus sich selbst entstanden oder war und war schon immer die Ursache ihrer
eigenen Existenz, der Geist des Universums und die Vorsehung ihrer selbst. Es gibt
offensichtlich einen Plan und Zweck, durch den Ordnung, Schonheit und Harmonie zustande
gebracht werden; aber das alles ist der Plan und Zweck der Natur.

In solchen Fallen ist die absolute Verleugnung Gottes nur formal und nicht real. Die
Eigenschaften Gottes werden anerkannt und als real bestatigt; und es ist nur eine
Namensanderung, den Besitzer dieser Eigenschaften ,Natur” und nicht ,,Gott“ zu nennen. Die
eigentliche Frage ist, ob solche Eigenschaften existieren, wie wir Gott nennen; und nicht, mit
welchem besonderen Namen wir die Eigenschaften bezeichnen sollen. Ein Mensch kdnnte die
Gesamtheit dieser Eigenschaften Natur nennen; ein anderer: Himmel; ein dritter, Universum, ein
vierter, Materie; ein funfter, Geist; ein Sechster, Gott, Theos, Zeus, Alfadir, Allah oder was ihm
gefallt. Alle gaben die Existenz des Wesens, der Macht oder des ENS zu, die unterschiedlich
benannt wurden. Der Name ist von geringster Bedeutung.

Echter Atheismus ist die Leugnung der Existenz eines Gottes, der Realitat aller moglichen
Vorstellungen von Gott. Es leugnet, dass es einen Geist, eine Intelligenz oder ein ENS gibt, das
die Ursache und Vorsehung des Universums und eines Dings oder einer Existenz, einer Seele,
eines Geistes oder eines Wesens ist, das absichtlich oder intelligent Ordnung, Schonheit und
Harmonie hervorbringt es und die darin enthaltenen konstanten und regelmaBigen
Betriebsmodi. Es muss zwangslaufig bestritten werden, dass es irgendein Gesetz, eine Ordnung
oder eine Harmonie oder eine konstante Funktionsweise in der Welt gibt; Denn es ist fur ein
menschliches Geschopf vollig unmoglich, sich eines dieser Dinge vorzustellen, so sehr es auch
vorgeben mag, es sei denn als Folge der Tatigkeit der Intelligenz. das ist in der Tat das sonst
unbekannte Ding, dessen Existenz diese allein beweisen; anders als als Ursache davon
Uberhaupt nichts; ein Muttername fur die vollig unerkennbare Ursache davon.

Der wahre Atheist muss die Existenz der Eigenschaften Gottes leugnhen, leugnen, dass es
irgendeinen Geist des oder im Universum gibt, irgendeine selbstbewusste Vorsehung, Uberhaupt
irgendeine Vorsehung. Er muss leugnen, dass es irgendein Wesen oder eine Ursache endlicher
Dinge gibt, das selbstbewusst machtig, weise, gerecht, liebevoll und sich selbst und seiner
eigenen Natur treu ist. Er muss leugnen, dass es im Universum oder irgendeinem Teil davon
einen Plan gibt. Er muss entweder davon ausgehen, dass die Materie ewig ist oder dass sie
selbst entstanden ist, was absurd ist, oder dass sie von einer Intelligenz oder zumindest von
einer Ursache entstanden ist; und dann gab er es vor Gott zu.

Zweifellos liegt es auBerhalb unserer Moglichkeiten, sich vorzustellen, wie die Materie entstand,
wie sie zu sein begann, im Raum, wo zuvor nichts oder nur Gott war. Aber es liegt ebenso
auBerhalb der Reichweite unserer Fahigkeiten, es sich ewig und ohne Ursprung vorzustellen. Es
fur ewig zu halten, ohne Gedanken oder Willen; dass die spezifischen Formen davon, der
Samen, das Gestein, der Baum, der Mensch, das Sonnensystem, alle ohne vorausschauende
Planung oder Entstehung entstanden sind, durch ,,Zufall” oder ,das zufallige Zusammentreffen
von Atomen“ der Materie, die keine hat Gedanke oder Wille; und dass sie keinen Verstand,
keinen Plan, keinen Zweck, keine Vorsehung andeuten, ist absurd. Es geht nicht darum, die
Existenz dessen zu leugnen, was wir unter Geist, Plan, Absicht, Vorsehung verstehen; aber
darauf zu bestehen, dass diese Worte eine andere Bedeutung haben sollen als die, die die
Menschheit jemals mit ihnen verbunden hat: etwas Unbekanntes bedeuten, flr das die
Menschheit keinen Namen hat, weil sie von so etwas keine mogliche Vorstellung hat. Entweder
gab es so etwas wie einen ,Plan® nie und das Wort ist Unsinn, oder das Universum existiert in
Ubereinstimmung mit einem Plan.



Das Wort bedeutete nie etwas anderes als das, was das Universum zeigt, und kann es auch nie
bedeuten. So auch mit dem Wort ,,Zweck”; so auch mit dem Wort ,Vorsehung®. Sie bedeuten
nichts oder nur das, was das Universum beweist.

Es stellte sich bald heraus, dass dies die Leugnung einer bewussten Macht, der Ursache des
Menschen und seines Lebens, einer Vorsehung oder eines Geistes und einer Intelligenz war Den
Menschen in Bezug auf die Welt und die Welt in Bezug auf den Menschen anzuordnen, wurde
weder die instinktiven Wiunsche der menschlichen Natur befriedigen noch den Tatsachen der
materiellen Natur Rechnung tragen. Es lieB nicht lange auf sich warten, wenn jemals gesagt
wurde, dass das Universum in der geistlosen Leere triebe und weder es selbst noch irgendein
Geist innerhalb oder auBerhalb davon wiisste, woher, wohin oder wo es sich aufhalte; dieser
Mann trieb durch das Universum und wusste kaum etwas Uber seinen Aufenthaltsort, nichts
Uber sein Woher oder Ob; dass es keinen Geist, keine Vorsehung, keine Macht gab, die etwas
Besseres wusste; nichts, was den Menschen in seinem Treiben leitete und lenkte, oder das
Universum in der wogenden Zeitverschwendung. Um Mann und Frau zu sagen: ,,Dein
Heldentum, deine Tapferkeit, deine Selbstverleugnung — all das wird zunichte gemacht: Dein
Adel wird dir nichts nttzen; du wirst sterben, und dein Adel wird der Menschheit keinen Dienst
erweisen; dennin all diesen Dingen gibt es weder einen Plan noch eine Ordnung; alles kommt
und geht durch das zufallige Zusammentreffen von Atomen;“ hat den menschlichen Geist nicht
lange befriedigt und wird es auch nie werden.

Es stimmt, die Theorie des Atheismus wurde geauBert. Es heift: ,,Der Tod ist das Ende. Dies ist
eine Welt ohne Gott. Du bist ein Kérper ohne Seele. Es gibt ein Hier, aber kein Jenseits fur dich.
eine Erde, aber keinen Himmel. Stirb und kehre zu deinem Staub zurtick. Der Mensch besteht
aus Knochen, Blut, Eingeweiden und Gehirn; Geist ist Materie: Im Gehirn gibt es keine Seele,
nichts als Nerven. Wir kdnnen bis zu einem kleinen Stern im Nebel des Oriongurtels sehen; So
weit entfernt, dass das Licht tausend Millionen Jahre brauchen wird, um von dort zur Erde zu
gelangen, und zwar mit einer Geschwindigkeit von zwolf Millionen Meilen pro Minute. Auf dieser
Seite gibt es keinen Himmel: Sie sehen durch und durch: Es gibt keinen Himmelsfleck; und
glauben Sie, dass es noch etwas darltber hinaus gibt? und wenn ja, wann wirden Sie es
erreichen? Es gibt keine Vorsehung. Die Natur ist eine zufallige Ansammlung von Atomen; Der
Gedanke ist eine zufallige Funktion der Materie, ein zufalliges Ergebnis eines zufalligen
Ergebnisses, ein zufalliger Schuss aus der groBen Windkanone des Universums, versehentlich
geladen, willkurlich gerichtet und zufallig abgefeuert. Dinge passieren; sie sind nicht arrangiert.
Es gibt Gluck und Ungllck; aber es gibt keine Vorsehung. Stirb zu Staub!“ Befriedigt dies alles
den menschlichen Instinkt der Unsterblichkeit, der uns immer wieder mit unaussprechlicher
Sehnsucht danach sehnt, uns wieder mit unseren Lieben zu verbinden, die vor uns gegangen
sind, und mit der Menschheit, um das ewige Leben zu erlangen? Befriedigt es unseren
gewaltigen Hunger und Durst nach Unsterblichkeit, unser dngstliches Verlangen, der ewigen
Ursache aller Dinge ndher zu kommen und mehr daruber zu erfahren?

Die Menschen konnten sich nie mit dem Glauben zufrieden geben, dass es keinen Geist gibt, der
fur den Menschen denkt, kein Gewissen, das ewige Gesetze erlasst, kein Herz, das diejenigen
liebt, die nichts auf der Erde liebt oder fur die sich nichts interessiert, und keinen Willen des
Universums, die Nationen auf dem Weg zu ordnen von Weisheit, Gerechtigkeit und Liebe. Die
Geschichte ist es nicht — Gott sei Dank! Wir wissen, dass dies nicht der Fall ist — das zufallige
Zusammentreffen von Ereignissen oder die Natur der Atome.



Wir kdnnen nicht glauben, dass es in der Natur keinen Plan und keinen Zweck gibt, der unser
Hinausgehen und Hereinkommen steuert: dass es ein machtiges Gehen gibt, das aber
nirgendwohin fuhrt; dass alle Schonheit, Weisheit, Zuneigung, Gerechtigkeit und Moral in der
Welt ein Zufall ist und morgen enden konnte.

Uberall auf der Welt gibt es Heldentum, das nicht erwidert oder mit Elend bezahlt wird; Laster
auf Thronen, Korruption an hohen Stellen, Adel in Armut oder sogar in Ketten, die sanfte Hingabe
einer Frau, die durch brutale Vernachlassigung oder noch brutaleren Missbrauch und Gewalt
belohnt wird; Uberall Not, Elend, Uberarbeitung und Unterlohn. Fligen Sie dazu die hinzu

Das Glaubensbekenntnis des Atheisten: ein Korper ohne Seele, eine Erde ohne Himmel, eine
Welt ohne Gott; und was flur ein Pandamonium wurden wir aus dieser Welt machen!

Der Intellekt des Atheisten wurde Uberall Materie finden; aber keinen verursachenden und
versorgenden Geist: Sein moralischer Sinn wirde keinen gerechten Willen finden, keine
Schénheit moralischer Exzellenz, kein Gewissen, das Gerechtigkeit in das unveranderliche
Gesetz des Rechts bringt, keine spirituelle Ordnung oder spirituelle Vorsehung, sondern nur
materielles Schicksal und Zufall. Seine Zuneigung wirde nur begrenzte Dinge zum Lieben
finden; und fur sie sind die Toten, die geliebt wurden und die gestern gestorben sind, wie der
Regenbogen, der gestern Abend einen Augenblick lebte und dann verging. Seine Seele, die durch
das weite Nichtswesen fliegt und die Dunkelheit mit ihren Fligeln spurt, auf der Suche nach der
Seele von allem, die gleichzeitig Vernunft, Gewissen und das Herz von allem ist, was ist, wirde
keinen Gott finden, sondern ein Universum voller Unordnung; kein Unendliches, kein Grund,
kein Gewissen, kein Herz, keine Seele der Dinge; nichts zu verehren, zu achten, zu lieben,
anzubeten, darauf zu vertrauen; sondern nur eine hassliche Kraft, die uns fremd und fremd ist,
die diejenigen niederschlagt, die wir lieben, und uns zu bloBen Wurmern im heiBen Sand der
Welt macht. Keine Stimme wiurde von der Erde sprechen, um ihn zu trosten. Es ist eine
grausame Mutter, diese groB3e Erde, die ihre Jungen verschlingt — eine Macht und nichts weiter.
Aus dem Himmel wurde keine freundliche Vorsehung mit all ihren tausend Sternenaugen
lacheln; und in Stirmen stach eine bdsartige Gewalt mit ihrem Blitzschwert in die Dunkelheit ein
und suchte nach Menschen zu morden.

Kein Mensch war jemals damit zufrieden und kann auch nie damit zufrieden sein. Der Beweis
Gottes ist so tief in die Natur eingepragt und so tief in das Geflige der menschlichen Seele
eingeflochten, dass der Atheismus nie zu einem Glauben geworden ist, obwohl er manchmal die
Form einer Theorie angenommen hat. Religion ist fir den Menschen etwas Naturliches.
Instinktiv wendet er sich an Gott, verehrt ihn und verlasst sich auf ihn. In der Mathematik des
Himmels, geschrieben in wunderschonen Feuerdiagrammen, sieht er Gesetz, Ordnung,
Schonheit, Harmonie ohne Ende; in der Ethik der kleinen Nationen, die die Ameisenhaufen
bewohnen, sieht er dasselbe; In der gesamten Natur, ob belebt oder unbelebt, sieht er die
Beweise eines Plans, eines Willens, einer Intelligenz und eines Gottes — eines Gottes, der sowohl
gutig und liebevoll als auch weise und barmherzig und nachsichtig sowie machtig ist.

Fir den Menschen, der vom materiellen Universum umgeben ist und sich des Einflusses
bewusst ist, den seine materielle Umgebung auf sein Schicksal und sein gegenwartiges
Schicksal ausubt; — fur den Menschen, der immer mit der Pracht des Sternenhimmels, dem
regelmaBigen Lauf der Jahreszeiten und den Phdnomenen konfrontiert ist von Sonnenaufgang
und Mondaufgang und all den Beweisen von Intelligenz und Absicht, die ihn Uberall drangten und
Uberwaltigten, tauchten alle erdenklichen Fragen nach der Natur und Ursache dieser
Phanomene standig auf, verlangten nach Lésung und lieBen sich nicht unbeantwortet
wegschicken.



Und immer noch, nach Ablauf der Jahrhunderte, drangen sich dieselben groBen Fragen auf den
menschlichen Geist und fordern eine Losung — vielleicht fordern sie sie immer noch vergeblich.

Als der Mensch in die Zeit vordrang, in der er aufgehdrt hatte, die einzelnen Teile und
individuellen Krafte des Universums als Gotter zu betrachten, und als er dazu kam, es als
Ganzes zu betrachten, kam ihm diese Frage als eine der frihesten in den Sinn und bestand
darauf Die Antwort lautete: ,,Existiert dieses materielle Universum aus sich selbst oder wurde es
erschaffen?“ Ist es ewig oder hat es seinen Ursprung?*

Und dann drangten sich nacheinander folgende weitere Fragen auf den menschlichen Geist:

»Ist dieses materielle Universum eine bloBe Ansammlung zufalliger Kombinationen von Materie,
oder ist es das Ergebnis und die Arbeit der Intelligenz, die nach einem Plan handelt?

»Wenn es eine solche Intelligenz gibt, was und wo ist sie? Ist das materielle Universum selbst ein
intelligentes Wesen? Ist er wie ein Mensch, ein Korper und eine Seele? Wirkt die Natur auf sich
selbst, oder gibt es eine Ursache jenseits von ihr, die auf sie einwirkt?

»Wenn es einen personlichen Gott gibt, der vom materiellen Universum getrennt ist und alle
Dinge erschaffen hat, selbst ungeschaffen, ist er dann korperlich oder unkorperlich, materiell
oder spirituell, die Seele des Universums oder vollig getrennt davon? und wenn Er Geist ist, was
ist dann Geist?

»War diese hochste Gottheit vor der Schopfung aktiv oder ruhig? und wenn er wahrend einer
friheren Ewigkeit ruhig war, welche Notwendigkeit seiner Natur bewegte ihn schlieBlich dazu,
eine Welt zu erschaffen? Oder war es eine Laune der Mutter, die keine Motivation hatte?

»Existierte die Materie koexistierend mit Ihm oder wurde sie vollstandig von ihm aus dem Nichts
erschaffen? Hat Er sie erschaffen, oder hat Er sie nur geformt und geformt und geformt und ein
bereits existierendes Chaos geschaffen, das mit Ihm koexistierte?“

»Hat die Gottheit die Materie direkt erschaffen, oder war die Schopfung das Werk
minderwertiger Gottheiten, Emanationen von lhm selbst?

»Wenn Er gut und gerecht ist, dann hat Er, alles vorhersehend, Kummer und Boses zugelassen,
und wie kann man mit Seiner Gute und Weisheit den Wohlstand des Lasters und das Unglick
der Tugend in dieser Welt in Einklang bringen?“

Und dann tauchten, was den Menschen selbst betrifft, diese anderen Fragen wieder auf, so wie
sie uns alle immer wieder beschéaftigen:

»Was denkt in uns? Ist das Denken das bloBe Ergebnis materieller Organisation? Oder gibt es in
uns eine Seele, die getrennt vom Kérper denkt und in ihm wohnt? Wenn letzteres der Fall ist, ist
es ewig und ungeschaffen? und wenn nicht, wie wurde es erstellt? Unterscheidet es sich von
Gott oder ist es eine Emanation von Ihm? Ist es von Natur aus unsterblich oder nur so, weil Gott
es so gewollt hat? Soll es zu Thm zuruckkehren und mit Ihm verschmolzen werden oder soll es
jemals getrennt von Ihm mit seiner gegenwartigen ldentitat existieren?

»Wenn Gott alles, was geschieht, vorhergesehen und arrangiert hat, wie hat der Mensch dann
wirklich einen freien Willen oder die geringste Kontrolle Gber die Umstande? Wie kann etwas
gegen den Willen der unendlichen Allmacht getan werden? Und wenn alles nach diesem Willen
geschieht, wie kann es dann etwas Falsches oder Ubel geben, das die Unendliche Weisheit und
Unendliche Macht nicht verhindern will?



»Was ist die Grundlage des Sittengesetzes? Hat Gott es aus Gefallen Seiner eigenen Mutter
erlassen? Und wenn ja, kann Er es dann nicht wiederholen, wenn es Ihm gefallt? Wer kann uns
versichern, dass er es nicht wiederholen und das Richtige nicht zum Unrecht und die Tugend
zum Laster machen wird? Oder ist das moralische Gesetz eine Notwendigkeit seiner Natur? und
wenn ja, wer hat es durchgeflihrt? und behauptet das nicht eine Macht, wie die alte
Notwendigkeit, die der Gottheit Uberlegen ist?*

Und unmittelbar darauf folgte die groBe Frage nach dem Jenseits, nach einem anderen Leben,
nach dem Schicksal der Seele; und die tausend anderen begleitenden und untergeordneten
Fragen zu Materie, Geist, Zukunft und Gott, die seit Anbeginn der Welt alle Systeme der
Philosophie, aller Metaphysik und aller Theologie hervorgebracht haben.

Was der alte philosophische Geist zu diesen groBen Fragen dachte, wissen wir bereits y, bis zu
einem gewissen Grad, entwickelt. Wir haben uns bemuht, Sie mit der Emanationslehre der
Gnostiker und des Orients vertraut zu machen. Wir haben Sie den Kabbalisten, den Essenern
und dem Juden Philo gegenubergestellt. Wir haben gezeigt, dass und wie ein GroBteil der alten
Mythologie von den taglich und jahrlich wiederkehrenden Phanomenen des Himmels abgeleitet
wurde. Wir haben lhnen die alten Vorstellungen gezeigt, mit denen sie versuchten, sich die
Existenz und Verbreitung des Bosen zu erklaren; und wir haben Ilhnen bis zu einem gewissen
Grad ihre metaphysischen Vorstellungen tber die Natur der Gottheit mitgeteilt. Es bleibt noch
viel mehr zu tun, als in unserer Macht steht.

Wir stehen am tosenden Ufer des groBen Ozeans der Zeit.

Vor uns erstreckt sich die wogende Wiste der grenzenlosen Vergangenheit; und seine Wellen,
die an den glitzernden Abhangen des gelben Sandes zu unseren FlBen rollen, bringen uns hin
und wieder aus den Tiefen dieses grenzenlosen Ozeans eine Muschel oder ein paar Exemplare
von Algen, die grob von ihren Stangeln gerissen wurden. ein runder Kieselstein; und das ist alles;
all der riesigen Schatze des antiken Denkens, die dort begraben liegen, mit der machtigen
Hymne des grenzenlosen Ozeans, die flir immer und ewig Uber ihnen donnert.

Lasst uns noch einmal und zum letzten Mal am Ufer dieses groBen Ozeans ein paar weitere
Relikte der Vergangenheit sammeln und ihren machtigen Stimmen lauschen, wie sie in
fragmentarischer Musik, in gebrochenem und unterbrochenem Rhythmus und flusternd
erklingen uns alle aus dem groBen SchoB der Vergangenheit.

Riten, Glaubensbekenntnisse und Legenden drlcken direkt oder symbolisch eine Leitidee aus,
nach der die Mysterien des Seins in ,,Gottheit” erklart werden sollen. Die Feinheiten mythischer
Genealogie sind eine praktische Anerkennung der mysteridsen Natur der allmachtigen Gottheit;
Sie zeigen in ihren schdnen, aber wirkungslosen Bildern die ersten Versuche des Geistes, mit der
Natur zu kommunizieren: die Blumen, die die Fantasie vor die jugendlichen Schritte von Psyche
streute, als sie sich zum ersten Mal auf die Suche nach dem unsterblichen Objekt ihrer Liebe
machte. Theorien und Vorstellungen in all ihren Varianten von Wahrheit und Falschheit sind eine
mehr oder weniger wirksame Maschinerie, die auf dasselbe Ziel ausgerichtet ist. Jede Religion
war ihrem Ursprung nach eine embryonale Philosophie oder ein Versuch, das Unbekannte durch
den Geist zu interpretieren; und erst als die Philosophie, die im Wesentlichen Fortschritt ist,
Uber ihre ersten Errungenschaften hinauswuchs, wurde die Religion zu einer eigenstandigen
Sache, die die Vorstellungen, die die Philosophie aufgegeben hatte, als unabanderliche Dogmen
schatzte. Von der Philosophie getrennt, wurde sie arrogant und phantastisch und behauptete,
bereits erreicht zu haben, was ihr authentischerer Vertreter immer vergeblich anstrebte;



und er entdeckte durch seine Einweihungen und Mysterien all das, was seiner kontrahierten
Ansicht nach darauf abzielte, das Wohlergehen der Menschheit wiederherzustellen, die Mittel
zur Reinigung und Sithne, Heilmittel gegen Krankheiten, Hilfsmittel zur Heilung der Stérungen
der Seele und zur Verséhnung der Menschheit Gotter.

Warum sollten wir versuchen, die Idee des Hochsten Geistes auf eine willkirliche Schranke zu
beschranken oder jede Vorstellung von der Gottheit von den Grenzen der Wahrhaftigkeit
auszuschlieBen, die, wenn sie unvollkommen und unzulanglich ist, vielleicht nur ein wenig
besser ist als unsere Eigene? ,,Der Name Gottes®, sagt Hobbes, ,wird nicht dazu verwendet, uns
ihn vorzustellen, denn er ist unvorstellbar, sondern damit wir ihn ehren konnen.”“ ,,Glaube an Gott
und bete ihn an®, sagte der griechische Dichter, ,,aber erforsche ihn nicht; Die Nachforschungen
sind erfolglos. Versuchen Sie nicht herauszufinden, wer Gott ist. denn durch den Wunsch, es zu
wissen, beleidigst du den, der sich dafur entscheidet, unbekannt zu bleiben.”“ ,Wenn wir
versuchen®, sagt Philo, ,das Wesen des Absoluten Wesens zu erforschen, geraten wir in einen
Abgrund der Ratlosigkeit; und der einzige Nutzen, der aus solchen Forschungen gezogen werden
kann, ist die Uberzeugung von ihrer Absurditét.

Doch obwohl der Mensch die Beschaffenheit des Staubes, auf dem er tritt, nicht kennt, hat er es
gewagt und wagt es immer noch, Gber die Natur Gottes zu spekulieren und in
Glaubensbekenntnissen das Thema dogmatisch zu definieren, das im Rahmen seiner
Fahigkeiten am wenigsten liegt; und sogar diejenigen zu hassen und zu verfolgen, die seine
Ansichten nicht als wahr akzeptieren.

Obwohl eine Kenntnis der gottlichen Essenz unmaoglich ist, sind die diesbezliglichen
Vorstellungen als Hinweise auf die intellektuelle Entwicklung interessant. Die Geschichte der
Religion ist die Geschichte des menschlichen Geistes; und die dabei gebildete Vorstellung von
der Gottheit steht immer in exaktem Zusammenhang mit ihren moralischen und intellektuellen
Errungenschaften.

Das eine ist der Index und das MaB des anderen.

Die negative Vorstellung von Gott, die darin besteht, das Minderwertige und Endliche zu
abstrahieren, ist laut Philo die einzige Moglichkeit, die Natur Gottes wurdig zu erfassen.
Nachdem wir die Vielfalt der Symbolik erschdpft haben, stellen wir die gottliche GroBe der
menschlichen Kleinheit gegenuber und verwenden scheinbar positive Ausdricke wie
»Unendlich®, ,Allmachtig®, ,Allweise®, ,,Allmachtig®, ,Ewig® und dergleichen; was in Wirklichkeit
nur darauf hinauslauft, im Hinblick auf Gott jene Grenzen zu leugnen, die die Fahigkeiten des
Menschen einschranken; und so bleiben wir mit einem Namen zufrieden, der lediglich ein
konventionelles Zeichen ist und Eingestandnis unserer Unwissenheit.

Das hebraische hwhy und das griechische To ON drlickten abstrakte Existenz aus, ohne auBere
Manifestation oder Entwicklung. Von derselben Natur sind die Definitionen: ,,Gott ist eine Kugel,
deren Mittelpunkt Uberall ist und deren Umfang nirgends ist.“ ,,Gott ist der, der alles sieht, sich
selbst unsichtbar“ und schlieBlich das von Proklos und Hegel — ,,das To mh Nn - das, was keine
auBere und positive Existenz hat.“ Die meisten sogenannten Ideen oder Definitionen des
»Absoluten® sind nur eine Sammlung von Negationen; Da sie nichts behaupten, lernt man
daraus nichts.



Gott wurde zuerst in den Himmelskdrpern und in den Elementen erkannt. Als das Bewusstsein
des Menschen Uber seine eigene Intellektualitat gereift war und er davon Uberzeugt war, dass
die innere Fahigkeit des Denkens etwas Subtileres war als selbst die subtilsten Elemente,
Ubertrug er diese neue Konzeption auf den Gegenstand seiner Verehrung und vergotterte
stattdessen ein mentales Prinzip eine physische. Er macht Gott in jedem Fall nach seinem
eigenen Bild; Denn wenn wir tun, was wir wollen, konnen die hochsten Anstrengungen des
menschlichen Denkens nichts Hoheres als die Uberlegenheit des Intellekts erschaffen. und so
kehrt er immer wieder zu einer vertrauten Art erhabener Menschlichkeit zurlick. Er vergdttert
zunachst die Natur und dann sich selbst.

Das ewige Streben des religiosen Gefuhls im Menschen besteht darin, sich mit Gott zu vereinen.
In seiner fruhesten Entwicklung waren der Wunsch und seine Erflllung gleichzeitig, durch
bedingungslosen Glauben. In dem MaBe, wie die Vorstellung von der Gottheit erhoht wurde,
wurde die Vorstellung von seiner irdischen Prasenz oder Nahe aufgegeben; und die
Schwierigkeit, die gottliche Regierung zu verstehen, zusammen mit den offensichtlichen
aberglaubischen Ubeln, die sich aus ihrer Fehlinterpretation ergaben, gefahrdeten den Glauben
daran insgesamt.

Sogar die Lichter des Himmels, die fruher als ,,helle Machthaber des Himmels“ die wachsamen
Direktoren der Wirtschaft der Erde waren, leuchten jetzt schwach und fern, und Uriel steigt nicht
mehr auf einen Sonnenstrahl herab. Aber die wirkliche Veranderung lag im fortschreitenden
Aufstieg der menschlichen Fahigkeiten und nicht in der gottlichen Natur; denn die Sterne sind
jetzt nicht weiter entfernt als damals, als sie auf den Schultern von Atlas ruhen sollten. Und
doch begleitete ein kleines Gefuhl der Enttauschung und Demutigung das erste Erwachen der
Seele, als die Vernunft, die zur Gottheit aufblickte, ein schwindelerregendes Gefuhl hatte,
gefallen zu sein.

Aber die Hoffnung erwacht in der Verzweiflung wieder; und jede Nation, die jemals Uber die
elementarsten Vorstellungen hinausging, verspurte die Notwendigkeit eines Versuchs, die reale
oder imaginare Kluft zu schlieBen, die den Menschen von Gott trennte. Dies zu erreichen war die
groBe Aufgabe der Poesie, Philosophie und Religion. Daher die Personifizierungen der
Eigenschaften, Entwicklungen und Manifestationen Gottes als ,,Krafte“, ,,Intelligenzen*, ,,Engel®,
»Emanationen“; Dadurch und durch die Orakelfahigkeit in sich selbst konnte der Mensch in
Gemeinschaft mit Gott treten.

Die verschiedenen Range und Ordnungen mythischer Wesen, die sich die Perser, Inder, Agypter
oder Etrusker vorgestellt hatten, um Uber die verschiedenen Bereiche der Natur zu herrschen,
hatten jeweils ihren Anteil an einem Plan, den Menschen der Gottheit naher zu bringen; sie
wichen schlieBlich nur einer analogen, wenn auch weniger malerischen Symbolik; und die
Gottheiten und Deemonen Griechenlands und Roms wurden mit nur einer Namensanderung
verewigt, als ihre Amter auf Heilige und Martyrer (ibertragen wurden. Die Versuche, mit denen
die Vernunft manchmal versucht hatte, das Unbekannte durch eine Brlicke der Metaphysik zu
Uberbrucken, wie etwa die idealistischen Systeme von Zoroaster, Pythagoras oder Platon, waren
nur eine verfeinerte Form der poetischen Illusionen, die das Vulgare zufriedenstellten; und der
Mensch blickte immer noch sehnsichtig auf das verlorene goldene Zeitalter zurtck, als seine
Vorfahren von Angesicht zu Angesicht mit den Gottern kommunizierten; und hoffte, dass er
durch die Besanftigung des Himmels dessen Erneuerung auf den Inseln des Fernen Westens
unter dem Zepter von Kronos oder durch eine Zentralisierung der politischen Macht in Jerusalem
beschleunigen kdnnte.



Seine eifrige Hoffnung Uberwand sogar die Schrecken des Grabes; denn die gottliche Macht war
so grenzenlos wie die menschliche Erwartung, und der Agypter, ordnungsgemaB in den
Katakomben von Lybien begraben, sollte unter der Fihrung von Hermes bereits auf dem Weg zu
den glucklichen Wohnstatten gewesen sein, um dort eine vollkommene Verbindung und
Wiedervereinigung mit den Seinen zu erreichen Gott. Indem wir uns an das erinnern, was wir
bereits an anderer Stelle Giber die alten Vorstellungen Uber die Gottheit gesagt haben, und es so
wenig wie moglich wiederholen, wollen wir uns noch einmal mit dem antiken poetischen und
philosophischen Geist in Verbindung setzen und versuchen, von ihm zu erfahren, was er dachte
und wie es die groBen Probleme loste, die den menschlichen Intellekt jemals gequalt haben.

Die Aufteilung der ersten und hochsten Ursache in zwei Teile, einen aktiven und einen passiven,
den Universumsakteur und den Patienten oder die hermaphroditische Gottwelt, ist eines der
altesten und am weitesten verbreiteten Dogmen der Philosophie oder naturlichen Theologie.
Fast jedes alte Volk gab ihm einen Platz in seinem Gottesdienst, seinen Mysterien und seinen
Zeremonien.

Ocellus Lucanus, der offenbar kurz nach der Er6ffnung seiner Schule durch Pythagoras in Italien
gelebt hat, funf- oder sechshundert Jahre vor unserer Zeitrechnung, und nicht nur zur Zeit von
Solon, Thales und den anderen Weisen, die in den Schulen Agyptens studiert hatten erkennt die
Ewigkeit des Universums und seinen gottlichen Charakter als unproduziertes und
unzerstorbares Wesen an, aber auch die Unterscheidung von aktiven und passiven Ursachen in
dem, was er das GroBe Ganze oder das einzelne hermaphroditische Wesen nennt, das alle
Existenzen sowie Ursachen und Wirkungen umfasst ; und das ein regelmaBig geordnetes,
perfektes und vollstandiges System aller Naturen ist. Er verstand die Trennlinie, die die ewig
gleiche Existenz von der ewigen Veranderung trennt, gut; die Natur des Himmels von der der
Erdkorper, die der Ursachen von der der Wirkungen, das, was ist, von dem, was nur WIRD - eine
Unterscheidung, die jedem denkenden Menschen naturlich auffiel.

Wir werden seine Sprache nichtin voller Lange zitieren. Die Himmelskorper, dachte er, seien die
ersten und edelsten; Sie bewegen sich von selbst und drehen sich standig, ohne ihre Form oder
ihr Wesen zu verandern. Feuer, Wasser, Erde und Luft verdndern sich unaufhérlich und
kontinuierlich, nicht der Ort, sondern die Form. Dann, da es im Universum Erzeugung und
Ursache der Erzeugung gibt — da es bei der Erzeugung dort ist, wo es Veranderung und
Verschiebung von Teilen gibt, und Ursache, wo Stabilitdt der Natur herrscht, gehort es
offensichtlich zu dem, was die Ursache der Erzeugung ist, sich zu bewegen und handeln, und an
den Empfanger, gemacht und bewegt werden. Seiner Ansicht nach war alles tber dem Mond die
Wohnstéatte der Gotter; alles unten, das der Natur und der Zwietracht; dies bewirkt die Auflosung
der geschaffenen Dinge; das, Produktion derer, die gemacht werden. Da die Welt unproduziert
und unzerstorbar ist, da sie keinen Anfang hatte und kein Ende haben wird, existierten
notwendigerweise das Prinzip, das die Erzeugung in einem anderen als sich selbst betreibt, und
das, das sie in sich selbst betreibt, nebeneinander.

Ersteres befindet sich ganz Uber dem Mond und insbesondere der Sonne; letzteres ist die
sublunare Welt. Aus diesen beiden Teilen, dem einen aktiven, dem anderen passiven — der eine
gottlich und immer gleich, der andere sterblich und sich standig verdndernd - setzt sich alles
zusammen, was wir ,,Welt“ oder ,,Universum® nennen.

Diese entsprachen den Grundsatzen der agyptischen Philosophie, die davon ausging, dass
Mensch und Tiere immer zusammen mit der Welt existierten; dass sie seine Wirkungen waren,
ewig wie er selbst.



Die Hauptunterteilungen der Natur in aktive und passive Ursachen, ihr System der Erzeugung
und Zerstorung und der Wettbewerb der beiden groBen Prinzipien Himmel und Erde, die sich zu
allen Dingen vereinen, werden laut Ocellus immer weiterbestehen. ,,Genug®, schlussfolgert er,
»was das Universum betrifft, die Generationen und Zerstorungen, die in ihm bewirkt wurden, die
Artund Weise, in der es jetzt existiert, die Art und Weise, in der es jemals existieren wird, durch
die ewigen Eigenschaften der beiden Prinzipien, eines, das sich immer bewegt.“ , der andere
bewegte sich immer; einer regiert immer, der andere regiert immer.“

Dies ist eine kurze Zusammenfassung der Lehre dieses Philosophen, dessen Werk eines der
altesten ist, das uns uberliefert ist. Das Thema, das er behandelte, beschaftigte zu seiner Zeit
alle Menschen: Die Dichter besangen Kosmogonien und Theogonien, und die Philosophen
verfassten Abhandlungen Uber die Entstehung der Welt und die Elemente ihrer
Zusammensetzung. Die Kosmogonie der Hebraer, Moses zugeschrieben; das der Phonizier,
Sanchoniathon zugeschrieben; das der Griechen, verfasst von Hesiod; das der /—\gypter, der
Atlanter und der Kreter, uberliefert von Diodorus Siculus; die Fragmente der Theologie des
Orpheus, aufgeteilt auf verschiedene Autoren; die Blcher der Perser oder ihr Boundehesh; die
der Hindus; die Traditionen der Chinesen und des Volkes von Macassar; die kosmogonischen
Gesange, die Virgil lopas in Karthago in den Mund legt; und die des alten Silenus, dem ersten
Buch der Metamorphosen von Ovid; Sie alle bezeugen das Alter und die Universalitat dieser
Fiktionen Uber den Ursprung der Welt und ihre Ursachen.

An die Spitze der Naturursachen wurden Himmel und Erde gestellt; und die offensichtlichsten
Teile von jedem, die Sonne, der Mond, die Fixsterne und Planeten und vor allem der Tierkreis,
unter den aktiven Ursachen der Zeugung; und unter dem Passiv die verschiedenen Elemente.
Diese Ursachen wurden nicht nur in die Progressi eingeordnet Sie haben eine flinfte Reihenfolge
ihrer Energie, wobei Himmel und Erde die jeweiligen Listen anfuhren, aber ihnen wurden in
gewisser Weise unterschiedliche Geschlechter und Eigenschaften zugeordnet, die der Art und
Weise entsprechen, in der sie bei der universellen Zeugung zusammentreffen.

Die Lehre des Ocellus war Uberall die allgemeine Lehre, und es war fur alle selbstverstandlich,
den gleichen Unterschied zu machen. Die Agypter taten dies, indem sie die Tiere auswéhlten,
bei denen sie diese symbolischen Eigenschaften erkannten, um das doppelte Geschlecht des
Universums zu symbolisieren. lhr Gott KNEPH, aus dessen Mund das orphische Ei hervorging,
aus dem der Autor der Clementine Recognitions eine hermaphroditische Figur entstehen lasst,
die in sich die beiden Prinzipien vereint, aus denen Himmel und Erde bestehen und die in die
Organisation aller Wesen eingehen welche die Himmel und die Erde durch ihr Zusammentreffen
hervorbringen, stellt ein weiteres Symbol der doppelten Macht dar, aktiv und passiv, die die Alten
im Universum sahen und die sie durch das Ei symbolisierten. Orpheus, der in Agypten studierte,
ubernahm von den Theologen dieses Landes die geheimnisvollen Formen, unter denen die
Wissenschaft der Natur verschleiert war, und brachte das symbolische Ei nach Griechenland,
dessen Teilung in zwei Teile oder Ursachen durch das hermaphroditische Wesen dargestellt
wurde, aus dem es hervorging, und woraus Himmel und Erde bestehen.

Die Brahmanen Indiens brachten die gleiche kosmogonische Idee durch eine Statue zum
Ausdruck, die das Universum reprasentiert und beide Geschlechter in sich vereint. Das
mannliche Geschlecht bot ein Bild der Sonne, dem Zentrum des aktiven Prinzips, und das
weibliche Geschlecht das des Mondes, in dessen Sphare nach unten fortschreitend der passive
Teil der Natur beginnt. Der Lingam, der bis heute in den indischen Tempeln verehrt wird, war, da
er nur die Verbindung der Zeugungsorgane der beiden Geschlechter war, ein Sinnbild derselben.
Die Hindus hegen seit jeher die groBte Verehrung flr dieses Symbol der sich stets
fortpflanzenden Natur.



Die Griechen weihten in ihren Mysterien dieselben Symbole der universellen Fruchtbarkeit; und
sie wurden in den Heiligtumern von Eleusis ausgestellt. Sie erscheinen unter den skulpturalen
Ornamenten aller indischen Tempel. Tertullian wirft den Valentinianern vor, den Brauch
Uibernommen zu haben, sie zu verehren; ein Brauch, sagt er, der von Melampus aus Agypten
nach Griechenland eingefiihrt wurde. Die Agypter weihten den Phallus in den Mysterien von
Osiris und Isis, wie wir von Plutarch und Diodorus Siculus erfahren; und dieser versichert uns,
dass diese Embleme nicht nur von den Agyptern, sondern von allen Vélkern geweiht wurden.
Dies war sicherlich bei den Persern und Assyrern der Fall; und sie wurden tberall als Symbol fir
die Zeugungs- und Produktivkrafte aller belebten Wesen angesehen. In jenen frihen Zeiten
waren die Werke der Natur und all ihrer Agenten heilig wie sie selbst.

Denn die Vereinigung der Natur mit sich selbst ist eine keusche Ehe, deren natirliches Bild die
Vereinigung von Mann und Frau war und deren Organe ein Ausdruckssymbol der doppelten
Energie waren, die sich im Himmel und auf der Erde manifestiert, die sich vereinen, um alle
Wesen hervorzubringen. ,,Der Himmel®, sagt Plutarch, ,schienen den Menschen die Funktionen
des Vaters und die Erde die der Mutter zu erflllen.” Ersteres durchtrankte die Erde mit seinen
befruchtenden Regenfallen, und die Erde empfing sie, wurde fruchtbar und brachte Friichte.”
Der Himmel, der die Erde Uberall bedeckt und umarmt, ist ihr machtiger Gemahl, der sich mit ihr
verbindet, um sie fruchtbar zu machen, ohne den sie in ewiger Unfruchtbarkeit schmachten
wirde, begraben in den Schatten des Chaos und der Nacht. Ihre Verbindung ist ihre Ehe; lhre
Produktionen oder Teile sind ihre Kinder. Der Himmel ist unser Vater und die Natur die groBe
Mutter von uns allen.

Diese Idee war nicht das Dogma einer einzelnen Sekte, sondern die allgemeine Meinung aller
Weisen. ,,.Die Natur war geteilt”, sagt Cicero, ,,in zwei Teile, einen aktiven und einen, der sich
dieser Wirkung unterwarf, die sie empfing und die sie verdnderte. Der erste wurde als eine Kraft
betrachtet, der zweite als das Material.“ auf den sich diese Kraft auswirkte.“ Macrobius
wiederholte fast wortlich die Lehre von Ocellus und nannte die Erde die fruchtbare Mutter, die
von allen Seiten von der Luft umgeben ist, den Wohnort der Gotter und der gottlichen Sterne,
ihre Substanz Ather oder ein Feuer, das sich unaufhérlich im Kreis bewegt, géttlich und
unbestechlich und keiner Verdnderung unterworfen, darunter die Natur und die Elemente,
veranderlich und beeinflusst, verganglich und sterblich.

Synesius sagte, dass es in den Teilen des Universums, in denen wir leben, zu Generationen kam;
Wahrend die Ursache der Generationen in den Teilen uber uns liegt, kommen von dort die Keime
der hier unten hervorgerufenen Wirkungen auf uns herab. Proklos und Simplicius betrachteten
den Himmel als die aktive Ursache und den Vater im Verhaltnis zur Erde. Ersteres besagt, dass
die Welt oder das Ganze ein einziges Tier ist; was darin geschieht, wird von ihm getan; Dieselbe
Welt handelt und handelt auf sich selbst. Er unterteilt es in ,,Himmel“ und ,,Generation®. Im
ersteren, sagt er, seien die konservativen Anliegen der Generation, des Superintendenten,
angesiedelt und angeordnet Von den Genien und Gottern gegrundet. Die Erde oder Rhea, die in
ihrer Entstehung immer mit Saturn verbunden ist, ist die Mutter der Wirkungen, deren Vater der
Himmel ist; der Mutterleib oder Busen, der die befruchtende Energie Gottes empfangt, die
Zeitalter hervorbringt. Das groBe Werk der Zeugung werde, sagt er, in erster Linie durch die
Wirkung der Sonne und in zweiter Linie durch die des Mondes betrieben, so dass die Sonne die
ursprungliche Quelle dieser Energie sei, als Vater und Oberhaupt der mannlichen Gotter. Er
verfolgt das Wirken der mannlichen und weiblichen Prinzipien in allen Teilen und Unterteilungen
der Natur und schreibt ersteren den Ursprung von Stabilitat und Identitat zu, letzteren den
Ursprung von Vielfalt und Mobilitat. Der Himmel verhalt sich zur Erde, sagt er, wie der Mann zur
Frau.



Es ist die Bewegung des Himmels, die durch ihre Umdrehungen die bahnbrechenden Impulse
und Krafte lieferte, deren Ausstrahlungen die Erde fruchtbar machen und dazu fuhren, dass sie
Tiere und Pflanzen aller Art hervorbringt.

Philo sagt, dass Moses diese Lehre von zwei Ursachen erkannte, der aktiven und der passiven;
Ersterer wurde jedoch im Geist oder der Intelligenz auBerhalb der Materie angesiedelt.

Die alten Astrologen teilten die zwolf Tierkreiszeichen in sechs mannliche und sechs weibliche
ein und ordneten sie sechs mannlichen und sechs weiblichen groBen Goéttern zu. Himmel und
Erde, oder Ouranos und Ghé, gehorten zu den altesten Nationen, den ersten und altesten
Gottheiten. Wir finden sie in der phonizischen Geschichte von Sanchoniathon und in der
griechischen Genealogie der Gétter von Hesiod. Uberall heiraten sie und bringen durch ihre
Verbindung die spateren Gotter hervor. ,,Am Anfang®, sagt Apollodorus, ,war Ouranos oder der
Himmel der Herr des ganzen Universums: Er nahm Ghé oder die Erde zur Frau und hatte mitihr
viele Kinder.” Sie waren die ersten Gotter der Kreter und unter anderen Namen die der Armenier,
wie wir von Berosus erfahren, und von Panchaia, einer Insel stidlich von Arabien, wie wir von
Euhemeros erfahren. Orpheus machte die Gottheit oder das ,,GroBe Ganze“ mannlich und
weiblich, weil sie, wie er sagte, nichts hervorbringen konnte, wenn sie nicht die Produktivkraft
beider Geschlechter in sich vereinte. Er nannte den Himmel PANGENETOR, den Vater aller
Dinge, das alteste aller Wesen, Anfang und Ende von allem, der in sich die unbestechliche und
unermudliche Kraft der Notwendigkeit birgt.

Die gleiche Idee entstand im rauen Norden Europas. Die Skythen machten die Erde zur Frau
Jupiters; und die Deutschen verehrten sie unter dem Namen HERTA. Die Kelten verehrten den
Himmel und die Erde und sagten, dass erstere ohne die letzteren unfruchtbar waren und dass
ihre Ehe alle Dinge hervorbrichte. Die Skandinavier erkannten BOR oder den Himmel an und
gaben FURTUR, seinem Sohn, die Erde zur Frau. Olaus Rudbeck fligt hinzu, dass ihre Vorfahren
davon uberzeugt waren, dass der Himmel sich mit der Erde vermischte und so seine Krafte mit
den ihren vereinte und Tiere und Pflanzen hervorbrachte. Diese Verbindung von Himmel und
Erde brachte die AZES hervor, die in der Theologie des Nordens berihmten Genien. In der
Theologie der Phrygier und Lydier wurden die ASIl aus der Verbindung des héchsten Gottes mit
der Erde geboren, und Firmicus informiert uns, dass die Phrygier der Erde die Vorherrschaft Uber
die anderen Elemente zuschrieben und sie als die GroBe Mutter aller Dinge betrachteten.

Vergil besingt die Befruchtung der frohlichen Erde durch den Ather, seinen Gemahl, der auf
seinen Busen herabsteigt und ihn mit Regen befruchtet. Columella besingt die Liebe der Natur
und ihre Hochzeit mit dem Himmel, die jedes Jahr zur suBen Frihlingszeit vollzogen wird. Er
beschreibt den Geist des Lebens, die Seele, die die Welt belebt, befeuert von der Leidenschaft
der Liebe, sich mit der Natur und sich selbst vereint, selbst ein Teil der Natur ist und ihren
eigenen Busen mit neuen Produkten fullt. Diese Vereinigung des Universums mit sich selbst,
dieses gegenseitige Wirken zweier Geschlechter nennt er ,,die groBen Geheimnisse der Natur,
»die Geheimnisse der Vereinigung des Himmels mit der Erde, dargestellt in den Heiligen
Mysterien von Atys und Bacchus®.

Varro erzahlt uns, dass die groBen Gottheiten, die auf Samothrake verehrt wurden, der Himmel
und die Erde waren, die als erste Ursachen oder Urgotter und als mannliche und weibliche
Agenten betrachtet wurden, von denen einer zum anderen die Beziehungen innehatte, die die
Seele und das Bewegungsprinzip zum Korper haben oder die Materie, die sie empfangt. Dies
waren die Gotter, die in den Mysterien dieser Insel ebenso verehrt wurden wie in den Orgien
Phéniziens.



Uberall war der heilige Kérper der Natur mit dem Schleier der Allegorie bedeckt, der ihn vor dem
Profanen verbarg und ihn nur dem Weisen sichtbar machte, der ihn fur wirdig hielt, Gegenstand
seines Studiums und seiner Untersuchung zu sein. Sie zeigte sich nur denen, die sie im Geiste
und in der Wahrheit liebten, und sie UberlieB die Gleichgultigen und Sorglosen dem Irrtum und
der Unwissenheit. ,Die Weisen Griechenlands®, sagt Pausanias, ,,haben nie anders als auf
ratselhafte Weise geschrieben, nie naturlich und direkt.“ ,,Die Natur®, sagt der Philosoph Sallust,
»Sollte nur in einer Sprache gesungen werden, die die Geheimhaltung ihrer Prozesse und Ablaufe
nachahmt.” Sie selbst ist ein Ratsel. Wir sehen nur Korper in Bewegung; die Krafte haben Und
die Federn, die sie bewegen, sind uns verborgen.” Die von der Gottheit inspirierten Dichter, die
weisesten Philosophen, alle Theologen, die Oberhaupter der Einweihungen und Mysterien,
sogar die Gotter, die ihre Orakel aussprechen, haben die bildliche Sprache der Allegorie
tibernommen. ,,Die Agypter®, sagt Proklos, ,bevorzugten diese Lehrweise und sprachen nur in
mythologischen Ratseln von den groBen Geheimnissen der Natur.“ Die Gymnosophen Indiens
und die Druiden Galliens verliehen der Wissenschaft dieselbe ratselhafte Sprache und
schrieben im gleichen Stil die Hierophanten Phéniziens.

Die Einteilung der Dinge in die aktive und die passive Ursache flihrt zu der der beiden damit
verbundenen und korrespondierenden Prinzipien von Licht und Dunkelheit. Denn Licht kommt
von der dtherischen Substanz, aus der die aktive Ursache besteht, und Dunkelheit kommt von
der Erde oder der grobstofflichen Materie, aus der die passive Ursache besteht. In Hesiod bringt
die Erde durch ihre Vereinigung mit Tartarus Typhon hervor, den Anfuhrer der Machte oder
Genien der Dunkelheit. Aber es vereint sich mit dem Ather oder Ouranos, wenn es die Gotter des
Olymp oder die Sterne, Kinder des Sternen-Ouranos, hervorbringt.

Licht war die erste Gottheit, die von Menschen verehrt wurde. Inm verdankten sie das strahlende
Naturschauspiel. Es scheint eine Emanation des Schopfers aller Dinge zu sein, die unseren
Sinnen das Universum bekannt macht, das die Dunkelheit vor unseren Augen verbirgt, und ihm
sozusagen Existenz verleiht. Die Dunkelheit reduziert sozusagen die gesamte Natur wieder ins
Nichts und vernichtet den Menschen fast vollstandig.

Naturlich stellte man sich daher zwei Substanzen gegensatzlicher Natur vor, denen die Welt
abwechselnd ausgesetzt war, wobei die eine zu ihrem Glick und die andere zu ihrem Ungliick
beitrug. Das Licht vervielfachte seine Freuden; Die Dunkelheit beraubte sie: Ersterer war sein
Freund, Letzterer sein Feind. Einem wurde alles Gute zugeschrieben; dem anderen alles Bdse;
und so wurden die Woérter ,,Licht“ und ,,Gut“ synonym und die Wérter ,,Dunkelheit“ und ,,Bose”.
Es scheint, dass Gut und Bdse nicht aus ein und derselben Quelle flieBen kdnnten, ebenso
wenig wie Licht und Dunkelheit. Die Menschen stellten sich natUrlich zwei Ursachen oder
Prinzipien vor, die unterschiedlicher Natur und entgegengesetzt in ihren Wirkungen waren, von
denen eine Licht und Gutes ausstrahlte, die andere Dunkelheit und das Bose im Universum.

Diese Unterscheidung der beiden Prinzipien wurde in allen Theologien anerkannt und bildete
eine der Hauptgrundlagen aller Religionen. Es ging als priméres Element in die heiligen Fabeln,
die Kosmogonien und die Mysterien der Antike ein. ,,Wir durfen nicht annehmen®, sagt Plutarch,
»dass die Prinzipien des Universums unbelebte Kérper sind, wie Demokrit und Epikur dachten;
noch dass eine Angelegenheit ohne Eigenschaften von einer einzigen Vernunft oder Vorsehung
organisiert und arrangiert wird, die Uber alle Dinge herrscht, wie die Stoiker meinten; denn es ist
nicht moglich, dass ein einzelnes Wesen, ob gut oder bose, die Ursache fur alles ist, da Gott in
keiner Weise die Ursache flr irgendetwas Boses sein kann. Die Harmonie des Universums ist
eine Kombination von Gegensatzen, wie die Saiten einer Leier oder die eines Bogens, der
abwechselnd gedehnt und entspannt wird.”“ ,,Das Gute®, sagt Euripides, ,,ist niemals vom Bosen
getrennt.“ Die beiden mussen sich vermischen, damit alles gut geht.”



Und diese Meinung uber die beiden Prinzipien, fahrt Plutarch fort, ,ist die der gesamten Antike.
Von den Theologen und Gesetzgebern ging es auf die Dichter und Philosophen uber. Der Autor
ist unbekannt; aber die Meinung selbst ist durch die Traditionen der gesamten Menschheit
begrindet und in den Mysterien und Opfern sowohl der Griechen als auch der Barbaren
verankert, in denen das Dogma der gegensatzlichen Prinzipien in der Natur anerkannt wurde, die
durch ihre Gegensatzlichkeit die Mischung hervorbringen von Gut und Bose. Wir missen zwei
gegensatzliche Ursachen, zwei gegensatzliche Machte zugeben, die eine nach rechts und die
andere nach links fuhren und so unser Leben kontrollieren, ebenso wie die sublunare Welt, die
daher in jeder Hinsicht so vielen Veranderungen und UnregelmaBigkeiten unterliegt. Denn wenn
es ohne Ursache keine Wirkung geben kann und wenn das Gute nicht die Ursache des Bosen
sein kann, ist es absolut notwendig, dass es eine Ursache flr das Bdse gibt, so wie es eine flr
das Gute gibt.“ Diese Doktrin, figt er hinzu, sei bei den meisten Nationen allgemein akzeptiert
worden, insbesondere bei denen, die den groBten Ruf fur Weisheit hatten. Alle haben zwei
Gotter mit unterschiedlichen Beschaftigungen zugelassen, von denen einer das Gute tut und der
andere das Bdse, das in der Natur zu finden ist. Ersteres wurde als ,,Gott“ bezeichnet, letzteres
als ,,Damon®. Die Perser oder Zoroaster nannten den ersteren Ormuzd und den letzteren
Ahriman; von denen sie sagten, einer sei von der Natur des Lichts, der andere von der Natur der
Dunkelheit. Die Agypter nannten den ersteren Osiris und den letzteren Typhon, ihren ewigen
Feind.

Zumindest nach ihrer Rickkehr aus der persischen Gefangenschaft hatten die Hebraer ihre gute
Gottheit und den Teufel, einen bosen und boswilligen Geist, der sich stets Gott widersetzte und
der Anfuhrer der Engel der Finsternis war, so wie Gott der Engel der Engel des Lichts war. Das
Wort ,,Satan“ bedeutet auf Hebraisch einfach ,Der Widersacher®.

Die Chaldaer, sagt Plutarch, hatten ihren guten und bosen Stern S. Die Griechen hatten ihren
Jupiter und Pluto sowie ihre Riesen und Titanen, denen die Eigenschaften der Schlange
zugeschrieben wurden, mit der Pluto oder Serapis umkreist war, und deren Form von Typhon,
Ahriman und dem Satan der Hebrder angenommen wurde.

Jedes Volk hatte etwas Aquivalentes dazu.

Die Menschen in Pegu glauben an zwei Prinzipien, einen Urheber des Guten und einen Urheber
des Bdsen, und streben danach, Letzteres zu besanftigen, wahrend sie es fur unndtig halten,
Ersteres anzubeten, da er nichtin der Lage ist, Boses zu tun. Die Menschen auf Java, auf den
Molukken, an der Goldkuste, die Hottentotten, die Menschen auf Teneriffa und Madagaskar und
die wilden Stamme Amerikas verehren alle und streben danach, den Zorn abzuwenden und den
guten Willen des bdsen Geistes zu besanftigen.

Aber bei den Griechen, Agyptern, Chaldéern, Persern und Assyrern bildete die Lehre von den
beiden Prinzipien ein vollstandiges und regelmaBig geordnetes theologisches System. Es war die
Grundlage der Religion der Heiligen Drei Kénige und Agyptens. Der Autor eines antiken Werks,
das Origenes zugeschrieben wird, sagt, dass Pythagoras von Zarastha, einem Magier in Babylon
(vielleicht derselbe wie Zerduscht oder Zoroaster), gelernt habe, dass es zwei Prinzipien aller
Dinge gibt, von denen eines der Vater und das andere ist andere die Mutter; Ersteres ist Licht
und Letzteres ist Dunkelheit. Pythagoras glaubte, dass die Abhangigkeiten vom Licht Warme,
Trockenheit, Leichtigkeit und Schnelligkeit seien; und jene der Dunkelheit, Kalte, Nasse,
Schwere und Langsamkeit; und dass die Welt ihre Existenz aus diesen beiden Prinzipien
ableitete, namlich aus dem Mann und dem Weib.



Laut Porphyrius stellte er sich zwei gegensatzliche Machte vor, ein Gutes, das er Einheit, das
Licht, das Rechte, das Gleiche, das Stabile, das Gerade nannte; das andere Ubel, das er Binar,
Dunkelheit, das Linke, das Ungleiche, das Instabile, das Krumme nannte. Diese |deen erhielt er
von den Orientalen, denn er lebte zwolf Jahre in Babylon und studierte bei den Magiern. Varro
sagt, er habe zwei Prinzipien aller Dinge erkannt: das Endliche und das Unendliche, Gut und
Bose, Leben und Tod, Tag und Nacht. WeiB war seiner Meinung nach die Natur des guten
Prinzips und Schwarz die des Bosen; dass sich Licht und Dunkelheit, Hitze und Kalte, das
Trockene und das Nass zu gleichen Anteilen vermischten; dass der Sommer der Triumph der
Hitze und der Winter der Kalte war; dass ihre gleiche Kombination Frihling und Herbst
hervorbrachte, wobei der erstere Grun hervorbrachte und der Gesundheit zutraglich war, und
der letztere alles verschlechterte und Krankheiten hervorbrachte. Er wandte die gleiche Idee auf
den Auf- und Untergang der Sonne an; und wie die Magier vertraten sie die Ansicht, dass Gott
oder Ormuzd im Korper dem Licht ahnelte und in der Seele der Wahrheit.

Aristoteles erkannte wie Platon ein Prinzip des Bosen an, das in der Materie und ihrer ewigen
Unvollkommenheit liege.

Die Perser sagten, dass Ormuzd, geboren aus dem reinen Licht, und Ahriman, geboren aus der
Dunkelheit, standig Krieg fuhrten. Ormuzd brachte sechs Gotter hervor: Wohltatigkeit, Wahrheit,
gute Ordnung, Weisheit, Reichtum und tugendhafte Freude. Das waren so viele Ausstrahlungen
des Guten Prinzips, so viele Segnungen, die es den Menschen schenkte. Ahriman wiederum
brachte sechs Devs hervor, Gegner der sechs Emanationen von Ormuzd. Dann machte sich
Ormuzd dreimal so groB wie zuvor, stieg so weit Uber die Sonne auf, wie die Sonne Uber der Erde
steht, und schmuckte den Himmel mit Sternen, zu deren Wachter oder Vorhut er Sirius machte,
und schuf dann vierundzwanzig weitere Gottheiten und legte sie in ein Ei, wo Ahriman auch
vierundzwanzig andere platzierte, die von ihm geschaffen wurden, der das Ei zerbrach; und so
vermischten sich Gut und Bése. Theopompus fugt hinzu, dass nach Angaben der Magier fir zwei
Amtszeiten von dreitausend Jahren jedes der beiden Prinzipien abwechselnd Sieger und das
andere besiegt sein soll; dann mussen sie um jeweils dreitausend weitere streiten und
gegenseitig die Werke des anderen zerstoren; Danach soll Ahriman sterben und die Menschen in
durchsichtigen Kérpern unaussprechliches Glick genieBen.

Die zwolf groBen Gottheiten der Perser, die sechs Amshaspands und sechs Devs, aufgestellt, die
ersteren unter dem Banner des Lichts und die letzteren unter dem der Dunkelheit, sind die zwolf
Tierkreiszeichen oder Monate; die sechs hochsten Zeichen oder die des Lichts oder des
Frahlings und Sommers, beginnend mit dem Widder, und die sechs unteren Zeichen der
Dunkelheit oder des Herbstes und des Winters, beginnend mit der Waage. Begrenzte Zeitistim
Gegensatz zur grenzenlosen Zeit oder Ewigkeit die Zeit, die durch die himmlischen
Umdrehungen geschaffen und gemessen wird. Darunter versteht man einen Zeitraum, der in
zwolf Teile unterteilt ist, von denen jeder in tausend Teile unterteilt ist, die die Perser Jahre
nannten. So wurde der jahrlich von der Sonne durchquerte Kreis in 12.000 Teile geteilt, oder
jedes Zeichen in 3.000: und so triumphierte jedes Jahr 3.000 Jahre lang das Prinzip des Lichts
und des Guten, 3.000 Jahre lang das des Bosen und der Dunkelheit, und sie zerstérten sich
gegenseitig die Arbeit des anderen flr 6.000 oder 3.000 fur jeden: so dass der Tierkreis
gleichmaBig unter ihnen aufgeteilt wurde. Und dementsprechend vertrat Ocellus Lucanus, der
Schuler des Pythagoras, die Auffassung, dass die Hauptursache aller sublunaren Wirkungen
darin liege im Tierkreis, und dass von ihm die guten oder schlechten Einflisse der Planeten
ausgingen, die sich darin drehten.



Die vierundzwanzig guten und vierundzwanzig bésen Gottheiten, die im Ei eingeschlossen sind,
sind die achtundvierzig Konstellationen der antiken Sphare, die zu gleichen Teilen zwischen den
Bereichen des Lichts und der Dunkelheit aufgeteilt sind, auf der Konkavitat der himmlischen
Sphare, die zwischen sie gebracht wurde ; und das die Welt und die Planeten umschloss und
das mystische und heilige Ei der Magier, der Inder und der Agypter war - das Ei, das aus dem
Mund des Gottes Kneph hervorging und in den Mysterien Griechenlands als Orphisches Ei galt,
das aus dem Gott Chumong der Koresianer und aus dem agyptischen Osiris und dem Gott
Phanes der modernen Orphiker hervorgegangen ist, Prinzip des Lichts — das vom Heiligen Stier
der Japaner zerdruckte Ei, aus dem die Welt hervorgegangen ist; die von den Griechen dem
stiergehdrnten Gott Bacchus zu FuBen gelegt wurde und aus der Aristophanes die Liebe
entstehen lasst, die mit der Nacht das Chaos organisiert.

So wurden die Waage, der Skorpion, die Schlange des Ophiucus und der Drache der Hesperiden
zu boswilligen Zeichen und bésen Genien; und die gesamte Natur wurde zwischen den beiden
Prinzipien und zwischen den ihnen untergeordneten Agenten oder Teilursachen aufgeteilt. Daher
Michael und seine Erzengel und Satan und seine gefallenen Gefahrten. Daher die Kriege von
Jupiter und den Riesen, in denen die Gotter des Olymp auf der Seite des Lichtgottes gegen die
dunklen Nachkommen der Erde und des Chaos kdmpften; ein Krieg, den Proklos als Symbol fur
den Widerstand betrachtete, den die dunkle und chaotische Materie der aktiven und nuitzlichen
Kraft entgegensetzt, die ihr Organisation verleiht; eine Idee, die teilweise in der alten Theorie
zweier Prinzipien auftaucht, von denen das eine der aktiven und leuchtenden Substanz des
Himmels innewohnt und das andere der tragen und dunklen Substanz der Materie, die sich der
Ordnung und dem Guten widersetzt, die der Himmel ihr mitteilt.

Osiris besiegt Typhon und Ormuzd Ahriman, wenn sich zur Fruhlings-Tagundnachtgleiche das
schopferische Wirken des Himmels und seine demiourgische Energie am starksten
manifestieren. Dann Uberwindet das Prinzip des Lichts und des Guten das Prinzip der
Dunkelheit und des Bosen, und die Welt jubelt, erlost von der kalten und winterlichen
Dunkelheit durch das wohltatige Zeichen, in das die Sonne nach ihrer Auferstehung
triumphierend und jubelnd eintritt.

Aus der Lehre der beiden Prinzipien, des Aktiven und des Passiven, erwuchs die Lehre vom
Universum, beseelt von einem Prinzip des ewigen Lebens und von einer universellen Seele, von
der jedes isolierte und vorubergehende Wesen bei seiner Geburt eine Emanation empfing, die
bei der Der Tod eines solchen Wesens wird zu seiner Quelle zurtickgefuhrt. Das Leben der
Materie gehorte ebenso zur Natur wie die Materie selbst; und da sich das Leben durch
Bewegung manifestiert, missen die Quellen des Lebens zwangslaufig in diesen leuchtenden
und ewigen Korpern und vor allem im Himmel liegen, in dem sie kreisen und der sie in diesem
schnellen, schnelleren Kurs mit sich herumwirbelt als alle anderen Bewegungen. Und Feuer und
Hitze haben eine so groBe Analogie zum Leben, dass Kalte ebenso wie Bewegungslosigkeit das
charakteristische Merkmal des Todes zu sein schien. Dementsprechend galt das Lebensfeuer,
das in der Sonne brennt und die Hitze erzeugt, die alles belebt, als das Organisations- und
Lebensprinzip aller sublunaren Wesen.

Nach dieser Lehre ist das Universum in seinem schopferischen und ewigen Wirken nicht
lediglich als eine riesige Maschine zu betrachten, die von starken Federn bewegt und in eine
kontinuierliche Bewegung gezwungen wird, die, ausgehend von der Peripherie, bis zum Zentrum
reicht, wirkt und reagiert in jede mogliche Richtung und erzeugt nacheinander alle
verschiedenen Formen, die die Materie erhalt. Wenn man es so betrachtet, wiirde man eine
kalte und rein mechanische Aktion erkennen, deren Energie niemals Leben hervorbringen
koénnte.



Im Gegenteil, so dachte man, sollte das Universum als ein riesiges Wesen angesehen werden,
das immer lebt, sich immer bewegt und sich immer in einer ewigen Aktivitat bewegt, die ihm
innewohnt und die, keiner fremden Ursache untergeordnet, alle seine Teile mitteilt und verbindet
flugt sie zusammen und macht aus der Welt der Dinge ein vollstandiges und vollkommenes
Ganzes. Die darin herrschende Ordnung und Harmonie scheinen zu ihm zu gehdéren und ein Teil
davon zu sein, und die Gestaltung der verschiedenen Baupléane organisierter Wesen scheintin
seine hochste Intelligenz eingraviert zu sein, die Quelle aller anderen Intelligenzen, die er
miteinander kommuniziert mit Leben fur den Menschen. Es existiert nichts daraus, es muss als
Prinzip und Begriff aller Dinge angesehen werden.

Chzeremon hatte keinen Grund zu sagen, dass die alten Agypter, Erfinder der heiligen Fabeln
und Verehrer der Sonne und anderer Leuchten, im Universum nur eine Maschine sahen, ohne
Leben und ohne Intelligenz, weder im Ganzen noch in ihren Teilen; und dass ihre Kosmogonie
ein reiner Epikureismus war, der nur Materie und Bewegung bendétigte, um seine Welt zu
organisieren und zu regieren. Eine solche Meinung wirde zwangslaufig jegliche religiose
Anbetung ausschlieBen. Wo immer wir eine Anbetung vermuten, mussen wir intelligente
Gottheiten annehmen, die diese annehmen und ein Gespdur fur die Huldigung ihrer Anbeter
haben. und kein anderes Volk war so religios wie die Agypter.

Im Gegenteil, mit ihnen hatte das riesige, unveranderliche und ewige Wesen, das ,,Gott“ oder
»das Universum® genannt wird, in herausragender Weise und in seiner ganzen Fulle das Leben
und die Intelligenz, von denen jedes sublunare Wesen einen unendlich kleinen und
vorubergehenden Teil hat selbst besitzen einen weitaus geringeren Grad und eine unendlich
geringere Menge. Es war flr sie in gewisser Weise wie der Ozean, aus dem die Quellen, Bache
und Flusse durch Verdunstung entstiegen sind und zu dessen Schof3 sie auf einem groBeren
oder kurzeren Weg und nach einer langeren oder kirzeren Trennung von der Unermesslichkeit
zuruckkehren Masse seines Wassers. lhrer Ansicht nach wurde die Maschine des Universums
wie die des Menschen von einem Lebensprinzip angetrieben, das sie in ewiger Aktivitat hielt und
in allen ihren Teilen zirkulierte. Das Universum war ein lebendiges und belebtes Wesen, wie der
Mensch und die anderen Tiere; oder besser gesagt, sie waren es nur, weil das Universum im
Wesentlichen so war und jedem fur einige Augenblicke einen unendlich winzigen Teil seines
ewigen Lebens mitteilte, den es in die leblose und grobe Materie sublunarer Kérper einhauchte.
Das zuruickgezogen, der Mensch oder das Tier starb; Und nur das Universum, das um die
Trimmer ihrer Kérper herumlebte und zirkulierte, organisierte und belebte durch seine ewige
Bewegung neue Korper und gab ihnen das ewige Feuer und die subtile Substanz zurlick, die sich
selbst belebt und die, in ihrerimmensen Masse eingeschlossen, ihr eigen war universelle Seele.

Dies waren die alten Vorstellungen von diesem groBen GOTT, dem Vater aller Gotter oder der
Welt; dieses WESEN, Prinzip aller Dinge, dessen Prinzip nichts anderes als es selbst ist, — die
universelle Ursache, die Gott genannt wurde. Die Seele des Universums, ewig wie sie, riesig wie
sie, Uberaus aktiv und kraftvoll in ihren vielfaltigen Wirkweisen, dringt in alle Teile dieses riesigen
Korpers ein, pragt den Sphéren eine regelmaBige und symmetrische Bewegung ein, bringt die
Elemente zu Aktivitat und Ordnung und vermischt sie mit allem, alles organisierend, alles
belebend und bewahrend - dies war der UNIVERSUM-GOTT, den die Alten als hochste Sache
und Gott der Gotter verehrten.

Anchises lehrte Z£neas in der A£neis diese Lehre von Pythagoras, die er von seinen Meistern, den
Agyptern, gelernt hatte, in Bezug auf die Seele und Intelligenz des Universums, aus der unsere
Seelen und Intelligenzen sowie unser Leben und das des Universums hervorgehen Tiere, die
ausstromen, der Himmel, die Erde, das Meer, der Mond und die Sterne, sagte er, werden von
einem Prinzip des inneren Lebens bewegt, das ihre Existenz aufrechterhalt;



eine groBe intelligente Seele, die jeden Teil des riesigen Korpers des Universums durchdringt und
ihn, indem er sich mit allem vermischt, durch eine ewige Bewegung bewegt. Es ist die Quelle des
Lebens in allen Lebewesen. Die Kraft, die alles belebt, geht vom ewigen Feuer aus, dasim
Himmel brennt. In den Georgics wiederholt Virgil dieselbe Lehre; und dass beim Tod jedes Tieres
das Leben, das es belebt hat und Teil des universellen Lebens ist, zu seinem Prinzip und zur
Quelle des Lebens zurlickkehrt, die in der Sphare der Sterne zirkuliert.

Servius macht Gott zur aktiven Ursache, die die Elemente in Kérper organisiert, zum belebenden
Atem oder Geist, der sich durch die Materie oder die Elemente ausbreitet und alle Dinge
hervorbringt und erzeugt. Die Elemente bilden die Substanz unseres Korpers: Gott bildet die
Seelen, die diese Korper beleben. Daraus entstehen die Instinkte der Tiere, daraus ihr Leben,
sagt er: Und wenn sie sterben, kehrt dieses Leben zur universellen Seele zurlick und tritt wieder
in sie ein, und ihre Kérper in die universelle Materie.

Timaus von Lokrien und Platon, sein Kommentator, schrieben Uber die Seele der Welt und
entwickelten damit die Lehre von Pythagoras weiter, der, wie Cicero sagt, dachte, dass Gott die
universelle Seele sei, die Uberall in der Natur wohne und von der unsere Seelen nur
Emanationen seien. ,Gottist einer”, sagt Pythagoras, zitiert von Justin Martyr: ,,Er ist nicht, wie
manche denken, auBerhalb der Welt, sondern in ihr und in ihrer Gesamtheit ganz.”“ Er sieht alles
Werdende, formt alle unsterblichen Wesen, ist der Urheber ihrer Krafte und Leistungen, der
Ursprung aller Dinge, das Licht des Himmels, der Vater, die Intelligenz, die Seele aller Wesen,
der Beweger aller Spharen.”

Nach Ansicht von Pythagoras war Gott EINS, eine einzige Substanz, deren kontinuierliche Teile
sich durch das gesamte Universum erstreckten, ohne Trennung, Unterschied oder Ungleichheit,
wie die Seele im menschlichen Kdrper. Er lehnte die Lehre der Spiritualisten ab, die die
Gottlichkeit abgespalten hatten om das Universum und lieB Ihn getrennt vom Universum
existieren, das so nur noch ein materielles Werk wurde, auf das die abstrakte Ursache einwirkte,
ein von ihm isolierter Gott. Die antike Theologie trennte Gott nicht so vom Universum. Dies
bezeugt Eusebius, indem er sagt, dass nur eine kleine Anzahl weiser Manner, wie Moses, nach
Gott oder der Sache aller Dinge auBerhalb dieses ALLEN gesucht hatte; wahrend die
Philosophen Agyptens und Phoniziens, eigentliche Autoren aller alten Kosmogonien, die
hochste Ursache im Universum selbst und in seinen Teilen platziert hatten, so dass ihrer Ansicht
nach die Welt und alle ihre Teile in Gott sind.

Die Welt oder das Universum wurde also mit dem Menschen verglichen: das Prinzip des Lebens,
das sie bewegt, mit dem, was den Menschen bewegt; die Seele der Welt mit der des Menschen.
Deshalb bezeichnete Pythagoras den Menschen als einen Mikrokosmos oder eine kleine Welt,
die im Miniaturformat alle Eigenschaften besitze, die im groBen MaBstab im Universum zu finden
seien; durch seine Vernunft und Intelligenz, die an der gottlichen Natur teilhaben; und durch
seine Fahigkeit, Nahrungsmittel in andere Substanzen umzuwandeln, zu wachsen und sich zu
reproduzieren und an der elementaren Natur teilzuhaben. So machte er das Universum zu
einem groBen intelligenten Wesen, wie der Mensch - zu einer riesigen Gottheit, die in sich das
besitzt, was der Mensch in sich hat: Bewegung, Leben und Intelligenz, und dartber hinaus eine
Ewigkeit der Existenz, die der Mensch nicht hat; und da es in sich die Ewigkeit der Bewegung und
des Lebens besitzt, ist es daher die hochste Ursache von allem.

Wo immer sie sich ausdehnt, wirkt diese universelle Seele nach der Ansicht von Pythagoras
nicht Uberall gleich oder auf die gleiche Weise. Der hochste Teil des Universums, der sozusagen
sein Haupt war, erschien ihm als sein Hauptsitz, und dort befand sich die fUhrende Macht fur
den Rest der Welt.



In den sieben konzentrischen Spharen herrscht eine ewige Ordnung, Frucht der Intelligenz, der
universellen Seele, die in einem standigen und regelmaBigen Fortschritt die unsterblichen
Korper bewegt, die das harmonische System der Himmel bilden.

Manilius sagt: ,,Ich besinge die unsichtbare und machtige Seele der Natur; Diese gottliche
Substanz, die tUberall im Himmel, auf der Erde und in den Gewéassern des Ozeans innewohnt,
bildet das Band, das alle Teile des riesigen Kdrpers des Universums zusammenhalt und eins
macht. Indem es alle Krafte ausbalanciert und die vielfaltigen Beziehungen der vielen Mitglieder
der Welt harmonisch arrangiert, erhalt es in ihm das Leben und die regelmaBige Bewegung
aufrecht, die es bewegt, als Ergebnis der Wirkung des lebendigen Atems oder des einzelnen
Geistes, der in all seinen Kraften wohnt Es zirkuliert in allen Kanalen der universellen Natur,
strahlt mit Schnelligkeit zu allen seinen Punkten und gibt den belebten Korpern die
Konfigurationen, die der Organisation jedes Einzelnen angemessen sind. . .. Dieses ewige
Gesetz, diese gottliche Kraft, die die Harmonie der Welt aufrechterhalt, nutzt die himmlischen
Zeichen, um die belebten Geschopfe, die auf der Erde atmen, zu organisieren und zu leiten; und
verleiht jedem von ihnen den Charakter und die Gewohnheiten, die am besten zu ihm passen.
Durch die Wirkung dieser Kraft regelt der Himmel den Zustand der Erde und ihrer vom Ackerbau
bewirtschafteten Felder: Er gibt uns Vegetation und Ernten oder nimmt sie uns weg; er sorgt
dafur, dass der groBe Ozean seine Grenzen an der Stromung uberwindet und sich wieder in sie
zuruckzieht beim Abebben der Flut.”

So werden Himmel und Erde nicht mehr nur durch eine poetische Fiktion beseelt und
personifiziert und als lebendige Existenzen angesehen, aus denen andere Existenzen
hervorgehen. Denn jetzt leben sie mit ihrem eigenen Leben, einem ewigen Leben wie ihre Korper,
jeder ist mit einem Leben und vielleicht einer Seele ausgestattet, wie die des Menschen, einem
Teil des universellen Lebens und der universellen Seele; und die anderen Korper, die sie bilden
und die sie in ihrem Busen enthalten, leben nur durch sie und mit ihrem Leben, wie der Embryo
im Busen seiner Mutter lebt, infolgedessen und durch das ihm mitgeteilte Leben, und das die
Mutter erhalt sie stets durch die aktive Kraft ihres eigenen Lebens aufrecht. Dies ist das
universelle Leben der Welt, das sich in allen Wesen reproduziert, die sein hoherer Teil in seinem
unteren Teil erschafft, das ist sozusagen die Matrix der Welt oder der Wesen, die die Himmel in
ihrem SchoB hervorbringen.

»Die Seele der Welt“, sagt Macrobius, ,,ist die Natur selbst” [wie die Seele des Menschen der
Mensch selbst ist], ,,sie wirkt immer durch die himmlischen Spharen, die sie bewegt und die nur
dem unwiderstehlichen Impuls folgen, den sie ihnen aufpragt.“ Der Himmel, die Sonne, der
groBe Sitz der Zeugungskraft, die Zeichen, die Sterne und die Planeten wirken nur durch die
Aktivitat der Seele des Universums. Von dieser Seele kommen durch sie alle Variationen und
Veranderungen der sublunaren Natur, deren sekundare Ursachen die Himmel und
Himmelskorper sind. Der Tierkreis mit seinen Zeichen ist eine unsterbliche und goéttliche
Existenz, die von der universellen Seele organisiert wird und alle vielfaltigen Ausstrahlungen der
verschiedenen Krafte hervorbringt oder in sich sammelt, die die Natur der Gottlichkeit
ausmachen.”

Diese Lehre, die den Himmeln und Spharen lebende Seelen gab, jede davon einen Teil der
universalen Seele, war auBerst alt. Es wurde von gehalten Die alten Sabreens. Es wurde von
Timeeus, Platon, Speusippus, Jamblichus, Macrobius, Marcus Aurelius und Pythagoras gelehrt.
Als die Menschen einst dem Universum eine Seele zugeordnet hatten, die in sich die Fulle des
tierischen Lebens bestimmter Wesen und sogar der Sterne enthielt, glaubten sie bald, dass
diese Seele im Wesentlichen intelligent und die Quelle der Intelligenz aller intelligenten Wesen
sei.



Dann wurde das Universum fir sie nicht nur belebt, sondern auch intelligent, und an dieser
Intelligenz nahmen die verschiedenen Teile der Natur teil. Jede Seele war das Vehikel und
sozusagen die Hulle der Intelligenz, die sich an sie heftete und nirgendwo anders ruhen konnte.
Ohne eine Seele konnte es keine Intelligenz geben; Und da es eine universelle Seele gab, die
Quelle aller Seelen, war die universelle Seele mit einer universellen Intelligenz ausgestattet, der
Quelle aller besonderen Intelligenzen. Die Seele der Welt enthielt also in sich die Intelligenz der
Welt. Alle Krafte der Natur, in die die universelle Seele eintrat, erhielten auch einen Teil ihrer
Intelligenz, und das Universum war in seiner Gesamtheit und in seinen Teilen mit Intelligenzen
gefullt, die als ebenso viele Emanationen des Souverans und Universalen angesehen werden
konnten Intelligenz. Wo immer die gottliche Seele als Ursache wirkte, da war auch Intelligenz;
und so wurden der Himmel, die Sterne, die Elemente und alle Teile des Universums zum Sitz so
vieler gottlicher Intelligenzen. Jeder winzige Teil der groBen Seele wurde zu einer Teilintelligenz,
und je mehr sie sich von der groben Materie loste, desto aktiver und intelligenter war sie. Und
alle alten Naturverehrer, die Theologen, Astrologen und Dichter und die bedeutendsten
Philosophen gingen davon aus, dass die Sterne so viele belebte und intelligente Wesen oder
ewige Korper seien, aktive Ursachen fur Wirkungen hier unten, die ein Prinzip des Lebens seien
beseelt und von einer Intelligenz geleitet, die nur eine Ausstrahlung und ein Teil davon des
universellen Lebens und der Intelligenz der Welt war.

Das Universum selbst galt als duBerst intelligentes Wesen. Das war die Lehre des Tim&us von
Lokrien. Die Seele des Menschen war Teil der intelligenten Seele des Universums und daher
selbst intelligent. Seine Meinung war die vieler anderer Philosophen. Cleanthes, ein Schiler von
ZENO, betrachtete das Universum als Gott oder als die unproduzierte und universelle Ursache
aller erzeugten Wirkungen. Er schrieb der universellen Natur eine Seele und Intelligenz zu, und
dieser intelligenten Seele gehorte seiner Ansicht nach die Gottlichkeit. Aus ihr ging die
Intelligenz des Menschen hervor und teilte ihre Gottlichkeit. Chrysippus, der subtilste der
Stoiker, verortete in der universellen Vernunft, die die Seele und Intelligenz der Natur bildet, jene
gottliche Kraft oder Essenz der Gottlichkeit, die er der Welt zuschrieb, die von der universellen
Seele bewegt wird, die jeden ihrer Teile durchdringt.

Ein Gesprachspartner in Ciceros Werk, De Natura Deorum, argumentiert formlich, dass das
Universum notwendigerweise intelligent und weise ist, weil der Mensch, ein unendlich kleiner
Teil davon, so ist. Dasselbe Argument bringt Cicero in seiner Rede fur Milo vor. Die Physiker
kamen zu dem gleichen Schluss wie die Philosophen. Sie gingen davon aus, dass Bewegungim
Wesentlichen zur Seele gehore und die Richtung regelmaBiger und geordneter Bewegungen zur
Intelligenz. Und da im Universum sowohl Bewegung als auch Ordnung existieren, misse es in
ihm eine Seele und eine Intelligenz geben, die es regieren und nicht von ihm selbst zu
unterscheiden seien; denn die Idee des Universums ist nur die Gesamtheit aller Einzelideen aller
existierenden Dinge.

Das Argument war, dass die Himmel und die Sterne, die einen Teil davon bilden, belebt sind, weil
sie einen Teil der universellen Seele besitzen: Sie sind intelligente Wesen, weil diese universelle
Seele, von der sie einen Teil besitzen, Uberaus intelligent ist; und sie teilen die Gottlichkeit mit
der universellen Natur, weil die Gottlichkeit in der universellen Seele und Intelligenz liegt, die die
Welt bewegt und regiert, und von denen sie jeweils einen Anteil haben. Durch diesen logischen
Prozess ordnete der Gesprachspartner in Cicero den Sternen Gottlichkeit zu, als beseelte
Wesen, die mit Sensibilitdt und Intelligenz ausgestattet sind und aus den edlen und reinsten
Teilen der atherischen Substanz bestehen, nicht mit Materie fremder Natur vermischt sind und
im Wesentlichen Licht enthalten und Hitze.



Daher kam er zu dem Schluss, dass es sich bei ihnen um so viele Gotter handelte, deren
Intelligenz die anderer Existenzen Ubertraf und die der erhabenen Hohe entsprachen, in der sie
sich mit so vollkommener RegelmaBigkeit und bewundernswerter Harmonie bewegten, mit einer
spontanen und freien Bewegung. Daher machte er sie zu ,,Gottern®, aktiven, ewigen und
intelligenten ,,Ursachen®; und bevolkerte das Reich des Himmels mit einer Schar ewiger
Intelligenzen, himmlischer Genien oder Engel, die die universelle Gottlichkeit teilten und mitihr
bei der Verwaltung des Universums und der Herrschaft Uber die sublunare Natur und den
Menschen verbunden waren.

Wir machen die Antriebskraft der Planeten zu einem mechanischen Gesetz, das wir durch die
Kombination zweier Krafte, dem Cent, erklaren Reifung und Zentrifugalkraft, deren Ursprung wir
nicht nachweisen kdnnen, deren Kraft wir aber berechnen kénnen. Die Alten betrachteten sie als
von einer intelligenten Kraft angetrieben, die ihren Ursprung in der ersten und universellen
Intelligenz hatte. Ist es Uberhaupt so sicher, dass wir der Wahrheit ndher sind als sie? oder dass
wir wissen, was unsere ,Zentripetal- und Zentrifugalkrafte“ bedeuten; denn was ist eine Kraft?
Bei uns wirkt die gesamte Gottheit auf jeden Planeten ein und bewegt ihn, so wie Er es mit dem
Saft tut, der im kleinen Grashalm und in den Blutpartikeln in den winzigen Adern des
unsichtbaren Radertierchens zirkuliert. Bei den Alten war die Gottheit jedes Sterns nur ein Teil
des universellen Gottes, der Seele der Natur. Jeder Stern und jeder Planet wurde von sich selbst
bewegt und von seiner eigenen besonderen Intelligenz gesteuert. Und diese Meinung von
Achilles Tatius, Diodorus, Chrysippus, Aristoteles, Platon, Heraklides von Pontus, Theophrastus,
Simplicius, Macrobius und Proklos, dass in jedem Stern eine unsterbliche Seele und Intelligenz
steckt — Teil der universellen Seele und Intelligenz des Insgesamt war diese Meinung von
Orpheus, Plotin und den Stoikern in Wirklichkeit die vieler christlicher Philosophen. Denn Origin
vertrat die gleiche Meinung; und Augustinus vertrat die Ansicht, dass jedes sichtbare Ding auf
der Welt von einer Engelskraft Uberwacht werde; und Cosma, der Mdnch, glaubte, dass jeder
Stern unter der Fuhrung eines Engels stunde; und der Autor des Oktateuchs, der zur Zeit des
Kaisers Justin geschrieben wurde, sagt, dass sie durch den Impuls bewegt werden, der ihnen
von Engeln Gbermittelt wird, die Uber dem Firmament stationiert sind. Ob es sich bei den
Sternen um belebte Wesen handelte, war eine Frage, Gber die die christliche Antike nicht
entschied. Viele der christlichen Arzte glaubten, dass dies der Fall sei. Der heilige Augustinus
zogert, der heilige Hieronymus bezweifelt, ob Salomo den Sternen keine Seelen zugeteilt hat.
Der heilige Ambrosius zweifelt nicht daran, dass sie Seelen haben; und Pamphilus sagt, dass
viele Mitglieder der Kirche glauben, sie seien verntnftige Wesen, wahrend viele anders denken,
aber dass weder die eine noch die andere Meinung ketzerisch ist.

So erarbeitete der antike Gedanke ernsthaft und aufrichtig die Idee einer dem Universum und
seinen verschiedenen Teilen innewohnenden Seele. Der nachste Schritt bestand darin, diese
Seele vom Universum zu trennen und ihr eine duBere und unabhangige Existenz und
Personlichkeit zu verleihen; immer noch allgegenwartig, in jedem Zentimeter des Raums und in
jedem Teilchen der Materie, und doch kein Teil der Natur, sondern ihre Ursache und ihr Schopfer.
Dies ist der Mittelweg zwischen den beiden Lehren Pantheismus (oder dass alles Gott ist und
Gottin allemist und alles ist) einerseits und Atheismus (oder dass alles Natur ist und es keinen
anderen Gott gibt) , andererseits; Diese Lehren scheinen, wenn man sie auf ihre einfachsten
Begriffe reduziert, schlieBlich dieselben zu sein.

Wir gratulieren uns selbstzufrieden zu unserer Anerkennung eines personlichen Gottes als der
Vorstellung, die den menschlichen Sympathien am besten entspricht und von den
Mystifizierungen des Pantheismus verschont bleibt.



Aber die Gottlichkeit bleibt immer noch ein Geheimnis, ungeachtet aller Mittel, die die Symbolik,
sei es aus der organischen oder anorganischen Schopfung, liefern kann; und die
Personifizierung selbst ist ein Symbol, das ebenso wie jedes andere, wenn nicht sogar noch
mehr, zu Missverstandnissen neigt, da es dazu neigt, zu einer bloBen Widerspiegelung unserer
eigenen Gebrechen zu degenerieren; und daher muss jede positive Idee oder Vorstellung, dass
wir uns in unserem eigenen Geist ein Bild von der Gottheit machen kénnen, notwendigerweise
unendlich unzureichend sein.

Der Geist der Veden (oder der heiligen indischen Blicher aus groBer Antike), wie er von ihren
frihesten und jungsten Verlegern verstanden wird, ist eindeutig ein pantheistischer
Monotheismus — ein Gott und Er alles in allem; Die vielen Gottheiten, so zahlreich wie die an sie
gerichteten Gebete, lassen sich in die Titel und Attribute einiger weniger und letztendlich in DAS
EINE auflésen. Es wurde verstanden, dass die Maschinerie der Personifizierung unbewusst als
bloBes Mittel zur Behebung der Mangel der Sprache angesehen wurde; und das Mimansa
betrachtete sich lediglich als eine Interpretation der wahren Bedeutung der Mantras, als er
verkliindete, dass am Anfang ,,nichts auBer dem Geist war, dem schopferischen Gedanken von
Ihm, der von Anfang an allein existierte und ohne Affirmation atmete.” Die in den Mantras
vorgeschlagene Idee wird in den Upanischaden dogmatisch behauptet und weiterentwickelt.
Die Vedanta-Philosophie, die das Mysterium des ,,EINEN IN VIELEN“ als grundlegenden
Glaubensartikel annahm, bewahrte nicht nur die gottliche Einheit, sondern auch die Identitat
von Materie und Geist. Die Einheit, die es beflrwortet, ist die des Geistes. Der Geist ist das
universelle Element, der Eine Gott, die GroBe Seele, Mahaatma. Er ist sowohl die materielle als
auch die wirksame Ursache, und die Welt ist ein Geflige, dessen Netz und Weber er zugleich ist.
Er ist der Makrokosmos, der universelle Organismus namens Pooroosha, dessen
Hauptmitglieder Feuer, Luft und Sonne sind. Sein Kopf ist leicht, seine Augen die Sonne und der
Mond, sein Atem der Wind, seine Stimme die gedffneten Veden. Alles kommt von Brahm, wie
das Netz von der Spinne und das Gras von der Erde.

Doch es ist nur die Unmadglichkeit, das Ori in Sprache auszudricken Entstehung von Materie aus
Geist, was der hinduistischen Philosophie den Anschein von Materialismus verleiht. Selbst
formlos ist die Gottheit in allen Formen prasent. Seine Herrlichkeit wird im Universum als Abbild
der Sonne im Wasser dargestellt, die das Gestirn selbst ist, es aber nicht ist. Alle mutterliche
Handlungsfahigkeit und Erscheinung, die subjektive Welt, sind zu einem groBen Teil
Phantasmen, die gedanklichen Darstellungen der Unwissenheit. Sie besetzen jedoch einen
Mittelweg zwischen Realitat und Nicht-Realitat; sie sind unwirklich, weil nichts auBer Brahm
existiert; doch in gewissem MaBe real, da sie eine duBere Manifestation von ihm darstellen. Sie
sind eine selbstverursachte Hypostase der Gottheit, unter der Er sich die Gesamtheit der
belebten und unbelebten Natur prasentiert, die Aktualitat des Augenblicks, die vielfaltigen
Erscheinungen, die nacheinander den einen pantheistischen Geist umhtllen.

Das groB3e Ziel der Vernunft ist die Verallgemeinerung; die Einheit in der Vielfalt, die Ordnung in
der scheinbaren Verwirrung zu entdecken; vom Zufalligen und Vergéanglichen, vom Stabilen und
Universellen zu trennen. In der Betrachtung der Natur und der vagen, aber fast intuitiven
Wahrnehmung einer allgemeinen GleichmaBigkeit des Plans inmitten endloser Arten von
Funktionsweise und Form entstehen jene feierlichen und ehrfurchtsvollen Geflhle, die, wenn sie
von intellektueller Aktivitat begleitet werden, schlieBlich zur Philosophie heranreifen konnen.

Das Bewusstsein uber sich selbst und die personliche Identitat existiert parallel zu unserer
Existenz. Wir kbnnen uns die geistige Existenz ohne sie nicht vorstellen. Es ist weder das Werk
der Reflexion noch der Logik noch das Ergebnis von Beobachtung, Experiment und Erfahrung.



Es ist ein Geschenk Gottes, wie der Instinkt; und das Bewusstsein einer denkenden Seele, die in
Wirklichkeit die Person ist, die wir sind, und anders als unser Korper, ist der beste und solideste
Beweis flr die Existenz der Seele. Wir haben das gleiche Bewusstsein einer Macht, von der wir
abhangig sind; von der wir so wenig wie von der Seele definieren und uns eine Vorstellung oder
ein Bild davon machen kdnnen, und die wir dennoch spuren und daher wissen, dass sie
existiert. Wahre und richtige Vorstellungen von dieser Macht, von der absoluten Existenz, aus
der alles hervorgeht, kdnnen wir nicht verfolgen; wenn wir mit wahr und richtig angemessene
Ideen meinen; denn dazu sind wir mit unseren begrenzten Fahigkeiten nicht fahig. Und
Vorstellungen von Seiner Natur, soweit wir sie zu vertreten imstande sind, kdnnen nur entweder
durch direkte Inspiration oder durch philosophische Untersuchungen erreicht werden.

Die Idee des Universellen ging der Anerkennung eines Systems zu seiner Erklarung voraus. Es
wurde eher gefuhlt als verstanden; und es dauerte lange, bevor die groBe Konzeption, auf der die
gesamte Philosophie basiert, durch bewusste Untersuchung jene analytische Entwicklung
erhielt, die ihr zu Recht diesen Namen verleihen kénnte. Als das Gefuhl zum ersten Malvom
selbstbewussten Geist beobachtet wurde, war es, sagt Platon, ,,ein gottliches Geschenk, das
der Menschheit von irgendeinem Prometheus oder von jenen Alten mitgeteilt wurde, die naher

bei den Gottern lebten.” Der Geist leitete aus seinen ersten Erfahrungen die Vorstellung einer
allgemeinen Ursache oder eines Vorlaufers ab, dem er kurz darauf einen Namen gab und ihn
personifizierte. Dies war die Aussage eines Satzes, der im Verhaltnis zu seiner
Allgemeingultigkeit unklar war. Es erklarte alles auBer sich selbst. Es war eine wahre Ursache,
aber eine unverstandliche. Es mussten Jahrhunderte vergehen, bis die Natur des Theorems
richtig erkannt werden konnte, und bevor die Menschen, die die Erste Ursache als Gegenstand
des Glaubens und nicht als Wissenschaft ansahen, sich damit begnligten, ihre Forschungen auf
die ndheren Beziehungen von Existenz und Nachfolge zu beschranken, die es sind wirklich im
Rahmen ihrer Fahigkeiten. Zunachst und fur lange Zeit verlieB der Intellekt das Reale, um sich
einer hastig geschaffenen idealen Welt zuzuwenden, und die Vorstellungskraft usurpierte den
Platz der Vernunft, indem sie versuchte, den allgemeinsten und unzuldnglichsten Vorstellungen
eine Konstruktion zu geben, indem sie ihre Symbole umwandelte in Wirklichkeiten umzusetzen
und sie in tausend willkurlichen Formen zu substantiieren.

In der Poesie wurde die Idee der gottlichen Einheit, wie in der Natur, durch eine vielfaltige
Symbolik verdeckt; und die Vorstellungen der Transzendentalphilosophie beruhten auf
Naturanschauungen, die kaum tiefgreifender waren als die der frihesten Symbolisten. Doch der
Einheitsgedanke wurde eher verdunkelt als ausgeldscht; und Xenophanes erschien als Feind
von Homer, nur weil er nachdrucklicher auf dem monotheistischen Element bestand, das in der
Poesie vergleichsweise Ubersehen wurde. Die erste Philosophie bekraftigte die verlorene Einheit
der Poesie; aber da es nicht in der Lage war, seine Natur zu erforschen, Uberlie es es erneut der
Welt der Naherungsempfindungen und geriet in Verwirrung im Materialismus, indem es das
konzeptionelle Ganze oder Erste Element als eine Verfeinerung der Materie betrachtete, die in
ihrem Wesen unveranderlich war, obwohl sie Veranderungen in Qualitat und Qualitat
unterworfen war bilden sich in einer ewigen Abfolge von scheinbarem Verfall und Erneuerung; Er
verglich es mit Wasser, Luft oder Feuer, da jeder versuchte, die Lehre seines Vorgangers zu
verfeinern, oder von einer anderen Klasse theologischer Traditionen beeinflusst wurde.

In den philosophischen Systemen wird die gottliche Aktivitdt vom Dichter geteilt und nach dem
Volksglauben wurde eine Rasse von Personifikationen, bei der die Idee der Abstammung, die der
Ursache oder der pantheistischen Evolution ersetzte, ohne Unterteilung oder Vorbehalt in die
Natur als Ganzes zurlickgefiihrt; zunachst als mechanische Kraft oder Leben;



danach als eine alles durchdringende Seele oder ein inharenter Gedanke; und schlieBlich als
externe lenkende Intelligenz.

Die ionische Wiederbelebung des Pantheismus war materialistisch. Die bewegende Kraft war
untrennbar mit einem materiellen Element verbunden, einer subtilen, aber sichtbaren Zutat. In
der Form von Luft oder Feuer wurde das Prinzip des Lebens mit der offensichtlichsten
materiellen Maschinerie der Natur in Verbindung gebracht. Alles sei lebendig und voller Gétter,
hieB es. Die Wunder des Vulkans, der Magnet, die Ebbe und Flut der Gezeiten waren
lebenswichtige Anzeichen, das Atmen oder die Bewegung des groBen Weltentieres. Der nicht
wahrnehmbare Ather von Anaximenes hatte keine positive Qualitit auBer der atmosphérischen
Luft, mit der er leicht verwechselt werden konnte: und selbst das ,,Unendliche“ von
Anaximander war, obwohl frei von den Bedingungen von Qualitat oder Quantitat, nur ein ideales
Chaos, das durch seine Grobheit befreit wurde. Es war das unbegrenzte Lagerhaus oder
Pleroma, aus dem sich der endlose Kreis phdnomenaler Veranderungen entwickelte. Eine
bewegende Kraft wurde im Material erkannt, aber nicht klar von ihr unterschieden. Raum, Zeit,
Figur und Zahl sowie andere allgemeine Formen oder Eigenschaften, die nur als Attribute
existieren, wurden als Substanzen behandelt oder zumindest als eine wesentliche Verbindung
zwischen den Objekten, zu denen sie gehdren: und allen Bedingungen der materiellen Existenz
sollen aus der pythagoraischen Monade hervorgegangen sein.

Die eleatischen Philosophen behandelten Vorstellungen nicht nur als Entitaten, sondern als die
einzigen Entitaten, die als einzige die Stabilitat, Gewissheit und Realitat besaBen, nach denen
man bei Phanomenen vergeblich suchte. Die einzige Realitat war das Denken. ,,Alle wirkliche
Existenz“, sagten sie, ,,ist geistige Existenz; Nichtexistenz ist daher, da sie unvorstellbar ist,
unmaoglich; Die Existenz flllt den gesamten Bereich des Denkens aus und ist untrennbar mit
seiner Ausubung verbunden. Gedanke und sein Gegenstand sind eins.”

Xenophanes verwendete eine mehrdeutige Sprache, die sowohl auf das Materielle als auch auf
das Geistige anwendbar und fur keines von beiden ausschlieBlich angemessen war. Mit anderen
Worten: Er nutzte materielle Bilder, um eine unbestimmte Bedeutung zu veranschaulichen. Als
er das universelle Wesen verkundete, berief er sich auf den Himmel als sichtbare Manifestation
und nannte ihn kugelformig; ein aus der materiellen Welt entlehnter Begriff. Er sagte, dass Gott
weder bewegt noch unbewegt, begrenzt oder unbegrenzt sei. Er hat nicht einmal versucht, klar
auszudrlcken, was nicht klar gefasst werden kann; Simplicius gibt zu, dass solche
Spekulationen uber der Physik lagen. Parmenides bediente sich ahnlicher Hilfsmittel, indem er
seine metaphysische Gottheit mit einer Kugel oder mit Warme, einem Aggregat oder einer
Kontinuitat verglich und so unfreiwillig ihre nominellen Attribute entzog.

Die Atomschule, die das Ganze in Materie und Kraft unterteilte, hielt die Materie in ihrer
endgultigen Beschaffenheit flr unveranderlich, obwohl sie in ihren resultierenden Formen
unendlich variabel war. Sie lieBen alle Vielfalt aus den verschiedenen Kombinationen von
Atomen hervorgehen; aber sie benotigten keinen Beweger oder Direktor der Atome auBerhalb
ihrer selbst; kein universeller Grund; sondern eine mechanische ewige Notwendigkeit, wie die
der Dichter. Dennoch ist es zweifelhaft, ob es jemals eine Zeit gegeben hat, in der man sagen
konnte, dass die Vernunft trotz dieses offensichtlichen Materialismus vollig schliefe und ihrer
eigenen Existenz fremd war. Die frUheste Betrachtung der AuBenwelt, die sie in eine imaginare
Verbindung mit uns selbst bringt, weist entweder ihrem Ganzen oder ihren Teilen die
Empfindung und den Willen zu, die zu unserer eigenen Seele gehoren.



Anaxagoras gab wie Empedokles die Existenz ultimativer Elementarteilchen zu, aus deren
Kombinationen alle materiellen Phanomene resultierten. Aber er behauptete, die bewegende
Kraft sei der Geist; Und doch, obwohl er klar erkannte, dass es unmaoglich war, durch Illustration
oder Definition uber einen vernunftigen Glauben oder eine einfache Negation der Materialitat
hinauszugehen, konnte er dennoch nicht ganz auf den Versuch verzichten, die Natur dieser
Nicht-Materie oder dieses Geistes durch Symbole zu veranschaulichen Er beruhte auf den
physikalischen Erwagungen, die ihn dazu bewogen, es einer separaten Kategorie zuzuordnen.
Ob als menschliche Vernunft oder als regulierendes Prinzip in der Natur, er war der Ansicht,
dass es sich in Charakter und Wirkung von allen anderen Dingen unterschied und dass es sich
daher zwangslaufig in seiner wesentlichen Beschaffenheit unterscheiden musse. Es war weder
Materie noch eine mit der Materie verbundene oder mit ihr homogene Kraft, sondern unabhangig
und allgemein verschieden, insbesondere darin, dass es als Quelle aller Bewegung, Trennung
und Erkenntnis etwas vollig Einzigartiges, Reines und Einzigartiges ist unvermischt; Und so hat
es, da es von keinem storenden Einfluss gehindert wird, der seine Unabhangigkeit vom
individuellen Handeln einschrankt, das hochste Reich tGber alle Dinge, GUber den Wirbel der
Welten sowie uber alles, was in ihnen lebt. Es ist duBerst durchdringend und kraftvoll und
vermischt sich mit anderen Dingen, obwohl sich nichts anderes damit vermischt; ex bt
universelle Kontrolle und Erkenntnis aus und umfasst die Notwendigkeit der Dichter sowie die
unabhangige Gedankenkraft, die wir in uns selbst austiben. Kurz gesagt, es ist die
selbstbewusste Kraft des Denkens, die sich auf das Universum ausdehnt und zum hoéchsten
auBeren Geist erhoben wird, der alle Dinge sieht, weiB und lenkt.

So wurden sowohl Pantheismus als auch Materialismus vermieden; und die Materie, obwohl sie
so unendlich vielfaltig ist, wie die Sinne sie darstellen, wurde in einem Band der Einheit
gehalten, das auf eine von ihr getrennte herrschende Macht Ubertragen wurde. Diese Macht
konnte nicht die treibende Kraft sein, wenn sie selbst bewegt wirde; noch allherrschend, wenn
nicht getrennt von den Dingen, die es regiert. Ware das Ordnungsprinzip der Materie
innewohnend, ware es unmoglich gewesen, die Existenz eines Chaos zu erklaren: Wenn es
etwas AuBerliches wire, wére die alte ionische Lehre eines ,Anfangs* leichter vorstellbar, da es
sich um die Epoche handelt, in der das Ordnen stattfindet Der Geheimdienst begann seine
Operationen.

Aber diese groBartige Idee eines alles beherrschenden unabhangigen Geistes brachte
Schwierigkeiten mit sich, die sich als uniberwindbar erwiesen; weil es der Materie in Form von
Chaos eine unabhangige und ewige Selbstexistenz verlieh und so einen Dualismus von Geist
und Materie einfuhrte. Im Geist oder der Intelligenz umfasste Anaxagoras nicht nur Leben und
Bewegung, sondern auch die moralischen Prinzipien des Edlen und Guten; und verwendete den
Begriff wahrscheinlich aufgrund der weit verbreiteten falschen Verwendung des Wortes ,,Gott"
und weil er weniger anfallig fur Fehlkonstruktionen war und seine Idee spezifischer
kennzeichnete. Sein ,,Intelligenz“-Prinzip blieb praktisch mit vielen der gleichen Mangel
verbunden wie die ,,Notwendigkeit“ der Dichter. Es war die Prasentation einer groBartigen Idee,
die zu diesem Zeitpunkt weder erklart noch verfolgt werden konnte.

Es war noch nicht verstandlich, noch war nicht einmal der Weg gedffnet, Uber den man sich ihm
nahern konnte.



Der Geist kann in der Metaphysik nicht Uber die Selbstvergottlichung hinausgehen. Bei dem
Versuch, weiterzugehen, verwirklicht er lediglich die Apotheose seiner eigenen subtilen
Vorstellungen und versinkt so unter dem einfacheren Grund, den es bereits beschritten hat. Die
Realitaten, die Platon in Phdnomenen nicht erkennen konnte, entdeckte er in seinem eigenen
Geist und stellte seine Schopfungen ebenso ohne Zégern wie die alten Theosophen unter die
Gotter. Er machte, wie die meisten Philosophen nach Anaxagoras, das hochste Wesen zur
Intelligenz; aber in anderer Hinsicht lieB er seine Natur undefiniert, oder besser gesagt
unbestimmt durch die Vielfalt der Definitionen, eine Vorstellung, die vage zwischen Theismus
und Pantheismus schwankt. Obwohl er die demoralisierenden Tendenzen der Poesie ablehnte,
war er zu klug, um zu versuchen, sie durch andere Darstellungen positiver Art zu ersetzen. Er
sagt mit Recht, dass geistige Dinge nur durch Figuren verstandlich gemacht werden kdnnen; und
die Formen des allegorischen Ausdrucks, die in einer rauen Zeit unbewusst Ubernommen
worden waren, wurden vom Philosophen absichtlich als die am besten geeigneten Vehikel fur
theologische Ideen ausgewahlt.

Als die Mittel der Symbolik nach und nach abgestreift wurden, um, wenn maéglich, zur Grundidee
zu gelangen, schien das religiose Gefuhl, das normalerweise damit verbunden war, dabei zu
verschwinden. Und doch protestierten die Verfechter des Monotheismus, Xenophanes und
Heraklit, nur gegen die Erschaffung von Gottern in menschlicher Form. Sie versuchten nicht, die
Natur ihrer Gottlichkeit zu berauben, sondern vielmehr die religidse Kontemplation von einer
explodierten Symbolik in eine reinere zu versetzen. Sie setzten die Verehrung fort, die im
Hintergrund der Poesie der Sonne und den Sternen, dem Feuer oder dem Ather
entgegengebracht wurde. Sokrates warf sich vor der aufsteigenden Leuchte nieder; und die
ewigen Spharen, die offenbar die religiose Hommage des Xenophanes geteilt haben, behielten
in den Schulen der Peripatetiker und Stoiker eine sekundare und qualifizierte Gottlichkeit.

Das oder die unsichtbaren Wesen, die nur dem Intellekt offenbart wurden, wurden zum Thema
der Philosophie; und ihre alteren Symbole wurden, wenn sie nicht offen diskreditiert wurden, mit
ausweichender Allgemeingultigkeit Ubergangen, als Wesen, deren problematische Existenz wir
»,mitdem zufrieden geben mussen, was von den Alten berichtet wurde, von denen man daher
annehmen muss, sie seien ihre Nachkommen.* mit ihren eigenen Vorfahren und familidren
Beziehungen gut vertraut gewesen zu sein.“ Und der Theismus von Anaxagoras war noch
entschiedener subversiv, nicht nur fur die Mythologie, sondern fur die gesamte Religion der
auBeren Natur; Es ist ein Appell der AuBenwelt an das Bewusstsein der spirituellen Wirde im
Inneren des Menschen.

In den Lehren des Aristoteles bewegt sich die Welt ununterbrochen weiter,

immer im Wandel, aber doch immer gleich, wie die Zeit, das Ewige

Jetzt, das weder Ruhe noch Tod kennt. Es gibt ein Prinzip,

das das Versagen der ldentitat wettmacht, indem es Ahnlichkeiten vervielfacht;

die Zerstérung des Individuums durch eine ewige Erneuerung

der Form, in der sich Materie manifestiert. Diese regelmaBige,

ewige Bewegung setzt einen Ewigen Beweger voraus; keine trage Ewigkeit, wie

das platonische Eidos, sondern einen, der immer wirkt, dessen Wesen darin besteht,

zu handeln, denn sonst hatte er vielleicht nie gehandelt,



und die Existenz der Welt ware ein Zufall; denn was hatte ihn in diesem

Fall nach langer Untatigkeit zum Handeln bewegen sollen? Auch kann er nicht
teilweise in Aktion und teilweise potentiell sein, das heiB3t, ruhig und unentschlossen,
zu handeln oder nicht zu handeln, denn selbst in diesem Fall ware die Bewegung nicht

ewig, sondern kontingent und unsicher. Er ist daher ganz in Aktion, einer reinen, unermudlichen
Aktivitat, und aus denselben Grunden ganz immateriell. So vermied Aristoteles die Idee, dass
Gott eine Ewigkeit lang inaktiv und selbstbesinnlich war und dann aus irgendeinem
unbekannten Grund oder aufgrund eines unbekannten Motivs begann, nach auBen zu handeln
und zu produzieren; aber er ging die gegenteilige Gefahr ein, indem er das Ergebnis seiner
Handlung, Materie und Universum, mit sich selbst koexistent machte oder, mit anderen Worten,
leugnete, dass es irgendeinen Zeitpunkt gab, an dem seine duBere Handlung begann. Die Erste
Ursache, sagte er, unbewegt, bewegt alles. Die Handlung war zuerst, und das Universum hat seit
jeher existiert; eine bestandige Ursache lenkt seine Kontinuitat. Die Einheit des Ersten Bewegers
folgt aus seiner Immaterialitat. Wenn er selbst nicht unbewegt ware, ware die Reihe der
Bewegungen und Bewegungsursachen unendlich. Da er also unbewegt und unveranderlich ist,
wird jede Bewegung, auch die im Raum, von ihm verursacht: Er ist notwendig: Er kann nicht
anders sein, als er ist; und nur durch die Notwendigkeit seines Seins kdnnen wir jene
notwendigen ewigen Beziehungen erklaren, die eine Wissenschaft des Seins ermaoglichen. So
neigte Aristoteles zu einem scheinbar

personlichen Gott; kein Wesen aus Teilen und Leidenschaften, wie der Gott der Hebraer oder
der der Masse selbst der gebildeten Menschen in unserer Zeit, sondern ein substantielles
Oberhaupt aller Seinskategorien, eine Individualitat der Intelligenz, das Dogma des Anaxagoras
belebte aus einer ausfuhrlicheren und grindlicheren Analyse der Natur; etwas

wie jenes lebendige, eindeutige Prinzip, das die alten Dichter,

vor den materialistischen Kosmogonisten aus Nacht und Chaos, in Uranos oder Zeus entdeckt
hatten. Bald jedoch wird die Vision der Personlichkeit zurlickgezogen, und wir erreichen jenen
Hohepunkt des Denkens, an dem das Reale mit dem Idealen verschmilzt; an dem

moralisches Handeln und objektives Denken (das heiBt, Denken, das in Bezug auf

etwas auBerhalb seiner selbst ausgelbt wird) sowie der materielle Kérper

ausgeschlossen sind; und an dem das gottliche Handeln in der Welt seinen

Schleier undurchdringlichen Mysteriums behalt und bei groBtem Einfallsreichtum der
Forschung nur einen Widerspruch darstellt. An diesem Extrem lost sich die

Reihe der Wirkursachen in die Finalursache auf.

Das, was sich bewegt, selbst unbewegt, kann nur die Unbeweglichkeit des

Gedankens oder der Form sein. Gott ist sowohl formale, Wirkursachen als auch Finalursache;

die Eine Form, die alle Formen umfasst, das Eine Gute, das alles Gute einschlieBt, das Ziel der
Sehnsucht der Universitat, das die Welt bewegt, wie das Objekt der Liebe oder des rationalen
Verlangens das Individuum bewegt. Er ist die innere oder selbstverwirklichte Letzte Ursache, die
kein Ziel jenseits von sich selbst hat. Er ist kein moralischer Akteur; denn wenn er es ware, ware
er nur ein Instrument, um etwas noch Hoheres und GroBeres hervorzubringen.



Ihm, der zugleich ganz Tat und ganz Ruhe ist, kann nur eine Art von Handlung zugeschrieben
werden, ndmlich die Aktivitat des Geistes oder Denkens. Was wir unsere hochste Freude
nennen, die Wachheit und Empfindung unterscheidet und Hoffnung und Erinnerung einen
reflektierten Zauber verleiht, ist bei ihm ewig. Seine Existenz ist ununterbrochener Genuss
dessen, was bei uns am vorzlglichsten, aber nur vorubergehend ist. Die gottliche Qualitat der
aktiven und doch ruhigen Selbstbetrachtung, die Intelligenz charakterisiert, wird in erster Linie
vom gottlichen Geist besessen; sein Denken, das seine Existenz ist, istim Gegensatz zu
unserem bedingungslos und ganz Tat. Wenn er irgendeine Befriedigung oder Freude aus dem
ziehen kann,

was jenseits von ihm existiert, kann er auch Unmut und Schmerz dartiiber empfinden, und dann
ware er ein unvollkommenes Wesen. Anzunehmen, dass er Freude an etwas AuBerem erfahrt,
setzt voraus, dass er zuvor keinen ausreichenden Genuss und Glluck erfahren hat und eine Art
Abhangigkeit.

Das Wohl des Menschen liegt jenseits seiner selbst; nicht so das Gottes. Die ewige
Handlung, die das Leben der Welt hervorbringt, ist das ewige Verlangen nach dem Guten.

Das Objekt des absoluten Gedankens ist das absolute Gute. Die Natur ist ganz Bewegung und
das Denken ganz Ruhe. Beim Betrachten dieses absoluten Guten kann die Endgultigkeit nur sich
selbst betrachten; und so ist, da alle materiellen Eingriffe ausgeschlossen sind, die
Unterscheidung von Subjekt und Subjekt unmaéglich. und das Objekt verschwindet in
vollstandiger Identifikation, und der gottliche Gedanke ist ,das Denken des Gedankens*®. Die
Energie des Geistes ist das Leben, und Gott ist diese Energie in ihrer Reinheit und
Vollkommenheit. Er ist daher das Leben selbst, ewig und vollkommen; und dies fasst alles
zusammen, was mit dem Begriff ,,Gott“ gemeint ist. Und doch besteht nach all diesem
Transzendentalismus das eigentliche Wesen des Gedankens in seiner Beweglichkeit und seiner

Ubertragungskraft von Objekt zu Objekt; und wir kdnnen uns keinen

Gedanken ohne ein Objekt jenseits seiner selbst vorstellen, Giber das wir nachdenken kénnen,
oder irgendeine Aktivitat in bloBer Selbstbetrachtung ohne duBere

Handlung, Bewegung oder Manifestation.

Platon bemuiht sich zu zeigen, wie das gottliche Prinzip des Guten

in der Natur verwirklicht wird: Aristoteles’ System ist eine umfassende analoge

Induktion, um zu beweisen, wie die gesamte Natur auf ein endglltiges Gutes zustrebt.

Platon betrachtete die Seele als ein Prinzip der Bewegung und lieB seine

Gottheit seine Ideen als freie, intelligente Kraft verwirklichen, das heiBt in die Realitdt umsetzen.
Aristoteles, fur den die Seele der bewegungslose Mittelpunkt ist, von dem die Bewegung ausgeht
und zu dem sie zusammenlauft, stellt sich einen entsprechend unbewegten Gott vor. Die
Gottheit Platons erschafft, Uberwacht und erfreut sich an der universellen Freude seiner
Geschopfe. Die Gottheit des Aristoteles ist die Vollkommenheit der intellektuellen Aktivitat des
Menschen, die auf das Universum ausgedehnt wird. Wenn er die Gottheit zu einem ewigen Akt
der Selbstbetrachtung macht, ist die Welt nicht von seiner Kenntnis ausgeschlossen, denn er
betrachtet sie in sich selbst. Abgesehen von und jenseits der Welt vermischt er sich dennoch auf
mysteriose Weise mit ihr. Er ist sowohl universell als auch individuell; seine Handlungsfahigkeit
ist notwendig und allgemein, macht aber auch das Reale und das Gute des Besonderen.



Als Platon der ungeformten Welt das tierische Leben der lonier gegeben und diesem die
anaxagoreische Intelligenz hinzugefligt hatte, wodurch das wilde Prinzip der Notwendigkeit
auBer Kraft gesetzt wurde; und als der Intelligenz die Wohltatigkeit hinzugefligt wurde; und die
gefurchteten Kampfer, Kraft und Starke, der Milde und Gute untergeordnet wurden, schien es,
als sei ein weiterer Fortschritt unmoglich und die Gottheit kdnne nicht mehr sein als der Weise
und der Gute. Aber die Betrachtung des Guten impliziert die seines Gegenteils, des Bosen. Wenn
Gott als ,der Gute“ betrachtet wird, dann nicht, weil das Bose unbekannt ist, sondern weil es
absichtlich von seinen Eigenschaften ausgeschlossen wird. Aber wenn das Bdse eine separate
und unabhangige Existenz ware, wie wirde es dann mit seinem Vorrecht auf Einheit und
Vorherrschaft zurechtkommen? Um diesem Dilemma zu begegnen, blieb nur, auf etwas
zuruckzugreifen, das mehr oder weniger der Unbestimmtheit der Antike ahnelte; ein virtuelles
Eingestandnis der Unwissenheit, die ultimative Realitat des Bosen zu leugnen, wie

Plato und Aristoteles, oder, mit Speusippus, die Ewigkeit seiner antithetischen Existenz, zu
vermuten, dass es nur eine jener Vorstellungen ist, die in einem Zustand endlichen Wissens
tatsachlich vorlaufig unverzichtbar sind, von denen aber so viele bereits durch den Fortschritt
der Philosophie diskreditiert wurden; kurz gesagt, zur urspriinglichen

Konzeption des ,,Absoluten® oder eines einzelnen Wesens zurlickzukehren, in dem alle

Mysterien erklart werden und vor dem das stérende Prinzip auf einen bloBen triben Fleck auf
dem Ozean der Ewigkeit reduziert wird, von dem man sagen kann, dass es flr das Auge des
Glaubens nicht mehr existiert.

Aber das Absolute ist eng mit dem Nicht-Existierenden verwandt. Materie und das Bose
drangten sich zu standig und Uberzeugend auf, um durch Feinheiten der Logik widerlegt oder
aufgehoben zu werden. Es ist vergeblich, zu versuchen, die Welt in Gott zu verschmelzen,
wahrend die Welt der Erfahrung Widerspruchlichkeit, Unvollkommenheit und Veranderlichkeit
aufweist, statt der Unveranderlichkeit ihrer Quelle. Philosophie war nur ein anderer Name flr
Unsicherheit; und nachdem der Geist die Natur und seine eigenen Vorstellungen nach und nach
vergottlicht hatte, ohne jedes praktische Ergebnis, auBer mihsamer Beschaftigung; als die
Realitat, die er suchte, auBen oder innen, sich seinem Zugriff immer zu entziehen schien, suchte
der Intellekt, der in seinen hoheren Fligen vereitelt war, Vorteil und Ruhe darin, auf eine
Wahrheit niedrigerer, aber anwendbarerer Art zu zielen. Die Gottheit Platons ist ein Wesen, das
menschlichen Sympathien entspricht; der Vater der Welt ebenso wie ihr Schopfer; der Urheber
nur des Guten, nicht des Bésen. ,Neid, sagt er, ,,ist weit entfernt von himmlischen Wesen, und
wenn der Mensch gewillt und auf die Anstrengung vorbereitet ist, darf er nach einer
Gemeinschaft mit den feierlichen Truppen und siiBen Gesellschaften des Himmels streben.
Gottist die Idee oder Essenz der Glte, das Gute selbst [fur Gaon]: in Gute schuf er die

Welt und gab ihr die groBte Vollkommenheit, flr die sie empfanglich war; er machte sie, soweit
maoglich, zu einem Bild seiner selbst. Der erhabene Typus aller Vortrefflichkeit ist nicht nur ein
Gegenstand der Verehrung, sondern auch der Liebe.” Die Weisen der Antike hatten bereits in

Ratseln angedeutet, dass Gott der Urheber des Guten ist; dass er wie die Sonne im Himmel oder
Askulap auf Erden ,Heiler, ,Retter“ und ,Erléser* ist, der Zerstérer und Abwender des Bosen,
der immer das Unheil heilt, das von Herée, der mutwilligen oder irrationalen Macht der Natur,
angerichtet wird.



Platon bekraftigt das Dogma der Antike nur dann mit mehr Deutlichkeit, Platon bestéatigt das
Dogma der Antike nur dann mit mehr Deutlichkeit, wenn er die LIEBE als den h6chsten und
wohltatigsten aller Gotter anerkennt, der der Natur die belebende Energie gibt, die durch die
Kunst der Medizin fur den Korper; denn die Liebe ist ausdrucklich der Arzt des Universums, der
Askulap, dem Sokrates in der Stunde seines Todes opfern wollte. Eine bildliche Idee, die aus
vertrauten Bildern Ubernommen wurde, verlieh der gottlichen Verbindung mit dem Universum
jenen liebenswerten Aspekt, der die friheste Zustimmung der Geflhle hervorgerufen hatte, bis
sie, mit dem Fortschritt der geistigen Entwicklung an Verfeinerung gewinnend, sich schlieBlich
so fest in der bewussten Zustimmung des Verstandnisses festsetzte, wie sie jemals auf die
Sympathien reagiert hatte. Sogar die rohen Skythen, Bithynier und Skandinavier nannten Gott
ihren ,Vater“; alle Nationen fuihrten ihre Abstammung mehr oder weniger direkt auf den Himmel
zuruck. Der hyperboreische Olen, eines der altesten Symbole der religiosen Antike
Griechenlands, machte die Liebe zum Erstgeborenen der Natur. Wer wird es wagen zu sagen, zu
welcher Zeit Gott zum ersten Mal wirdig und wahrhaftig geehrt wurde oder wann der Mensch
zum ersten Mal die stumme Beredsamkeit der Natur richtig zu splren begann? In der obskuren
Physik der mystischen Theologen, die der griechischen Philosophie vorausgingen, war die Liebe
die groBe erste Ursache und Mutter des Universums. ,Zeus®, sagt Proklos, ,verwandelte sich, als
er mit dem Werk der Schéopfung begann, in die Form der Liebe: und er brachte Aphrodite, das
Prinzip der Einheit und universellen Harmonie, hervor, um ihr Licht allen zu zeigen. In den Tiefen
seines geheimnisvollen Wesens tragt er das Prinzip der Liebe in sich; in ihm sind schdpferische
Weisheit und gesegnete Liebe vereint.“ ,Von den ersten Tagen an war seine gottliche Liebe fest
verankert, seine Bewunderung; bis mit der Zeit sein lebenswichtiges Lacheln vollendete, was er
bewunderte und liebte.”“ Die Spekulanten des ehrwurdigen Ostens, die die Idee eines Ewigen
Wesens hatten, das uber alle Neigungen und Veranderungen erhaben ist und in seiner eigenen
Genugsambkeit eine Fulle heiterer und unabhangiger Glickseligkeit genieBt, wurden dazu
gebracht, die scheinbar widerspruchliche Tatsache der Erschaffung der Welt zu untersuchen.
Warum, so fragten sie, kam Er, der nichts AuBeres bendtigte, um Seine bereits vorhandene
Vollkommenheit zu vervollstandigen, aus Seiner unentdeckten und vollkommenen Existenz
hervor und wurde in die Wechselfalle der Natur aufgenommen? Die Losung des Problems war
die Liebe. Das GroBe Wesen erblickte die Schonheit Seiner eigenen Vorstellung, die von Anfang
an allein bei Ihm wohnte, Maia oder die Lieblichkeit der Natur, sofort den Keim der Leidenschaft
und der Ursprung der Welten. Die Liebe wurde zum universellen Ursprung, als die Gottheit, die
zuvor fern und unergrindlich war, ideell in die Liebenden und die Geliebten getrennt wurde.

Und hier tritt erneut die alte Schwierigkeit auf; dass, zu welcher friihen Zeit auch immer diese
Schopfung stattfand, zuvor eine Ewigkeit vergangen war, in der Gott, der allein in seiner
unangefochtenen Einheit lebte, kein Objekt fur seine Liebe hatte; und dass das Wort selbst fur
uns ein existierendes Objekt impliziert, auf das die Liebe gerichtet ist; sodass wir uns Liebe nicht
ohne ein Objekt vorstellen kdnnen, das geliebt werden kann; und deshalb kehren wir wieder zu
diesem Punkt zurtick, dass, wenn Liebe Gottes Wesen ist und er unveranderlich ist, dieselbe
Notwendigkeit seiner Natur, die angeblich die Schopfung verursacht hat, seine Existenz ohne ein
Objekt der Liebe immer unmoglich gemacht haben muss: und dass daher das Universum mit
ihm selbst koexistiert haben muss.

Die Fragen, wie und warum das Bdse im Universum existiert, wie seine Existenz mit der
anerkannten Weisheit und Gute und Allmacht Gottes in Einklang zu bringen ist und inwieweit der
Mensch ein freier Akteur ist oder von einer unerbittlichen Notwendigkeit oder Bestimmung
beherrscht wird, haben zwei Seiten.



Einerseits sind es Fragen zu den Eigenschaften und Attributen Gottes, denn wir mussen seine
moralische Natur aus seiner Art, das Universum zu regieren, ableiten, und sie flieBen immerin
jede Betrachtung seiner intellektuellen Natur ein. Andererseits betreffen sie direkt die
moralische Verantwortung und damit das Schicksal des Menschen. Sie sind daher in beiden
Blickwinkeln auBerst wichtig und wurden zu allen Zeiten der Welt viel diskutiert. Sie haben die
Menschen zweifellos mehr als alle anderen Fragen dazu gedrangt, die tiefen Geheimnisse der
Natur und der Art der Existenz und des Handelns eines unverstandlichen Gottes zu ergrinden.
Und damit stellt sich auch noch eine andere Frage:

Ob die Gottheit das Universum durch feste und unveranderliche Gesetze regiert oder durch
besondere Vorsehung und Eingriffe, so dass sie durch Gebet und Flehen dazu bewegt werden
kann, ihren Kurs und die Ergebnisse menschlicher oder materieller Handlungen zu dndern.

Nur Gott ist allmachtig; aber die menschliche Seele hat zu allen Zeiten ihren Anspruch geltend
gemacht, als Teil des Gottlichen betrachtet zu werden. ,,Die Reinheit des Geistes®, sagt Van
Helmont, ,zeigt sich durch Energie und Wirksamkeit des Willens. Gott hat durch die Kraft eines
unendlichen Willens das Universum geschaffen, und dieselbe Art von Macht in geringerem

AusmaB, mehr oder weniger durch auBere Hindernisse begrenzt, existiert in allen geistigen
Wesen.“ Je hoher wir in der Antike aufsteigen, desto mehr nimmt das Gebet die Form einer
Beschworung an; und diese Form behalt es noch immer in hohem Maf3e bei, da die Riten der
offentlichen Anbetung im Allgemeinen nicht nur als Ausdruck von Vertrauen oder Ehrerbietung
betrachtet werden, sondern als echte spirituelle Handlungen, deren Wirkung nur im Geist des
Anbeters erwartet wird, sondern als Handlungen, von denen ein direktes duBeres Ergebnis
erwartet wird, das Erreichen eines gewlinschten Ziels, von Gesundheit oder Reichtum, von
Ubernaturlichen Gaben fur Korper oder Seele, von Befreiung von Gefahr oder Rache an Feinden.
Das Gebet konnte die Absichten des Himmels andern und die Devs unter dem Abgrund erzittern
lassen. Es Ubte einen zwingenden Einfluss auf die Gotter aus. Es forderte die magnetische
Sympathie von Geist zu Geist; und die hinduistischen und persischen Liturgien, die sich nicht
nur an die Gottheit selbst, sondern auch an ihre vielfaltigen Erscheinungsformen richteten,
wurden als heilsame und notwendige Wiederholungen des lebendigen oder schopferischen
Wortes angesehen, das zuerst den gottlichen Willen bewirkte und das von Augenblick zu
Augenblick durch seine ewige Wiederholung den universellen Rahmen stutzt. In der Erzahlung
vom Sundenfall haben wir die hebradische Art, das groBe moralische Mysterium, den Ursprung
des Bosen und die scheinbare Entfremdung vom Himmel zu erklaren; und eine ahnliche Idee,
die in verschiedenen Abwandlungen in allen alten Glaubensbekenntnissen zu finden ist. Uberall
war der Mensch am Anfang unschuldig und glicklich gewesen und durch Versuchung und seine
eigene Schwache von seinem ersten Stand abgefallen. So wurde der vermutete Zusammenhang
zwischen zunehmendem Wissen und zunehmendem Elend erklart, und insbesondere wurde die
schwere Todesstrafe mit der gottlichen Gerechtigkeit in Einklang gebracht. Diesen groBeren
Punkten untergeordnet waren die Fragen: Warum ist die Erde mit Dornen und Unkraut bedeckt?
Woher kommt der Ursprung von Kleidung, sexueller Scham und Leidenschaft? Woher kommt die
Zufugung von Arbeit, und wie kann man den erniedrigten Zustand der Frau im Osten
rechtfertigen oder den Abscheu erklaren, der so allgemein gegentber dem Schlangenstamm
empfunden wird? Die Hypothese eines Stindenfalls, die unter einigen ihrer Modifikationen in
allen Systemen erforderlich ist, um die scheinbare Unvollkommenheit im Werk eines
vollkommenen Wesens zu erkldren, war in der ostlichen Philosophie die unvermeidliche
Begleiterscheinung und Bedingung einer begrenzten oder individuellen Existenz; denn man
konnte sagen, dass die Seele, als Fragment des universellen Geistes betrachtet, ihre
Vorrangstellung verloren hat,



als sie von ihrer Quelle getrennt wurde und aufhorte, Teil der integralen Vollkommenheit zu sein.
Die Theorie ihrer Wiedervereinigung entsprach der angenommenen Ursache ihrer Erniedrigung.
Um ihren vorherigen Zustand zu erreichen, seine Individualitat muss aufhoren; es muss durch
Wiederaufnahme in das Unendliche befreit werden, die Vollendung aller Dinge in Gott, die durch
menschliche Anstrengung in spiritueller Meditation oder Selbstkasteiung geférdert und in der
magischen Transformation des Todes vollendet werden muss. Und da der Mensch gefallen war,
wurde angenommen, dass die Engel des Bosen von ihrem ersten Zustand, in den sie wie die
Menschen zu Gottes Zeit zurlickgefuhrt werden sollten, zurtickgefihrt werden mussten, und die
Herrschaft des Bosen dann fur immer aufhoren sollte. Auf dieses groBe Ergebnis weisen alle
alten Theologien hin; und so bemuhten sie sich alle, die Existenz von Stinde und Bdsem mit der
vollkommenen und unbestreitbaren Weisheit und Gute Gottes in Einklang zu bringen.

Mit der Ausubung des Denkens des Menschen sind Freiheit und Verantwortung untrennbar
verbunden. Der Mensch nimmt seinen angemessenen Rang als moralisches Subjekt ein, wenn
mit dem Gefuhl der Beschrankungen seiner Natur das Bewusstsein der Freiheit und der mit ihrer
Auslbung verbundenen Verpflichtungen, das Pflichtgefihl und die Fahigkeit, diese zu erflllen,
entsteht. Anzunehmen, dass der Mensch sich jemals eingebildet hat, kein freies Subjekt zu sein,
bis er sich selbst zu dieser Uberzeugung durchgeredet hat, hieBe anzunehmen, dass er darin
unter den Tieren stehe; denn er ist sich, wie diese, seiner Handlungsfreiheit bewusst. Nur die
Erfahrung lehrt ihn, dass diese Handlungsfreiheit begrenzt und kontrolliert wird; und wenn das,
was von auBBen kommt, diese Handlungsfreiheit einschrankt und begrenzt, lehnt er sich
instinktiv dagegen auf, als ware es ein Unrecht. Die Regel der Pflicht und die Materialien der
Erfahrung leiten sich aus der Kenntnis der Bedingungen der AuBenwelt ab, in denen die
Fahigkeiten ausgelbt werden; und so beinhaltet das Problem des Menschen die Probleme der
Natur und Gottes. Unsere Freiheit, so lernen wir durch Erfahrung, wird von einer externen Kraft
bestimmt; unser Glick hangt innig von den Verhaltnissen der duBeren Welt und vom
moralischen Charakter ihres Herrschers ab. Dann stellt sich sofort dieses Problem: Der Gott der
Natur muss Einer sein, und sein Charakter kann nicht anders als gut verdachtigt werden. Woher
kam dann das Bose, dessen Bewusstsein der moralischen Entwicklung des Menschen immer
vorausgegangen sein oder sie begleitet haben muss? Zu diesem Thema schwankte die
menschliche Meinung zwischen zwei widersprichlichen Extremen, von denen eines mit Gottes
Allmacht und das andere mit seiner Gute unvereinbar scheint. Wenn Gott, so wurde gesagt,
vollkommen weise und gut ist, muss das Bose aus einem unabhéangigen und feindlichen Prinzip
entstehen: Wenn andererseits alle Krafte Einem untergeordnet sind, ist es schwierig, wenn das
Bdse tatsachlich existiert, wenn es so etwas wie Boses gibt, um die Gottlosigkeit zu vermeiden,
Gott zum Urheber davon zu machen. Die Anerkennung eines moralischen und physischen
Dualismus in der Natur widersprach der Lehre von der gottlichen Einheit. Viele der Alten hielten
es fur absurd, sich ein hochstes Wesen wie Homers Jupiter vorzustellen, das Gut und Bose aus
zwei Urnen verteilt. Sie ersetzten es daher, wie wir gesehen haben, durch die Lehre von zwei
unterschiedlichen und ewigen Prinzipien; einige machten die Ursache des Bosen in der
inharenten Unvollkommenheit von Materie und Fleisch aus, ohne zu erklaren, warum Gott nicht
die Ursache dafur war; wahrend andere die erforderliche Kraft personifizierten und phantasievoll
ein bodses Prinzip erfanden, dessen Ursprung zwar alle Schwierigkeiten des urspringlichen
Problems mit sich brachte, dessen Existenz jedoch, wenn man sie einmal als gegeben annahm,
als allgemeine Losung des Mysteriums ausreichte; die Schwierigkeit, die angeblich nicht mehr
besteht, wenn man sie einen Schritt weiter zurlickstellt, so wie die Schwierigkeit, sich die Welt
vorzustellen, die von einem Elefanten gestutzt wird, beseitigt werden sollte, als man sagte, der
Elefant wurde von einer Schildkrote getragen.



Die einfachere und wahrscheinlich altere Vorstellung behandelte den einen einzigen Gott als
den Urheber aller Dinge. ,,lch mache das Licht®, sagt Jehova, ,,und erschaffe die Dunkelheit; ich
bringe Wohlstand und erschaffe Bdses; ich, der Herr, tue all diese Dinge.“ ,,Die ganze
Menschheit®, sagt Maximus Tyrius, ,ist sich einig, dass es nur einen universellen Kénig

und Vater gibt und dass die vielen Gotter seine Kinder sind.”“ Es ist nichts Unwahrscheinliches an
der Annahme, dass die urspringliche Idee darin bestand, dass es nur einen Gott gab. Ein vages
Gefuhl der Einheit der Natur, vermischt mit einer vagen Wahrnehmung einer allgegenwartigen
spirituellen Essenz, wurde unter den friihesten Manifestationen des menschlichen Geistes
bemerkt. Uberall war es die vage, unsichere und unbestimmte Erinnerung an die urspriingliche
Wahrheit, die Gott den ersten Menschen lehrte. Die Gottheit des Alten Testaments wird tberall
als der direkte Urheber des Bdsen dargestellt, der den Menschen bose und ligende Geister
beauftragte, das Herz des Pharaos verhartete und die Stinde des einzelnen Sinders am ganzen
Volk heimsuchte. Die grobe Vorstellung, dass bei der Gottheit Strenge Uber die Gnade herrscht,
kann allein die Menschenopfer erklaren, die Abraham und Jephthah beabsichtigten, wenn nicht
gar ausfuhrten. Es ist nicht ungewohnlich, dass Menschen in jedem Zeitalter oder Land der Welt
die Existenz eines Gottes anerkannten, ohne sich eine angemessene Einschatzung seiner Wirde
zu bilden. Die Ursachen fur Gutes und Bdses werden auf ein geheimnisvolles Zentrum
zuruckgefuhrt, dem jeder solche Eigenschaften zuschreibt, die seinem eigenen Intellekt und
Fortschritt in der Zivilisation entsprechen. Daher werden der Gottheit die Gefuhle von Neid und
Eifersucht zugeschrieben. Daher die Provokation durch die Heilkunst des Askulap und den
humanen Diebstahl des Feuers durch Prometheus. Der Geist der Natur selbst, personifiziert in
Orpheus, Tantalus oder Phineus, wurde vermutlich getdtet, eingesperrt oder geblendet, weil er
die gottlichen Geheimnisse der Menschheit zu freizligig preisgegeben hatte. Dieser gottliche
Neid existiert noch immer in abgewandelter Form und variiert je nach den Umstanden. Bei
Hesiod erscheint er in der niedrigsten Art menschlicher Bosartigkeit. Beim Gott des Moses ist es
Eifersucht auf die Verletzung der autokratischen Macht, die dem politischen Verrat
entgegenwirkt; und selbst die Strafen, die fur die Anbetung anderer Gotter verhangt werden,
scheinen oft eher von einer eiferstchtigen Rucksicht auf seine eigene GrdBe als Gottheit diktiert
zu sein als von der Unmoral und der entwurdigenden Natur der Anbetung selbst. Bei Herodot
und anderen Schriftstellern nimmt sie eine eher philosophische Form an, als striktes Festhalten
an einem moralischen Gleichgewicht in der Regierung der Welt, in der Bestrafung von Stolz,
Arroganz und unverschadmter AnmafBung. Gott handelt in der Natur vorsorglich nach
regelmaBigen und universellen Gesetzen, nach konstanten Vorgehensweisen; und so kimmert
er sich um materielle Dinge, ohne ihre Beschaffenheit zu verletzen, indem erimmer geman der
Natur der Dinge handelt, die er geschaffen hat. Es ist eine Tatsache, die beobachtet werden
kann, dass er in der materiellen und unbewussten Welt durch ihre Materialitat und
Unbewusstheit wirkt, nicht gegen sie; in der Tierwelt durch ihre Animalitat und ihr teilweises
Bewusstsein, nicht gegen sie. So handelt er in der Vorsehung der Welt nach regelméaBigen und
universellen Gesetzen und konstanten Vorgehensweisen; und so kimmert er sich um
menschliche Dinge, ohne ihre Beschaffenheit zu verletzen, indem er immer gemag der
menschlichen Natur des Menschen handelt, nicht gegen sie, und in der menschlichen Welt
durch das Bewusstsein und die teilweise Freiheit des Menschen wirkt, nicht gegen sie. Gott
handelt nach allgemeinen Gesetzen flr allgemeine Zwecke. Die Anziehungskraft der
Schwerkraft ist eine gute Sache, denn sie halt die Welt zusammen; und wenn der Turm von
Siloah, der dadurch zu Boden fallt, achtzehn Manner von Jerusalem totet, ist diese Zahl zu klein,
um sie sich vorzustellen, wenn man die Myriaden von Millionen bedenkt, die durch dasselbe
Gesetz aufrechterhalten werden. Es kdnnte nicht gut um ihretwillen und zur Aufrechterhaltung
dieses Turms aufgehoben werden; noch kdnnte es in Kraft bleiben und der Turm stehen.



Es ist schwierig, sich einen perfekten Willen vorzustellen, ohne zu verwirren es mit so etwas wie
einem Mechanismus; da die Sprache keinen Namen hat fur diese Kombination des
Unerbittlichen mit dem Moralischen, die die alten Dichter getrennt in Ananke oder Eimarmene
und Zeus personifizierten. Wie kann man die vollkommene Freiheit des héchsten und
allmachtigen Willens Gottes verstandlich mit der unbeugsamen Notwendigkeit als Teil seines
Wesens verbinden, dass er weiterhin sein sollte und muss, in all seinen groBen Eigenschaften,
zum Beispiel Gerechtigkeit und Barmherzigkeit, das ist, was er jetzt ist und immer war, und mit
der Unmadglichkeit, seine Natur zu andern und ungerecht, gnadenlos, grausam, wankelmutig zu
werden, oder die groBen moralischen Gesetze aufzuheben, die Verbrechen falsch und die
Ausubung von Tugend richtig machen? Denn alles, was wir allgemein uber den freien Willen
wissen, ist seine kaprizidse Ausubung, die wir bei uns selbst und anderen Menschen erfahren;

und daher besteht fur die Vorstellung des Hochsten Willens, der immer noch von unfehlbarem

Gesetz geleitet wird, selbst wenn dieses Gesetz selbst auferlegt ist, immer die Gefahr, entweder
der wesentlichen Qualitat der Freiheit beraubt oder unter dem tiblen Namen der Notwendigkeit
zu etwas herabgewdurdigt zu werden, das noch weniger moralisch und intellektuell wertvoll ist
als der schwankende Verlauf menschlicher Handlungen. Erst wenn wir die Idee des Gesetzes
Uber die der Parteilichkeit oder Tyrannei erheben, entdecken wir, dass die selbst auferlegten
Beschrankungen der Hochsten Ursache, die eine Reihe bestimmter Alternativen bilden und die
moralische Wahlregeln, die eigentlichen Quellen und Schutzmechanismen der menschlichen
Freiheit sind; und der Zweifel kommt erneut auf, ob wir nicht ein Gesetz Giber Gott selbst stellen;
oder ob selbst auferlegte Gesetze nicht von selbst aufgehoben werden kdnnen: und wenn nicht,
welche Macht dies verhindert.

Der Zeus von Homer ist, wie der von Hesiod, eine Ansammlung von Gegensatzen, die Starke mit
Schwache, Weisheit mit Torheit, universelle Abstammung mit engen familiaren
Beschrankungen, allmachtige Kontrolle Uber Ereignisse mit Unterwerfung unter ein hdheres
Schicksal verbinden — SCHICKSAL, ein Name, durch den das theologische Problem in die
ursprungliche Dunkelheit zuriickgeworfen wurde, aus der die Krafte des menschlichen Geistes
es ebenso wenig retten konnten wie die BemuUhungen einer Fliege, die in einem Spinnennetz
gefangen ist, mehr zu tun, als ihre Verstrickung zu vergroBern. Die alteste Vorstellung von
Gottheit war eher unbestimmt als abstoBend. Die positive Erniedrigung war spater entstanden.
Der Gott der Natur spiegelt den wechselhaften Charakter der Jahreszeiten wider, die von dunkel
bis hell variieren. Abwechselnd wiitend und heiter, und verschwenderisch mit Uberfluss, den sie
wieder zuruckzieht, scheint die Natur unerklarlich launisch, und obwohl sie in der Lage ist, den
hoéchsten Anforderungen des moralischen Empfindens durch ein allgemeines Verstandnis ihrer
Geheimnisse zu entsprechen, ist sie eher dazu geneigt, durch eine einseitige oder voreilige
Betrachtung zu einem Shiva, Saturn oder Mexitli, einem Forderer wilder Orgien oder
blutbefleckter Altare, verdunkelt zu werden. Alle alteren poetischen Personifizierungen weisen
Spuren dieser Mehrdeutigkeit auf. Sie sind weder ganz unmoralisch noch rein wohltatig. Kein
Volk hat seine Gottheit je absichtlich zu einem boswilligen oder schuldigen Wesen gemacht. Die
einfache Frommigkeit, die den Ursprung aller Dinge Gott zuschrieb, nahm alles mit Wohlwollen
an und vertraute und hoffte auf alles. Der oberste Herrscher wurde zundchst mit
bedingungsloser Ehrfurcht angesehen. Noch hatten keine Uberraschenden Dissonanzen oder
Widerspruche Zweifel an seiner Wohltatigkeit aufkommen lassen oder die Menschen mit seiner
Regierung unzufrieden gemacht. Furcht konnte Angst verursachen, aber sie konnte die Hoffnung
nicht vertreiben und noch weniger Abneigung hervorrufen. Erst spater, als abstrakte Begriffe den
Anschein von Realitaten annahmen, und neue oder deutlichere Ideen neue Worte fur ihren
Ausdruck nahelegten, wurde es notwendig, eine klare Grenze zwischen Gut und Bose zu ziehen.



Um das moralische Bdse zu erklaren, wurde es notwendig, ein neues Mittel zu erfinden, das
sowohl der Frommigkeit als auch der Selbstgefalligkeit des Erfinders entsprach, wie etwa die
Perversitat der Frau oder ein von Gott verschiedenes Mittel, ein Typhon oder Ahriman, das
entweder durch die Aufteilung der Gotter in zwei Klassen oder durch die Entthronung der alten
Gottheit und ihre Verwandlung in einen Dev oder Damon erreicht wurde. Aus einem ahnlichen
Grund entwickelten die Orientalen die inharente Verderbtheit des Fleischlichen und Materiellen;
die Hebraer ubertrugen alles Illegale und Unmoralische auf Satan; und die griechische
Uberlegung, die gelegentlich die altere und wahrere Sichtweise iibernahm, erwiderte dem
Menschen die Schmahungen, die er diesen Geschopfen seiner Vorstellungskraft zuwarf, und
zeigte, wie er sich allein fur seine Katastrophen zu danken hat, wahrend seine guten Dinge
freiwillige Gaben und nicht die Beute des Himmels sind. Homer hatte bereits Zeus in der
Versammlung des Olymps ausrufen lassen: ,,Es ist schmerzlich, diese Sterblichen die Gotter
beschuldigen zu hdren; sie behaupten, dass das Bose von uns kommt; aber sie selbst
verursachen es grundlos durch ihre eigene mutwillige Torheit.“ ,,Es ist die Schuld des
Menschen®, sagte Solon in Bezug auf die sozialen Ubel seiner Zeit, ,nicht Gottes, dass die
Zerstorung kommt“; und Euripides kommt nach einer formellen Diskussion Uber den Ursprung
des Bosen zu dem Schluss, dass die Menschen nicht aus Mangel an naturlichem gesunden
Menschenverstand und Geflihl falsch handeln, sondern weil sie wissen, dass sie nichts dagegen
haben. Obwohl sie das Gute tun, vernachlassigen sie es aus verschiedenen Grlinden, es zu
praktizieren. Und als sie schlieBlich die hchste Wahrheit erreichten, sagten Pindar, Hesiod,
Aschylus, Asop und Horaz: ,,Alle Tugend ist ein Kampf; das Leben ist kein Schauplatz der Ruhe,
sondern energischer Tatigkeit. Leiden ist nur ein anderer Name flr die Lehre der Erfahrung, die
von Zeus selbst, dem Geber allen Verstehens, zum Vater der Unterweisung, zum Schulmeister
des Lebens ernannt wurde. Er setzte tatsachlich dem goldenen Zeitalter ein Ende; er gab
Schlangen Gift und Wolfen Raubgier; er schittelte den Honig vom Blatt und stoppte den Fluss
des Weins in den Bachen; er verbarg das Element Feuer und machte die Lebensgrundlagen
knapp und unsicher. Aber bei all dem war sein Ziel wohltatig; es ging nicht darum, das Leben zu
zerstoren, sondern es zu verbessern. Es war ein Segen fur den Menschen, kein Fluch, dazu
verurteilt zu sein, sein Brot im SchweiBe seines Angesichtes zu verdienen; denn nichts GroBes
oder Vortreffliches ist ohne Anstrengung erreichbar; sichere und einfache Tugenden werden
weder von Gottern noch von Menschen geschatzt; und der Geiz der Natur wird durch ihre
machtige Wirkung gerechtfertigt, die schlummernden Fahigkeiten zu wecken und der
Menschheit die Erfindung natzlicher Kiinste durch Meditation und Denken aufzuzwingen.*

Alte religiose Reformer erkléarten die Anbetung von ,ldolen® zur Wurzel allen Ubels; und es hat in

verschiedenen Zeitaltern der Welt viele Bilderstirmer gegeben. Diese Maxime gilt noch immer;
denn die Anbetung von Idolen, das heif3t von phantasievollen Einbildungen, ist, wenn nicht die
Quelle allen Ubels, immer noch die Ursache von vielem; und sie ist heute genauso weit
verbreitet wie eh und je. Die Menschen sind immer damit beschaftigt, die malerischen
Einbildungen ihrer eigenen Vorstellungskraft anzubeten. Die menschliche Weisheit muss immer
begrenzt und falsch sein; und sogar die richtige Meinung ist nur ein Zwischending zwischen
Unwissenheit und Wissen. Der normale Zustand des Menschen ist der des Fortschritts.
Philosophie ist eine Art Reise, auf der man immer lernt, aber nie die ideale Vollkommenheit der
Wahrheit erreicht. Ein Freimaurer sollte, wie der weise Sokrates, den bescheidenen Titel eines
,Liebhabers der Weisheit“ annehmen; denn er muss sich immer nach etwas sehnen, das besser
ist als das, was er besitzt, etwas, das noch auBerhalb seiner Reichweite liegt und das er sich
ewig zu eigen machen mochte. So wurde das philosophische Gefuhl mit dem Poetischen und
dem Religiosen unter dem umfassenden Namen Liebe verbunden. Vor der Geburt der
Philosophie hatte die Liebe nur spéarliche und unzureichende Huldigung erfahren.



Dieser machtigste und alteste aller Gotter, zeitgleich mit der Existenz der Religion und der Welt,
war zwar unbewusst gefuhlt, aber weder wirdig gewurdigt noch direkt in Hymnen oder
Lobgesangen gefeiert. In den alten Tagen der Unwissenheit hatte man es kaum erkennen
konnen. Damit es seinen angemessenen Einfluss auf Religion und Philosophie austiben konnte,
musste der Gott der Natur aufhdren, ein Gott des Schreckens zu sein, eine Personifizierung
bloBer Macht oder willkiirlichen Willens, eine reine und strenge Intelligenz, ein Ubeltater und ein
unerbittlicher Richter. Die Philosophie Platons, in der diese Aufgabe flr immer begrindet wurde,
war nachdrucklich eine Vermittlung der Liebe. Bei ihm entzlindete die Inspiration der Liebe
erstmals das Licht der Kinste und vermittelte sie der Menschheit; und nicht nur die Kliinste der
bloBen Existenz, sondern auch die himmlische Kunst der Weisheit, die das Universum tragt. Sie
inspiriert hohe und groBzlgige Taten und edle Selbstaufopferung. Ohne sie konnten weder Staat
noch Individuum etwas Schdnes oder GroBes tun. Die Liebe ist unser bester Pilot, Verbundeter,
Unterstutzer und Retter; die Zierde und Lenkerin aller menschlichen und géttlichen Dinge; und
sie besanftigt mit gottlicher Harmonie fir immer die Gemuter der Menschen und Gotter.

Der Mensch ist einer hoheren Liebe fahig, die, indem sie Geist mit Geist und mit dem Universum
verbindet, alles Edelste in seinen Fahigkeiten hervorbringt und ihn Uber sich selbst hinaushebt.
Diese hohere Liebe ist weder sterblich noch unsterblich, sondern eine Zwischenkraft zwischen

dem Menschlichen und dem Géttlichen, die den gewaltigen Zwischenraum ausfullt und das
Universum zusammenhalt. Sie ist der Anfuhrer jener himmlischen Abgesandten, die die Gebete
der Menschen zu den Gottern tragen und die Gaben der Gotter zu den Menschen herabbringen.
»Erist furimmer arm und weit davon entfernt, so schon zu sein, wie die Menschheit es sich
vorstellt, denn er ist elend und verdorrt; er fliegt tief Uber dem Boden, ist heimatlos und ohne
Sandalen; Er schlaft ohne Decke vor den Tiren und in den ungeschuitzten StraBen und

besitzt insofern die Natur seiner Mutter, die immer die Gefahrtin der Not ist. Doch da er auch die
seines Vaters teilt, plant erimmer, um gute und schdne Dinge zu erlangen; er ist furchtlos,
leidenschaftlich und stark; ersinnt immer neue Vorschlage; ist streng vorsichtig und voller
Erfindungsgabe; sein ganzes Leben lang ein Philosoph, ein machtiger Zauberer und ein schlauer
Sophist.“ Die ideale Vollendung der platonischen Wissenschaft ist das Erreichen der
Betrachtung dessen, wovon die Erde kein ausdruckliches Bild oder adaquates Gleichnis
aufweist, das hochste Vorbild aller Schonheit, rein und unbefleckt von menschlicher
Eimischung von Fleisch oder Farbe, das gottliche Original selbst. Einem so Befahigten wird das
Vorrecht gegeben, tlchtig, nicht bloBe Bilder und Schatten der Tugend hervorzubringen, sondern
die Tugend selbst, da er nicht mit Schatten, sondern mit der Wahrheit vertraut war; und da er so
eine Nachkommenschaft der Tugend hervorgebracht und genahrt hat, wird er zum Freund
Gottes und, soweit ein solches Privileg einem Menschen zustehen kann, unsterblich. Sokrates
glaubte wie Heraklit an eine universelle Vernunft, die alle Dinge und alle Geister durchdringt und
sich folglich in Ideen offenbart. Er suchte daher die Wahrheit in der allgemeinen Meinung und
erkannte in der Kommunikation von Geist zu Geist eines der groBten Vorrechte der Weisheit und
das machtigste Mittel zum Fortschritt. Er glaubte, dass wahre Weisheit eine erreichbare Idee sei
und dass die moralischen Uberzeugungen des Geistes, diese ewigen Instinkte der MaBigung,
Gewissenhaftigkeit und Gerechtigkeit, die ihm von den Goéttern eingepflanzt wurden, nicht
tduschen kdnnten, wenn sie richtig interpretiert wirden. Diese metaphysische Richtung der
Philosophie endete in visionarer Extravaganz. Da sie davon ausging, dass Wahrheit im Denken
entdeckt werden kann, behandelte sie Gedanken als Wahrheiten. Sie wurde so zu einer Idolatrie
von Vorstellungen, die sie entweder als von Objekten ausgeatmete Phantome oder als Teile des
gottlichen, praexistenten Gedankens betrachtete. So schuf sie ihre eigene Mythologie und
entkam einer Knechtschaft, nur um sich selbst erneut zu versklaven. Theorien und



Vorstellungen, die wahllos gebildet und verteidigt werden, sind die falschen Gotter oder ,,Idole
der Philosophie. Denn das Wort Idol bedeutet Bild, und ein falsches Gedankenbild von Gott ist
ebenso ein Idol wie ein falsches holzernes Bild von ihm. Die erste Philosophie stirzte sich
furchtlos auf das Problem des universellen Seins und versuchte, eine umfassende und
entscheidende Losung fur jeden Zweifel zu liefern. Um dies zu tun, war sie gezwungen, die
umfassendsten Annahmen zu treffen; und wie die Poesie bereits die gewaltige Licke zwischen
dem Menschlichen und dem Gottlichen ausgefullt hatte, indem sie ihre Gottheit als Mensch
personifizierte, so beugte sich die Philosophie vor der vermeintlichen Widerspiegelung des
gottlichen Bildes im Geist des Forschers, der sich, indem er seine eigenen Vorstellungen
verehrte, unbewusst selbst vergottlicht hatte. Die Natur wurde so den ublichen Vorstellungen
unterworfen, und Vorstellungen sehr oft den Worten. Durch das Aufeinanderprallen
unvereinbarer Meinungen wurde die Philosophie allmahlich auf das schmachvolle
Eingestandnis volliger Unfahigkeit reduziert und fand ihre Kontrolle oder ihren intellektuellen
Niedergang im Skeptizismus. Xenophanes und Heraklit erkannten traurig das unbefriedigende
Ergebnis aller Kdmpfe der Philosophie an, das in dem Eingestandnis einer Allgemeingultigkeit
des Zweifels bestand; und die denkwilrdige Bemuihung des Sokrates, die Philosophie zu
sammeln, war eine der am meisten bedeutsamen Bemuhungen, die Philosophie zu vereinen, die
ihre Grenzen Uberschritten. Die besturzten Verfechter der Wahrheit endeten mit einem
ahnlichen Bekenntnis. Die Anbetung von Abstraktionen setzte den Irrtum fort, der das Bose
personifizierte oder das Gluck vergottlichte; und als die mystische Philosophie ihren Platz der
mystischen Religion rdumte, anderte sie nicht ihre Natur, sondern nur ihren Namen. Die groBe
Aufgabe, die auBere Welt und ihre Prinzipien der Herrschaft des Intellekts zu unterwerfen und
die Vorstellung der hdchsten, unverdnderlichen Macht, die von der Vernunft behauptet wird, mit
den Forderungen menschlicher Sympathien in Einklang zu bringen, blieb unerfullt.

Eine allgemeine Vorstellung von Zweck und RegelmaBigkeit in der Natur war durch gewohnliche
Erscheinungen bis in die frithesten Uberlegungen hinein angeregt worden. Die Alten erkannten
eine naturliche Ordnung, eine gottliche Gesetzgebung, von der menschliche Institutionen
abgeleitet sein sollten, Gesetze, die im Himmel eingeschrieben und von dort auf der Erde
offenbart wurden. Aber das gottliche Gesetz war kaum mehr als eine analoge Schlussfolgerung
aus dem menschlichen Gesetz, das im vulgaren Sinn von willktrlichem Willen oder teilweisem
Bund verstanden wurde. Es wurde eher vermutet als entdeckt und blieb unmoralisch, weil
unverstandlich. Unter diesen Umstanden spielte es keine Rolle, ob das Universum vom Zufall
oder von der Vernunft regiert wurde, da letztere, wenn sie missverstanden wurde, praktisch eins
mit ersterer war. ,,Es ist viel besser®, sagte Epikur, ,,sich mit den Fabeln der Tradition abzufinden,
als die bedruckende Notwendigkeit der Physiker anzuerkennen®; und Menander spricht von
Gott, Zufall und Intelligenz als ununterscheidbar. Ein nicht anerkanntes Gesetz wird als Zufall
bezeichnet: wahrgenommen, aber nicht verstanden, wird es zur Notwendigkeit. Die Weisheit
des Stoikers war eine verbissene Unterwerfung unter die willktrlichen Gebote des einen; die des
Epikureers ein Vorteil, der durch mehr oder weniger geschickte Fihrung der ebensolchen
Tyrannei des anderen entrissen wurde. Unwissenheit sieht nichts Notwendiges und gibt sich
einer Macht hin, die tyrannisch ist, weil sie durch keine Regel definiert ist, und paradox, weil sie
Bdses zulasst, wahrend sie selbst als unbegrenzt, allmachtig und vollkommen gut angesehen
wird. Ein wenig Wissen, das die Identifizierung der Hochsten Ursache mit der unvermeidlichen
Gewissheit der vollkommenen Vernunft voraussetzt, aber die Analyse oder Interpretation
derselben auslasst, lasst den Geist in Ketten im asketischen Fatalismus des Stoikers zuruck.
Freier Wille, gepaart mit der universellen Regel des Zufalls; oder Fatalismus und Notwendigkeit,
gepaart mit Allwissenheit und festem und unabanderlichem Gesetz — das sind die Alternativen,
zwischen denen der Mensch Der Geist schwankt seit jeher.



Die Anhanger des Supernaturalismus betrachten ein Wesen, das durch Impulse handelt, wenn
auch mit Ubermenschlicher Weisheit, und das den besten Hofling als das bevorzugteste Subjekt
betrachtet. Sie kombinieren widerspruchliche Mittel und vermischen inkonsequent die
Behauptung des freien Handelns mit dem entnervenden Dienst der Bitte. Dabei gibt er mit den
Worten eines gelehrten Erzbischofs zu, dass ,wenn die Erschaffung der Dinge, um die wir bitten,
von vorhergehender, naturlicher und notwendiger Ursache abhangt, unsere Wunsche durch
Unterlassung ebenso wenig erfullt werden wie durch Gebete, die daher vergeblich sind.” Die
letzte Stufe ist jene, in der die Religion des Handelns durch das Verstandnis ihrer eigentlichen
Ziele und Bedingungen legitimiert wird. Der Mensch wird nur dann moralisch frei, wenn beide
Begriffe, der des Zufalls und der der unverstandlichen Notwendigkeit, durch den des Gesetzes
ersetzt werden. Gesetz, auf das Universum angewandt, bedeutet jene universelle, von der
Vorsehung bestimmte Vorgabe, deren Bedingungen von der menschlichen Intelligenz erkannt
und nach eigenem Ermessen umgesetzt werden konnen. Das Gefuhl der Freiheit entsteht, wenn
sich die individuelle Unabhangigkeit gemaB ihren eigenen Gesetzen entwickelt, ohne auBere
Kollisionen oder Hindernisse; das Gefuhl der Einschrankung entsteht, wenn sie von anderen
Naturen vereitelt oder eingeschrankt wird oder wenn die individuelle Kraft durch die
Kombination duBerer Krafte in eine neue Richtung gezwungen wird. Moralische Wahl wirde nicht
sicher oder Uberhaupt nicht existieren, wenn sie nicht durch Bedingungen begrenzt ware, die
ihre Praferenzen bestimmen. Pflicht setzt eine sowohl verstandliche als auch sichere Regel
voraus, da eine unsichere Regel unverstandlich ware, und wenn sie unverstandlich ware, kdnnte
es keine Verantwortung geben. Kein unbekanntes Gesetz kann verbindlich sein; und jener
romische Kaiser wurde zu Recht verabscheut, der vorgab, seine Strafgesetze zu verkiinden,
indem er sie so hoch anbrachte, dass niemand sie lesen konnte. Der Mensch bestimmt
Ergebnisse nur, indem er aus dem Kontingent die vorherbestimmten Ergebnisse auswahlt, die
seinen Zwecken am besten entsprechen. In Bezug auf die absolute oder gottliche Moral, also die
endgultige Ursache oder den Zweck jener umfassenden Gesetze, die dem Einzelnen oft hart
erscheinen, weil sie dem Allgemeinen gegenluiber unnachgiebig gerecht und unparteiisch sind,
muss die Spekulation Zuflucht im Glauben suchen; der unmittelbare und offensichtliche Zweck
steht oft in einem so geringen Verhaltnis zu einem umfassenderen und unbekannten, dass er
relativ absorbiert oder verloren geht. Der Regen, der flr mich unzeitgeman ist und meine
Hoffhungen auf eine reiche Ernte zunichte macht, tut dies, weil er sonst nicht die Ernten einer
anderen Art oder eines ganzen benachbarten Landstrichs hatte segnen und gedeihen lassen
konnen. Der offensichtliche Der Zweck eines plotzlichen Schneesturms oder eines
unerwarteten Windwechsels, dem ich ausgesetzt bin und bei dem ich mein Leben verliere, ist
gering im Vergleich zu den groBen Folgen, die dieser Sturm oder Wind auf einem ganzen
Kontinent haben wird. So bleibt immer das eine von dem Guten und Schlechten, das zunachst
unvereinbar und willkirlich verteilt schien, bestehen, wahrend das andere durch Erklarungen
abnimmt. In einer Welt mit einer Vielzahl von Individuen, einer Welt der Tat und Anstrengung,
einer Welt, die durch den Konflikt der Interessen und das Aufeinanderprallen der Leidenschaften
Spielraum fur die Ausubung der mannlichen und groBzugigen Tugenden bietet, kann nicht
einmal die Allmacht dafur sorgen, dass immer nur das Wohl und die Bequemlichkeit eines
einzelnen Menschen berucksichtigt werden. So beginnt der gebildete Geist bald, die moralische
Uberlegenheit eines Rechtssystems gegeniiber einem System willkiirlicher Einmischung zu
schatzen; und wenn das Durcheinander von Mitteln und Zwecken in eine verstandlichere
Perspektive gebracht wird, wird das teilweise oder scheinbare Gute freudig zugunsten des
Uneigennutzigen und Allgemeinen aufgegeben. Selbstbeherrschung bedeutet nicht unbedingt
Selbstaufopferung. Die wahre Bedeutung dessen, was als Notwendigkeit erschien, ist nicht
willktrliche Macht, sondern Starke und Kraft, die in den Dienst der Intelligenz gestellt werden.



Gott hat uns als Menschen erschaffen und uns in eine Welt des Wandels und der ewigen
Erneuerung gestellt, mit reichlich Kapazitat und Mitteln fur verntnftigen Genuss. Wir lernen,
dass es toricht ist, zu murren, weil wir keine Engel sind und in einer Welt leben, in der Wandel,
Interessenkonflikte und Leidenschaftskonflikte unbekannt sind. Das Mysterium der Welt bleibt
bestehen, wird aber ausreichend aufgeklart, um Vertrauen zu wecken. Wir mussen zugeben,
dass wir keine bessere Welt als diese brauchen, wenn jeder Mensch nur das Beste tun wirde,
was in seiner Macht steht, und das, was er tun sollte. Der Mensch, umgeben von Notwendigkeit,
ist frei, nicht in der verbissenen Entschlossenheit eines isolierten Willens, denn obwohl er
unvermeidlich den Naturgesetzen gehorcht, ist er in der Lage, die Bedingungen ihrer Wirkung im
Verhaltnis zu seinem Wissen in Bezug auf sich selbst zu verandern und so eine durchschnittliche
Einheitlichkeit zwischen ihren Kraften und seinen eigenen zu bewahren. Dies sind einige der
widerspruchlichen Meinungen der Antike; und wir haben Ihnen bis zu einem gewissen Grad ein
Bild des antiken Denkens prasentiert. Soweit es geht, zeigt es uns den Intellekt des Menschen,
der immer darum kampft, Uber die engen Grenzen des Kreises hinauszugehen, in den ihn seine
begrenzten Krafte und seine kurze Sicht einschlieBen; und immer finden wir ihn im Kreis
herumreisend, wie jemand, der sich in einem Holz, um denselben unvermeidlichen und
unloésbaren Schwierigkeiten zu begegnen. Die Wissenschaft mit ihren vielen Instrumenten, die
Astronomie insbesondere mit ihrem Teleskop, die Physik mit dem Mikroskop und die Chemie mit
ihren Analysen und Kombinationen haben unsere Vorstellungen von der Gottheit erheblich
erweitert, indem sie uns die gewaltige Ausdehnung des Universums in beide Richtungen, seine
Sternsysteme und seine unsichtbaren Schwarme kleinsten tierischen Lebens offenbarten;
indem sie uns mit der neuen und wunderbaren Kraft oder Substanz bekannt machten, die wir
Elektrizitdt nennen, anscheinend eine Verbindung zwischen Materie und Geist: und dennoch
wird die Gottheit flr uns nur unverstandlicher als je zuvor, und wir stellen fest, dass wirin
unseren Spekulationen nur immer wieder den alten Gedanken reproduzieren.

Wo also ist inmitten all dieser widerspruchlichen Meinungen das wahre Wort eines Freimaurers?

Mein Bruder, die meisten Fragen, die die Gedanken der Menschen so gequalt haben, sind flr den
menschlichen Intellekt nicht zu verstehen; aber ohne Verstandnis, wie wir Ihnen bisher erklart
haben, dirfen und mussen wir glauben. Das Wahre Wort eines Freimaurers ist in der
verborgenen und tiefen Bedeutung des unaussprechlichen Namens der Gottheit zu finden, der
von Gott Moses mitgeteilt wurde; und diese Bedeutung war lange Zeit durch die
VorsichtsmaBnahmen verloren gegangen, die getroffen wurden, um sie zu verbergen. Die wahre
Aussprache dieses Namens war in Wahrheit ein Geheimnis, in dem jedoch das weitaus tiefere
Geheimnis seiner Bedeutung enthalten war. In dieser Bedeutung ist die gesamte Wahrheit
enthalten, die wir in Bezug auf die Natur Gottes wissen kdnnen. Lange bekannt als AL, AL
SCHADAI, ALOHAYIM und ADONAI; als der Anfuhrer oder Befehlshaber der himmlischen
Armeen; als die Gesamtheit der Krafte [ALOHAYIM] der Natur; als der Machtige, der Siegreiche,
der Rivale von Bal und Osiris; als die Seele der Natur, die Natur selbst, ein Gott, der nur der
personifizierte Mensch war, ein Gott mit menschlichen Leidenschaften, der Gott der Heiden mit
nur einer bloBen Namensanderung, nimmt er in seinen Mitteilungen an Moses den Namen hwhy
[[HUH] an und sagt zu ihm: hyha rca hyha [AHIH ASHR AHIH], ICH BIN, WAS ICH BIN. Lassen Sie
uns die esoterische oder innere Bedeutung dieses unaussprechlichen Namens untersuchen.
hyh [HIH] ist die unvollkommene Zeitform des Verbs SEIN, von dem hyhy [HIHI] das Prasens ist;
yha [AHI - a ist das Personalpronomen ,ich“, das angehangt wird] die erste Person, durch
Apokope; und yhy [IHI] die dritte. Das Verb hat die folgenden Formen: . . . Prateritum, 3. Person,
maskulin Singular, hyh [HIH], existierte, war; 3.Person com Plural, wyh [HIU] . . . Prasens, 3. Pers.
mask. Sing. hyhy [IHIH], einmal awhy [IHUA], laut Apokalypse yha, yhy [AHI, IHI] . . . Infinitiv, hyh,



wyh [HIH, HIU] . . . Imperativ, 2. Pers. mask. Sing., hyh [HIH], Fem. ywh [HUI] . . . Partizip, mask.
Sing., hwh [HUH], ENS — EXISTIEREND. EXISTENZ.

Das Verb wird nie verwendet, da das bloBe logische Kopula oder Verbindungswort ist, war usw.
bei den Griechen, Lateinern und uns selbst verwendet wird. Es impliziert immer Existenz,
Wirklichkeit. Die Prasensform umfasst auch die zuklnftige Bedeutung, . . . soll oder kann sein
oder existieren. Und hwh und awh [HUH und HUA], chaldaische Formen der Imperfektform des

Verbs, sind dieselben wie die hebraischen hyh und hwh [HUH und HIH] und bedeuten war,
existierte, wurde. Nun sind awh und ayh [HUA und HIA] die Personalpronomen [mannlich und
weiblich], ER, SIE. So haben wir in Gen. iv. 20 den Ausdruck, hyh awh [HUA HIH], ER WAR: und in
Lev. xxi. 9, hta ayh hyba [ATH ABIH HIA], IHR Vater. Dieses weibliche Pronomen wird jedoch oft
awh [HUA] geschrieben, und ayh [HIA] kommt nur elfmal im Pentateuch vor. Manchmal bedeutet
die weibliche Form ES; aber dieses Pronomen ist im Allgemeinen in der mannlichen Form.

Wenn entwedery, w, h oder a [Yod, Vav, He oder Aleph] ein Wort beendet und weder unmittelbar
davor noch danach ein Vokal steht, wird es oft abgelehnt; wie in yg [GI] fur ayg [GIA], ein Tal.

Also konnte ayh-awh [HUA-HIA], He-She, richtigerweise als yh-wh [HU-HI] geschrieben werden;
oder durch Vertauschen der Buchstaben, wie es bei den Talmudisten ublich ist, hw-hy [IH-UH],
was das Tetragrammaton oder der unaussprechliche Name ist.

In Gen. |. 27 heiBt es: ,,Also schuf der ALHIM den Menschen nach seinem Bild: nach dem Bild
von ALHIM schuf er ihn: Als Mann und Frau schuf er sie.”

Manchmal wurde das Wort folgendermaBen ausgedrickt; dreieckig:
h

hw

hwh

hwhy

Und wir erfahren, dass diese Bezeichnung des unaussprechlichen Namens bei den Hebraern ein
Symbol der Schopfung war. Die geheimnisvolle Vereinigung Gottes mit seinen Geschdpfen war
im Buchstaben h enthalten, den sie als Vermittler der Allmacht betrachteten und der dem
Besitzer des Namens ermoglichte, Wunder zu wirken.

Das Personalpronomen awh [HUA], HE, wird oft allein verwendet, um die Gottheit
auszudrucken, sagt Lee, dass in solchen Fallen IHUH, IH oder ALHIM oder ein anderer Name
Gottes verstanden wird; aber das ist nicht notwendig. In solchen Fallen bedeutet es das
mannliche, generative oder schopferische Prinzip oder die Kraft.

Es war bei den Talmudisten Ublich, geheime Bedeutungen und Klange von Wortern durch
Vertauschen der Buchstaben zu verbergen. Die Umkehrung der Buchstaben von Waértern war in
der Tat im Altertum Uberall Ublich. So bildeten die Griechen aus Neitha, dem Namen einer
agyptischen Gottin, rickwarts geschrieben Athene, den Namen der Minerva. Im Arabischen
haben wir Nahid, einen Namen des Planeten Venus, der umgekehrt Dihan ergibt, griechisch, auf
Persisch Nihad, Natur; Sir William Jones schreibt das auch Nahid. Strabo teilt uns mit, dass der
armenische Name der Venus Anaitis war. Tien, Himmel, ist auf Chinesisch umgekehrt Neit oder
Neith, das in Sais in Agypten verehrt wird. Neitha umgekehrt, das i weglassen und ein e
hinzufligen, und wir, wie bereits gesagt, Athené. Mitra war der Name der Venus bei den alten
Persern.



Herodot, der uns dies erzahlt, teilt uns auch mit, dass ihr Name bei den Skythen Artim pasa war.
Artim ist Mitra umgekehrt. Die Griechen bildeten also durch Umkehrung Artemis, Diana. Eine der
Bedeutungen von Rama im Sanskrit ist Kama, die Gottheit der Liebe. Wenn wir dies umkehren,
haben wir Amar, und wenn wir a in o andern, Amor, das lateinische Wort fur Liebe. Da das Verb
Amare ist, war die alteste Lesart wahrscheinlich Amar und nicht Amor. Daher wird Dipaka im
Sanskrit, dessen Bedeutung Liebe ist, oft Dipuc geschrieben. Wenn wir dies umkehren, erhalten
wir durch Hinzufligen von o das lateinische Wort Cupido.

Im Arabischen bedeuten die Wurzelbuchstaben rhm, ausgesprochen rahm, den Stamm, Mitleid,
Gnade; umgekehrt haben wir mhr, auf Persisch Liebe und die Sonne. Auf Hebraisch haben wir
Lab, das Herz; und auf Chaldaisch Bal, das Herz; die Wurzelbuchstaben beider sind b und L.

Das persische Wort fur Kopf ist Sar. Umgekehrt wird daraus Ras auf Arabisch und Hebraisch,
Raish auf Chaldaisch, Rash auf Samaritnisch und Ryas auf Athiopisc:h; alle bedeuten Kopf, Chef
usw. Auf Arabisch haben wir kid im Sinne von Regel, Vorschrift, Vertragsartikel, Verpflichtung;
umgekehrt wird daraus durch Hinzufligen von e das griechische dike Gerechtigkeit. Auf Koptisch
haben wir Chlom, eine Krone. Umgekehrt haben wir auf Hebraisch Moloch oder Malec, einen
Konig oder jemanden, der eine Krone tragt. Im Kou-onen, der altesten chinesischen Schrift in
Hieroglyphenschrift, war g Ge [Hi oder Khi, mit gedndertem Anfangsbuchstaben] die Sonne, auf

Persisch Gaw und auf Turkisch Giun. Yue [ ] war der Mond; auf Sanskrit Uh und auf Turkisch Ai.
Man wird sich erinnern, dass in Agypten und anderswo die Sonne urspriinglich weiblich und der
Mond mannlich war. In Agypten war loh der Mond; und bei den Festen des Bacchus riefen sie
unaufhorlich: Euoi Sabvi! Euoi Bakhe! lo Bakhe! lo Bakhe!

Bunsen gibt die folgenden Personalpronomen fur er und sie an:

Er Sie

Christliches Aramaisch...HG..... Hi
Jidisches Aramaisch....HG..... Hi
Hebraisch......... HGO' ..... Hi'
Arabisch.......... Huwa . ... Hiya

Somit verkorpert der Unaussprechliche Name nicht nur die GroBe Philosophische Idee, dass die
Gottheit das ENS, das TO ON, die Absolute Existenz ist, das, dessen Essenz das Existieren ist,
die einzige Substanz von Spinoza, das SEIN, das niemals nicht hatte existieren kdnnen,

im Gegensatz zu dem, was nur wird, nicht die Natur oder die Seele der Natur, sondern das, was
die Natur erschaffen hat; sondern auch die Idee der Mannlichen und Weiblichen Prinzipien in
ihrem hochsten und tiefsten Sinn; namlich, dass Gott ursprunglich in Sich alles umfasste, was
ist: dass Materie nicht gleichzeitig mit Ihm existierte oder unabhangig von Ihm war; dass Er nicht
einfach ein bereits existierendes Chaos zu einem Universum formte und gestaltete; sondern
dass Sein Gedanke sich duBerlich in jenem Universum manifestierte, das so entstand und zuvor
nicht war, auBer wie in lhm enthalten: dass die zeugende Kraft oder der Geist und die zeugende
Materie, die bei den Alten immer als weiblich galten, urspringlich in Gott waren; und dass Er
alles war und ist, was war, was ist und was sein wird: in dem alles andere lebt, sich bewegt und
sein wird. Dies war das groBe Mysterium des unaussprechlichen Namens; und diese wahre
Anordnung seiner Buchstaben und naturlich seine wahre Aussprache und Bedeutung gingen
bald fur alle verloren, auBer fur die wenigen Auserwahlten, denen es anvertraut wurde; es wurde
vor dem einfachen Volk verborgen,



weil die so metaphysisch benannte Gottheit nicht jener personliche und kapriziose und
gleichsam greifbare Gott war, an den sie glaubten und der allein in Reichweite ihrer rohen
Fahigkeiten war. Diodorus sagt, dass der Name, den Moses Gott gab, IAW war. Theodoras sagt,
dass die Samaritaner Gott IABE nannten, die Juden jedoch IAW. Philo Byblius gibt die Form IEUW
an; und Clemens von Alexandria IAOU. Macrobius sagt, dass es ein anerkanntes Axiom unter
den Heiden war, dass das dreibuchstabige IAW der heilige Name des Hochsten Gottes war. Und
das Orakel von Clarian sagte: ,,Lerne, dass IAW der groBe Hochste Gott ist, der Uber alles
herrscht.”

Der Buchstabe | bedeutet Einheit. A und W sind der erste und der letzte Buchstabe des
griechischen Alphabets. Daher der haufige Ausdruck: ,lch bin der Erste und ich bin der

Letzte; und auBer mir gibt es keinen anderen Gott. Ich bin Aund W, der Erste und der Letzte. Ich
bin Aund W, der Anfang und das Ende, das ist und war und kommen wird: der Allmachtige.”
Denn darin sehen wir die gleiche groBe Wahrheit angedeutet; dass Gott alles in allem ist—die
Ursache und die Wirkung — der Anfang oder Impuls oder die zeugende Kraft: und das Ende oder
Ergebnis oder das, das hervorgebracht wird: dass Er in Wirklichkeit alles ist, was ist, was je war
und was je sein wird; in diesem Sinne, dass nichts auBer Ihm ewig und mit Ihm gleich ewig
existiert hat, unabhangig von Ihm und selbstexistent oder selbstentstanden. Und so wird die
Bedeutung des Ausdrucks ALOHAYIM, eines Pluralnomens, das im Schdpfungsbericht, mit dem
die Genesis beginnt, mit einem Verb im Singular verwendet wird, und des Namens oder Titels
IHUHALHIM, der zum ersten Mal im 4. Vers des 2. Kapitels des gleichen Buches verwendet wird,
klar. ALHIM ist die Gesamtheit der offenbarten schopferischen Krafte oder Machte der Gottheit,
seiner Emanationen; und IHUH-ALHIM ist die ABSOLUTE Existenz oder Essenz dieser Machte
und Krafte, deren aktive Manifestationen und Emanationen sie sind. Das war die tiefe Wahrheit,
die in der alten Allegorie verborgen und vor dem allgemeinen Blick durch einen doppelten
Schleier verdeckt war. Das war die esoterische Bedeutung der Entstehung und Produktion der
indischen, chaldaischen und phonizischen Kosmogonien; und der aktiven und passiven Machte,
der mannlichen und weiblichen Prinzipien; des Himmels und seiner Himmelskorper, die zeugen,
und der Erde, die hervorbringt; all dies verbarg vor der vulgaren Ansicht, da es Uber ihrem
Verstandnis liegt, die Lehre, dass die Materie nicht ewig ist, sondern dass Gott die einzige
ursprungliche Existenz war, das ABSOLUTE, von dem alles ausgegangen ist und zu dem alles
zuruckkehrt: und dass alle moralischen Gesetze nicht aus der Beziehung der Dinge entspringen,
sondern aus Seiner Weisheit und Seiner wesentlichen Gerechtigkeit als dem allméchtigen
Gesetzgeber. Und von diesem WAHREN WORT wird mit voller Zuverlassigkeit gesagt, es sei
verloren gegangen; denn seine Bedeutung ging verloren, selbst unter den Hebraern, obwohl wir
den Namen (seine wirkliche Bedeutung: unvermutet), im HU der Druiden und im FO-HI der
Chinesen. Wenn wir uns die absolute Wahrheit, Schonheit oder das Gute vorstellen, konnen wir
nicht bei der Abstraktion von beidem stehen bleiben. Wir sind gezwungen, jedes auf ein
lebendiges und substantielles Wesen zu beziehen, in dem sie ihre Grundlage haben, ein Wesen,
das das erste und letzte Prinzip von jedem ist. Moralische Wahrheit kann, wie jede andere
universelle und notwendige Wahrheit, keine bloBe Abstraktion bleiben. Abstraktionen sind
Unwirklichkeiten. In uns selbst wird moralische Wahrheit lediglich vorgestellt. Es muss irgendwo
ein Wesen geben, das sie nicht nur vorstellt, sondern sie auch ausmacht. Sie hat diese
Eigenschaft; dass sie in den Augen unserer Intelligenz nicht nur eine universelle und notwendige
Wahrheit ist, sondern eine, die fur unseren Willen verbindlich ist. Sie ist EIN GESETZ. Wir legen
dieses Gesetz nicht selbst fest. Es wird uns trotz allem auferlegt: Sein Prinzip muss auBerhalb
von uns sein. Es setzt einen Gesetzgeber voraus. Er kann nicht das Wesen sein, fur das das
Gesetz gilt; sondern muss eines sein, das im hochsten MaBe alle Merkmale der moralischen
Wahrheit besitzt.



Das moralische Gesetz, universell und notwendig, hat notwendigerweise als seinen Urheber ein
notwendiges Wesen: — bestehend aus Gerechtigkeit und Nachstenliebe, muss sein Urheber ein
Wesen sein, das die Fulle von beidem besitzt. Wie alle schénen und alle wahren Dinge sich
selbst beziehen, diese auf eine Einheit, die absolute WAHRHEIT ist, und jene auf eine Einheit,
die absolute SCHONHEIT ist, so konzentrieren sich alle moralischen Prinzipien auf ein einziges
Prinzip, das DAS GUTE ist. So gelangen wir zu der Vorstellung des GUTE an sich, des
ABSOLUTEN Guten, das allen besonderen Pflichten Uberlegen ist und in diesen Pflichten
bestimmt ist. Dieses Absolute Gute muss notwendigerweise ein Attribut des Absoluten WESENS
sein. Es kann nicht mehrere Absolute Wesen geben; dasjenige, in dem Absolute Wahrheit und
Absolute Schonheit verwirklicht sind, ist verschieden von demjenigen, in dem Absolutes Gutes
verwirklicht ist. Das Absolute impliziert notwendigerweise absolute Einheit. Das Wahre, das
Schéne und das Gute sind nicht drei verschiedene Wesenheiten: sondern sie sind ein und
dieselbe Wesenheit, betrachtet in ihren grundlegenden Eigenschaften: die verschiedenen
Phasen, die in unseren Augen die absolute und unendliche Vollkommenheit annimmt. In der
Welt des Endlichen und Relativen manifestiert, trennen sich diese drei Eigenschaften
voneinander und werden von unserem Verstand unterschieden, der nichts anderes als durch
Unterteilung begreifen kann. Aber in dem Wesen, von dem sie ausgehen, sind sie untrennbar
vereint; und dieses Wesen, zugleich dreifach und eins, das fasst in sich vollkommene Schdnheit,
vollkommene Wahrheit und das vollkommene Gute zusammen, ist GOTT. Gott ist
notwendigerweise das Prinzip der moralischen Wahrheit und der persénlichen Moral. Der
Mensch ist eine moralische Person, das heiBt, eine, die mit Vernunft und Freiheit ausgestattet
ist. Erist der Tugend fahig: und Tugend hat zwei Hauptformen, Respekt flr andere und Liebe zu
anderen, — Gerechtigkeit und Nachstenliebe. Das Geschdpf kann keine wirkliche und
wesentliche Eigenschaft besitzen, die der Schopfer nicht besitzt. Die Wirkung kann ihre Realitat
und Existenz nur aus ihrer Ursache beziehen. Die Ursache enthalt in sich zumindest das
Wesentliche der Wirkung. Das Merkmal der Wirkung ist Minderwertigkeit, Mangelhaftigkeit,
Unvollkommenheit. Abhangig und abgeleitet tragt sie die Zeichen und Bedingungen der
Abhangigkeit in sich; und ihre Unvollkommenheit beweist die Vollkommenheit der Ursache;
sonst wurde in der Wirkung etwas Immanentes ohne eine Ursache stecken. Gott ist kein
logisches Wesen, dessen Natur durch Deduktion und mittels algebraischer Gleichungen erklart
werden kann. Wenn wir, ausgehend von einem priméaren Attribut, die Attribute Gottes nach der
Art der Geometer und Scholastiker voneinander ableiten, haben wir nichts als Abstraktionen.
Wir mussen aus dieser leeren Dialektik herauskommen, um zu einem wahren und lebendigen
Gott zu gelangen. Die erste Vorstellung, die wir von Gott haben, die eines unendlichen Wesens,
wird uns nicht a priori, unabhangig von aller Erfahrung, gegeben. Es ist unser Bewusstsein von
uns selbst als Wesen und zugleich begrenztes Wesen, das uns sofort zur Vorstellung eines
Wesens erhebt, des Prinzips unseres Seins und sich selbst ohne Grenzen. Wenn die Existenz,
die wir besitzen, uns zwingt, auf eine Ursache zuriickzugreifen, die dieselbe Existenzin
unendlichem MaBe besitzt, erfordern alle wesentlichen Attribute der Existenz, die wir besitzen,
gleichermaBen jeweils eine unendliche Ursache. Gott ist also nicht mehr das unendliche,
abstrakte, unbestimmte Wesen, das Vernunft und Herz nicht begreifen kdnnen, sondern ein
reales Wesen, bestimmt wie wir selbst, eine moralische Person wie wir selbst; und das Studium
unserer eigenen Seelen wird uns, ohne auf Hypothesen zurtickzugreifen, zu einer Vorstellung
von Gott fihren, die sowohl erhaben als auch mit uns selbst verbunden ist. Wenn der Mensch
frei ist, muss Gott es auch sein. Es ware seltsam, wenn, wahrend das Geschopf diese
wunderbare Macht hat, Uber sich selbst zu verfugen, frei zu wahlen und zu wollen, das Wesen,
das ihn erschaffen hat, einer notwendigen Entwicklung unterworfen ware, deren Ursache,
obwohlin sich selbst ist eine Art abstrakte, mechanische oder metaphysische Kraft, die der
persdénlichen,



freiwilligen Ursache, die wir sind und der wir uns am klarsten bewusst sind, unterlegen ist. Gott
ist frei, weil wir es sind: aber er ist nicht frei, wie wir es sind. Er ist gleichzeitig alles, was wir sind,
und nichts, was wir sind. Er besitzt dieselben Eigenschaften wie wir, aber ins Unendliche
ausgedehnt. Er besitzt also eine unendliche Freiheit, verbunden mit einer unendlichen
Intelligenz; und da seine Intelligenz unfehlbar ist, frei von der Unsicherheit der Uberlegung und
auf einen Blick erkennt, wo das Gute ist, so vollbringt seine Freiheit es spontan und ohne
Anstrengung. So wie wir Gott diese Freiheit zuschreiben, die die Grundlage unserer Existenz ist,

Ubertragen wir auch Gerechtigkeit und Nachstenliebe von unserer eigenen auf seinen Charakter.
Im Menschen sind sie Tugenden: in Gott seine Eigenschaften. Was in uns die mihsame
Eroberung der Freiheitist, ist in ihm seine eigentliche Natur. Die Idee des Rechts und die
Achtung vor dem Recht sind Zeichen der Wirde unserer Existenz. Wenn die Achtung vor
Rechten das Wesen der Gerechtigkeit ist, muss das vollkommene Wesen die Rechte seiner
niedrigsten Geschopfe kennen und respektieren, denn er hat ihnen diese Rechte zugesprochen.
In Gott wohnt eine souverane Gerechtigkeit, die jedem das gibt, was ihm zusteht, nicht nach
trigerischem Schein, sondern nach der Wahrheit der Dinge. Und wenn der Mensch, ein
begrenztes Wesen, die Macht hat, aus sich selbst herauszugehen, seine eigene Person zu
vergessen, einen anderen wie sich selbst zu lieben und sich seinem Gluck, seiner Wirde und
Vollkommenheit zu widmen, muss das vollkommene Wesen in unendlichem MaBe diese
uneigennutzige Zartlichkeit, diese Nachstenliebe, die hdchste Tugend der menschlichen Person,
besitzen. In Gott steckt eine unendliche Zartlichkeit fur seine Geschopfe, die sich darin zeigt,
dass er uns die Existenz schenkt, die er uns hatte vorenthalten konnen, und jeden Tag zeigt sie
sich in unzahligen Zeichen seiner gottlichen Vorsehung. Platon verstand diese Liebe Gottes gut
und druckte sie in diesen groBen Worten aus: ,Lasst uns Uber die Ursache sprechen, die den
obersten Organisator des Universums dazu brachte, dieses Universum zu erschaffen und zu
ordnen. Er war gut; und wer gut ist, kennt keinerlei boswillige Absichten. Davon abgesehen
wollte er, dass die geschaffenen Dinge ihm so weit wie moglich dhnlich sein sollten.“ Und das
Christentum wiederum sagte: ,,Gott hat die Menschen so geliebt, dass er ihnen seinen einzigen
Sohn gab.”“ Es ist nicht richtig, wie oft getan, zu behaupten, dass das Christentum in gewisser
Weise dieses edle Gefuhl entdeckt hat. Wir durfen die menschliche Natur nicht herabsetzen, um
das Christentum zu erhohen. Die Antike kannte, beschrieb und praktizierte Nachstenliebe;
deren erstes, so ergreifendes und Gott sei Dank! So verbreitet ist Gute, wie ihr erhabenstes
Merkmal Heldentum ist. Wohltatigkeit ist Hingabe an einen anderen; und es ist lacherlich
sinnlos, vorzugeben, dass es jemals ein Zeitalter der Welt gegeben hat, in dem die menschliche
Seele dieses Teils ihres Erbes, der Kraft der Hingabe, beraubt war. Aber es ist sicher, dass das
Christentum diese Tugend verbreitet und popular gemacht hat, und dass vor Christus diese
Worte niemals ausgesprochen wurden: ,,LIEBT EINANDER; DENN DAS IST DAS GANZE GESETZ.“

Wohltatigkeit setzt Gerechtigkeit voraus. Wer seinen Bruder wahrhaftig liebt, achtet die Rechte
seines Bruders; aber er tut mehr, er vergisst seine eigenen. Der Egoismus verkauft oder nimmt.
Die Liebe erfreut sich am Geben. In Gott ist die Liebe, was sie in uns ist; aberin einem
unendlichen AusmaB. Gott ist in seiner Nachstenliebe unerschopflich, wie er in seinem Wesen
unerschopflich ist. Diese unendliche Allmacht und unendliche Nachstenliebe, die durch
bewundernswerte Glite aus dem SchoB ihrer unermesslichen Liebe die Gunstbeweise schopft,
die sie der Welt und der Menschheit unaufhorlich schenkt, lehrt uns, dass wir umso mehr
besitzen, je mehr wir geben. Da Gott ganz gerecht und ganz gut ist, kann er nichts anderes
wollen als das, was gut und gerecht ist. Da er allmachtig ist, kann er alles tun, was er will, und
tut es folglich auch. Die Welt ist das Werk Gottes: Sie ist daher perfekt geschaffen. Dennoch gibt
es Unordnung in der Welt, die die Gerechtigkeit und Gute Gottes in Frage zu stellen scheint.



Ein Grundsatz, der untrennbar mit der Idee des Guten verbunden ist, sagt uns, dass jeder
moralische Akteur eine Belohnung verdient, wenn er Gutes tut, und eine Bestrafung, wenn er
Boses tut. Dieser Grundsatz ist universell und notwendig. Er ist absolut. Wenn er in dieser Welt
nicht gilt, ist er falsch oder die Welt ist schlecht geordnet. Aber auf gute Taten folgt nicht immer
Gluck und auf bése nicht immer Elend. Obwohl diese Tatsache oft eher scheinbar als real ist;
obwohl Tugend, ein Kampf gegen die Leidenschaften, voller Wirde, aber voller Kummer und
Schmerz, letzteres als Voraussetzung hat, sind die Schmerzen, die auf Laster folgen, doch
groBer; und Tugend tragt am meisten zu Gesundheit, Kraft und einem langen Leben bei; obwohl
das friedliche Gewissen, das die Tugend begleitet, inneres Glliick schafft; obwohl die 6ffentliche
Meinung im Allgemeinen richtig Uber den Charakter der Menschen entscheidet und Tugend mit
Wertschatzung und Ricksicht belohnt und Laster mit Verachtung und Niedertracht; und obwohl
letztlich Gerechtigkeit in der Welt herrscht und der sicherste Weg zum Gluck immer noch der der
Tugend ist, gibt es doch Ausnahmen. Tugend wird in diesem Leben nicht immer belohnt und
Laster nicht immer bestraft. Die Daten dieses Problems sind folgende: 1. Das Prinzip von
Verdienst und Schuld in uns ist absolut: jede gute Tat sollte belohnt, jede schlechte bestraft
werden: 2. Gott ist gerecht, da er allmachtig ist: 3. Es gibt in dieser Welt besondere Falle, die
dem notwendigen und universellen Gesetz von Verdienst und Schuld widersprechen. Was ist
das Ergebnis? Die Ablehnung der beiden Prinzipien, dass Gott gerecht ist und das Gesetz von
Verdienst und Schuld absolut ist, bedeutet, das gesamte Gebaude des menschlichen Glaubens
bis auf die Grundmauern niederzureiBen. Sie aufrechtzuerhalten bedeutet zuzugeben, dass das
gegenwartige Leben beendet oder anderswo fortgesetzt werden muss. Die moralische Person,
die gut oder schlecht handelt und auf Belohnung oder Strafe wartet, ist mit einem Korper
verbunden, lebt mit ihm, nutzt ihn, hdngt in gewissem MaBe von ihm ab, ist aber nicht er. Der
Korper besteht aus Teilen. Er nimmt ab oder zu, er ist bis ins Unendliche teilbar. Aber dieses
Etwas, das ein Selbstbewusstsein hat und ,,ICH, MICH* sagt; das sich frei und verantwortlich
fahlt, fUhlt auch, dass es nicht geteilt werden kann, dass es ein einfaches Wesen ist; dass das
ICH nicht halbiert werden kann, dass, wenn ein Korperteil abgeschnitten und weggeworfen wird,
kein Teil des ICH mitgeht: dass es trotz der Vielfalt der Phdnomene, die es nacheinander
offenbaren, mit sich selbst identisch bleibt. Diese Identitat, Unteilbarkeit und absolute Einheit
der Person sind ihre Spiritualitat, das wahre Wesen der Person. Es ist nicht im Geringsten eine
Hypothese, zu behaupten, dass die Seele sich wesentlich vom Kérper unterscheidet. Mit der
Seele meinen wir die Person, die nicht vom Bewusstsein der Eigenschaften, die sie ausmachen,
getrennt ist — Denken und Wille. Die Existenz ohne Bewusstsein ist ein abstraktes Wesen und
keine Person. Es ist die Person, die identisch, eins, einfach ist. Ihre Eigenschaften, die sie
entwickeln, teilen sie nicht. Unteilbar, unaufléslich und maéglicherweise unsterblich. Wenn
absolute Gerechtigkeit diese Unsterblichkeit verlangt, fordert sie nicht das Unmogliche. Die
Spiritualitat der Seele ist die Voraussetzung und notwendige Grundlage der Unsterblichkeit: das
Gesetz von Verdienst und Schuld der direkte Beweis dafur. Das erste ist der metaphysische, das
zweite der moralische Beweis. Fligen Sie dazu die Tendenz aller Krafte der Seele zum
Unendlichen und das Prinzip der endgultigen Ursachen hinzu, und der Beweis der
Unsterblichkeit der Seele ist vollstandig. Gott ist daher im Freimaurer-Glaubensbekenntnis
UNENDLICHE WAHRHEIT, UNENDLICHE SCHONHEIT, UNENDLICHE GUTE. Er ist das
Allerheiligste, als Urheber des Sittengesetzes, als PRINZIP der Freiheit, der Gerechtigkeit und
Nachstenliebe, Spender von Belohnung und Strafe. Ein solcher Gott ist kein abstrakter Gott,
sondern eine intelligente und freie Person, die uns nach seinem Bild geschaffen hat, von der wir
das Gesetz erhalten, das Uber unser Schicksal herrscht, und deren Urteil wir erwarten. Es ist
seine Liebe, die uns zu unseren Taten der Nachstenliebe inspiriert: Es ist seine Gerechtigkeit, die
unsere Gerechtigkeit und die der Gesellschaft und der Gesetze regiert.



Wir erinnern uns standig daran, dass er unendlich ist, denn sonst wirden wir seine Natur
herabwurdigen: aber er ware fur uns, als ob er nicht ware, wenn seine unendliche Natur nicht
Formen hatte, die uns selbst innewohnen, die Formen unserer eigenen Vernunft und Seele.
Wenn wir Wahrheit, Gerechtigkeit und Seelenedelheit lieben, sollten wir wissen, dass es Gott
ist, den wir unter diesen besonderen Formen lieben, und wir sollten sie alle zu einem groBen Akt
vollkommener Frommigkeit vereinen. Wir sollten fuhlen, dass wir uns standig inmitten der
gewaltigen Krafte des Universums bewegen, die nur die Krafte Gottes sind; dass wir in unseren
Studien, wenn wir eine Wahrheit erlangen, dem Gedanken Gottes gegenuberstehen; wenn wir
das Richtige lernen, lernen wir den Willen Gottes, der als Verhaltensregel flir das Universum
festgelegt ist; und wenn wir uneigennutzige Liebe empfinden, sollten wir wissen, dass wir an den
Gefluihlen des unendlichen Gottes teilhaben. Wenn wir dann die machtige kosmische Kraft
verehren, werden wir nicht einem blinden Schicksal in einer atheistischen oder pantheistischen
Welt gegenlberstehen, sondern dem unendlichen Gott, den wir fihlen und kennen. Dann
werden wir uns des Geistes Gottes bewusst sein, Gottes Gewissen kennen, seine Gefuhle
spuren und unsere eigene Existenz wird im unendlichen Wesen Gottes sein. Die Welt ist ein
Ganzes, das seine Harmonie hat; denn ein Gott, der Einer ist, konnte nur ein vollstandiges und
harmonisches Werk schaffen. Die Harmonie des Universums entspricht der Einheit Gottes, so
wie die unbestimmte Quantitat das fehlerhafte Zeichen der Unendlichkeit Gottes ist. Zu sagen,
dass das Universum Gott ist, bedeutet, nur die Welt zu akzeptieren und Gott zu leugnen. Geben
Sie ihm, wie Sie wollen, im Grunde ist es Atheismus. Andererseits ist die Annahme, dass das
Universum frei von Gott ist und dass Er vollig davon getrennt ist, eine unhaltbare und fast
unmaogliche Abstraktion. Unterscheiden heiBt nicht trennen. Ich unterscheide, aber trenne mich
nicht von meinen Eigenschaften und Wirkungen. Gott ist also nicht das Universum, obwohl Er
Uberall im Geiste und in Wahrheit gegenwartig ist. Fur uns wie fur Platon liegt die absolute
Wahrheit in Gott. Es ist Gott selbst in einer seiner Phasen. In Gott, als ihrem Ursprung, sind die
unveradnderlichen Prinzipien der Realitat und Erkenntnis. In Inm erhalten die Dinge ihre Form.
zugleich ihre Existenz und ihre Verstandlichkeit. Indem unsere eigene Vernunft an der gottlichen
Vernunft teilhat, besitzt sie etwas vom Absoluten. Jedes Urteil der Vernunft umhullt eine
notwendige Wahrheit, und jede notwendige Wahrheit setzt die notwendige Existenz voraus. So
erheben wir uns von jeder Seite — vor allem von der Metaphysik, Asthetik und Moral - zum selben
Prinzip, dem gemeinsamen Mittelpunkt und letzten Fundament aller Wahrheit, aller Schonheit,
allen Guten. Das Wahre, das Schéne, das Gute sind nur verschiedene Offenbarungen ein und
desselben Seins. So erreichen wir die Schwelle der Religion und stehen in Gemeinschaft mit den
groBen Philosophien, die alle einen Gott verkiinden; und gleichzeitig mit den Religionen, die die
Erde bedecken und alle auf dem heiligen Fundament der naturlichen Religion ruhen; jener
Religion, die uns das natirliche Licht offenbart, das allen Menschen gegeben ist, ohne die Hilfe
einer besonderen Offenbarung. Solange die Philosophie nicht zur Religion gelangt, steht sie
unter allen Arten der Anbetung, selbst der unvollkommensten; denn sie geben dem Menschen
wenigstens einen Vater, einen Zeugen, einen Troster, einen Richter. Durch die Religion verbindet
sich die Philosophie mit der Menschheit, die von einem Ende der Welt zum anderen nach Gott
strebt, an Gott glaubt, auf Gott hofft. Die Philosophie enthalt in sich die gemeinsame Grundlage
aller religivsen Uberzeugungen; sie leiht ihnen sozusagen deren Prinzipien und gibt sie ihnen
zuruck, umgeben von Licht, Uber die Unsicherheit erhoben, sicher gegen alle Angriffe. Aus der
Notwendigkeit seiner Natur muss das Unendliche das Endliche erschaffen und bewahren und
dem Endlichen in seinen Formen etwas von seiner eigenen Art geben und mitteilen. Wir kdnnen
uns kein endliches Ding vorstellen, das ohne Gott, dessen unendliche Grundlage und Grund,
existiert; noch konnen wir uns vorstellen, dass Gott ohne etwas existiert. Gott ist die notwendige
logische Bedingung einer Welt, ihre notwendige Ursache; eine Welt ist die notwendige logische
Bedingung Gottes, seine notwendige Folge.



Es entspricht Seiner Unendlichen Vollkommenheit, zu erschaffen und dann alles, was Er
erschafft, zu bewahren und zu segnen. Das ist die Schlussfolgerung der modernen
metaphysischen Wissenschaft. Der Strom der Philosophie verlauft von Aristoteles zu Hegel und
bricht mit dieser Schlussfolgerung ab: und dann kehrt die alte Schwierigkeit wieder zuruck.
Wenn es in Seiner Natur liegt, zu erschaffen —wenn wir uns nicht vorstellen kénnen, dass Er
allein existiert, ohne zu erschaffen, ohne erschaffen zu haben, dann existierte das, was Er schuf,
gleichzeitig mit Ihm. Wenn Er einen Augenblick existieren konnte, ohne zu erschaffen, dann
konnte Er dies ebenso gut fur eine Myriade von Jahren tun. Ewigkeiten. Und so kommt wieder die
alte Lehre von einem Gott auf uns zu, der Seele des Universums, und mit ihm koexistierend.
Denn was er schuf, hatte einen Anfang; und wie lange diese Schdpfung auch her sein mochte,
eine Ewigkeit war zuvor vergangen. Der Unterschied zwischen einem Anfang und keinem Anfang
ist unendlich. Aber Gber manche Dinge kdnnen wir sicher sein. Wir sind uns unserer selbst
bewusst — unserer selbst, wenn nicht als Substanzen, so doch zumindest als Krafte, die sein,
tun, leiden konnen. Wir sind uns unserer selbst nicht als selbstentstanden oder als allein
selbsterhaltend bewusst; sondern nur als abhangig, zuerst fur die Existenz, seitdem flr den
Erhalt. Unter den primaren Ideen des Bewusstseins, die untrennbar davon sind, den Atomen des
Selbstbewusstseins, finden wir die Idee Gottes. Sorgfaltig untersucht durch den prufenden
Intellekt ist es die Idee von Gott als unendlich, vollkommen machtig, weise, gerecht, liebend,
heilig; absolutes Wesen ohne Begrenzung. Dies hat uns erschaffen, hat alles erschaffen, erhalt
uns, erhalt alles; hat unseren Korper erschaffen, nicht durch eine einzige Handlung, sondern
durch eine Reihe von Handlungen, die sich tber eine lange Abfolge von Jahren erstrecken —denn
der menschliche Korper ist das Ergebnis aller erschaffenen Dinge — hat unseren Geist, unseren
Verstand, unser Gewissen, unsere Gefuhle, unsere Seele, unseren Willen erschaffen, jedem
seine natlrliche Handlungsweise zugeteilt und jedes auf sein eigenes Ziel ausgerichtet. So fuhrt
uns das Selbstbewusstsein zum Bewusstsein Gottes und schlieBlich zum Bewusstsein eines
unendlichen Gottes. Dies ist der hochste Beweis unserer eigenen Existenz und der hdchste
Beweis seiner. Wenn es Uberhaupt einen Gott gibt, muss er im Raum allgegenwartig sein.
Jenseits der letzten Sterne muss er sein, so wie er hier ist. Es kann kein Staubkorn geben, das die
Sonnenstrahlen bevodlkert, keine kleine Lebenszelle, die das Mikroskop im Samensporula eines
Mooses entdeckt, ohne dass er daist. Er muss auch in der Zeit allgegenwartig sein. Es gab keine
Sekunde, bevor die Sterne zu brennen begannen, aber Gott war in dieser Sekunde. Im
entferntesten nebeligen Fleck in Orions Gurtel und in jedem der Millionen, die einen Quadratzoll
Kalkstein bevolkern, ist Gott gleichermaBen gegenwartig. Er ist im kleinsten vorstellbaren oder
sogar unvorstellbaren Teil der Zeit und in jeder Sekunde ihres gewaltigsten und unvorstellbarsten
Volumens; sein Hier ist gleichbedeutend mit dem gesamten Raum, sein Jetzt ist zeitgleich mit
dem gesamten Zeitvolumen. Durch diesen ganzen Raum, in dieser ganzen Zeit erstreckt sich
sein Wesen, breitet sich ungeteilt aus, wirkt unverbraucht; Gottin all seiner Unendlichkeit,
vollkommen machtig, weise, gerecht, liebevoll und heilig. Sein Wesen ist eine unendliche
Aktivitat, ein Schaffen und damit ein Sich-selbst-Geben an die Welt. Das Sein der Welt ist ein
Werden, ein erschaffenes und fortbestehendes Sein. Es ist jetzt so und war so, unberechenbar
und unvorstellbar, vor Millionen von Zeitaltern. All das ist Philosophie, die unausweichliche
Schlussfolgerung des menschlichen Geistes. Es ist nicht die Meinung von Coleridge und Kant,
sondern ihre Wissenschaft; nicht das, was sie vermuten, sondern das, was sie wissen. Aufgrund
dieser Innewohnen Gottes in der Materie sagen wir, dass die Welt eine Offenbarung von lhm ist,
ihre Existenz ein Beweis von Ihm. Er ist in Seinem Werk. Die vielfaltige Wirkung des Universums
ist nur Seine Betriebsweise, und alle materiellen Dinge stehen in Verbindung mit lhm. Alle
wachsen und bewegen sich und leben in lhm und durch Ihn, und nur so. Lassen Sie |hn sich aus
dem Raum zurlickziehen, den irgendetwas einnimmt, und es hort auf zu sein.



Lassen Sie lhn irgendeine Eigenschaft Seiner Natur von irgendetwas zuruickziehen, und es hort
auf zu sein. Alle mussen an lhm teilhaben, Er wohnt in jedem und transzendiert doch alles. Dass
die phantasievolle Religion nicht zur Philosophie wurde, schlieBt nicht aus, dass die Philosophie
mit der wahren Religion zusammenfallt. Die Philosophie oder vielmehr ihr Gegenstand, die
gottliche Ordnung des Universums, ist der intellektuelle Fuhrer, den das religiose Geflihl
braucht. Wahrend sie die wirklichen Beziehungen des Endlichen erforscht, erhalt sie ein sich
standig verbesserndes und selbstkorrigierendes MaB des vollkommenen Gesetzes des
Evangeliums der Liebe und Freiheit und ein Mittel, den Spiritualismus der offenbarten Religion in
die Tat umzusetzen. Sie etabliert das Gesetz, indem sie dessen Bedingungen festlegt. Sie leitet
den Geist, damit er seinen Weg zur Verbesserung des Lebens und zur Steigerung des Gllucks
findet. Solange die Religion stationar war, konnte die Wissenschaft nicht allein gehen. Wenn
beide als fortschrittlich anerkannt werden, werden ihre Interessen und Ziele identifiziert.
Aristoteles begann zu zeigen, wie Religion auf einer intellektuellen Grundlage gegrindet werden
kann. Aber die Grundlage, die er legte, war zu eng. Indem Bacon der Philosophie ein bestimmtes
Ziel und eine bestimmte Methode gab, gab er ihr gleichzeitig eine sicherere und sich selbst
erweiternde Grundlage. Unsere Position ist die von intellektuellen Wesen, die von
Beschrankungen umgeben sind; und da letztere konstant sind, mussen wir den praktischen Wert
von Gesetzen erkennen, in deren Untersuchung und Anwendung diese scheinbar endlose
Karriere des intellektuellen und moralischen Fortschritts besteht, den das Geflihl der Religion
inspiriert und veredelt. Der Titel eines Heiligen wird allgemein flr diejenigen beansprucht, die
stolz darauf sind, die Philosophie zu verachten, doch der Glaube wird stolpern und das Gefuhl
wird irrefihren, wenn nicht Wissen in ausreichender Menge und Qualitat vorhanden ist, um das
eine zu reinigen und dem anderen eine positive Richtung zu geben.

Die Wissenschaft besteht aus jenen ausgereiften Schlussfolgerungen aus der Erfahrung, die alle
anderen Erfahrungen bestatigen. Sie ist kein festes System, das einer Revision Uberlegen ware,
sondern jene fortschreitende Vermittlung zwischen Unwissenheit und Weisheit, die zum Teil von
Platon erdacht wurde, dessen unmittelbares Ziel das Glick und dessen Antrieb die hochste Art
der Liebe ist. Die Wissenschaft erkennt und vereint alles, was sowohlin den alten
Vermittlungssystemen, dem heroischen System oder dem System von Handlung und
Anstrengung, als auch in der mystischen Theorie der spirituellen, kontemplativen Gemeinschaft
wirklich wertvoll war. ,,Horen Sie mir zu*®, sagt Galen, ,,als der Stimme des eleusinischen
Hierophanten, und glauben Sie, dass das Studium der Natur ein Mysterium ist, das nicht
weniger wichtig ist als das ihre und auch nicht weniger geeignet, die Weisheit und Macht des
groBen Schopfers zu demonstrieren. lhre Lehren und Demonstrationen waren dunkel, aber
unsere sind klar und unmissverstandlich.” Der Wissenschaft verdanken wir es, dass kein
Mensch mehr das Recht hat, sich als Mittelpunkt zu betrachten, um den sich das ganze
Universum des Lebens und der Bewegung dreht — als das immens wichtige Individuum, far
dessen Bequemlichkeit und sogar luxuriose Bequemlichkeit und Genuss das ganze Universum
geschaffen wurde. Auf der einen Seite hat sie uns ein unendliches Universum aus Sternen und
Sonnen und Welten in unermesslichen Entfernungen voneinander gezeigt, in deren
majestatischer und furchterregender Gegenwart wir versinken und sogar unsere Welt in
Bedeutungslosigkeit versinkt; wahrend uns auf der anderen Seite das Mikroskop in jeder Trane
und jedem Tropfen fauligen Wassers in Kommunikation mit neuen Welten organisierter
Lebewesen gebracht hat, die mit Sinnen, Nerven, Appetit und Instinkten begabt sind. So lehrt
uns die Wissenschaft, dass wir nur ein infinitesimaler Teil eines groBen Ganzen sind, das sich
auf jeder Seite von uns und Uber und unter uns erstreckt, unendlich in seinen Komplikationen,
und das nur unendliche Weisheit begreifen kann.



Die unendliche Weisheit hat die unendliche Abfolge der Wesen arrangiert, die die Notwendigkeit
von Geburt, Verfall und Tod mit sich bringt, und hat die erhabensten Tugenden maoglich gemacht,
indem sie jene Konflikte, Ruckschlage, Prifungen und Harten zur Verfligung stellte, ohne die
nicht einmalihre Namen hatten erfunden werden kdnnen. Wissen lasst sich in Macht
umwandeln und Axiome in Regeln der Nutzlichkeit und Pflicht. Die moderne Wissenschaft ist
sozial und kommunikativ. Sie ist sowohl moralisch als auch intellektuell; machtig, aber dennoch
friedlich und uneigennutzig; sie bindet den Menschen an den Menschen ebenso wie an das
Universum; sie fullt die Einzelheiten der Verpflichtung aus und hegt Tugendimpulse, und indem
sie klare Beweise fur die Konsistenz und Identitat aller Dinge liefert, Interessen, die Rivalitat
durch Kooperation und Eifersucht durch GroBzugigkeit ersetzen und viel starker als jedes andere
Mittel dazu neigen, den Geist der Religion zu verwirklichen, indem sie jene hartnackigen Leiden
heilen, die, wenn man ihren wahren Ursprung zurickverfolgt, in einer unwissenden Annahme
der geizigen Strenge der Vorsehung und der daraus folgenden Gier selbstsichtiger Menschen
wurzeln, die das, was ihnen wie von ihr abgendtigt schien, fur sich behalten oder sich
gegenseitig bestehlen, anstatt in aller Ruhe das Eigene zu genieBen. Wir werden wahrscheinlich
nie jene hoheren Formen erreichen, die die wahren Unterschiede der Dinge enthalten und die
vollstandige Entdeckung und den korrekten Ausdruck ihres wahren Selbst oder Wesens
beinhalten. Wir werden immer hinter der allgemeinsten und einfachsten Natur, dem ultimativen
oder umfassendsten Gesetz zurtickbleiben. Unsere weitesten Axiome erklaren viele
Phanomene, aber das taten bis zu einem gewissen Grad auch die Prinzipien oder Elemente der
alten Philosophen und die Zyklen und Epizyklen der antiken Astronomie. Wir kdnnen in keinem
Fall der Verursachung alle Bedingungen zuweisen, und obwohl wir sie in der Praxis
reproduzieren kdnnen, kdnnen wir sie nicht alle geistig unterscheiden, ohne das Wesen der
Dinge zu kennen, die sie einschlieBen; und wir dirfen daher Axiomen nicht unbewusst diese
absolute Gewissheit zuschreiben, die die alten Religionsanhanger den Glaubensbekenntnissen
zuschrieben, noch durfen wir dem Geist, der immer danach strebt, sich selbst und seine
Errungenschaften abzuschotten, erlauben, die Natur des Prozesses zu vergessen, durch den er
wissenschaftliche an die Stelle allgemeiner Vorstellungen setzte, und so mit dem einen wie mit
dem anderen die Grundlage der Selbsttauschung durch eine pedantische und aberglaubische
Verwendung derselben legen. Zweifel, die wesentliche Voraussetzung aller Verbesserung und
Entdeckung, mussen alle Stufen des Fortschritts des Menschen begleiten. Sein intellektuelles
Leben ist ein standiger Anfang, eine Vorbereitung auf eine Geburt. Die Fahigkeit des Zweifelns
und Hinterfragens, ohne die die Fahigkeit des Vergleichens und Urteilens nutzlos ware, ist selbst
ein gottliches Vorrecht der Vernunft. Wissen istimmer unvollkommen oder nur in einem
prospektiv grenzenlosen Lauf vollstandig, in dem Entdeckungen Zweifel vervielfachen und
Zweifel zu neuen Entdeckungen fuhren. Der Stolz der Wissenschaft sind nicht so sehr ihre
offenkundigen Ergebnisse, sondern ihre zugegebene Unvollkommenheit und Fahigkeit zum
unbegrenzten Fortschritt. Die wahre religiose Philosophie eines unvollkommenen Wesens ist
kein Glaubenssystem, sondern, wie Sokrates dachte, eine unendliche Suche oder Anndherung.
Endgultigkeit ist nur ein anderer Name fur Verwirrung oder Niederlage. Die Wissenschaft
befriedigt das religiose Gefluhl, ohne es aufzuhalten, und 6ffnet das unergrindliche Mysterium
des Einen Hochsten in ausdricklichere und handhabbarere Formen, die zwar nicht Sein Wesen
ausdrucken, das vollig auBerhalb unserer Reichweite und hdher ist, als unsere Fahigkeiten
erklimmen kénnen, aber Seinen Willen, und nahrt so eine endlose Begeisterung, indem sie
immer neue Ziele anhauft. Wir haben seit langem erfahren, dass Wissen von Nutzen ist, wir
beginnen herauszufinden, dass es moralisch ist, und wir werden schlieBlich entdecken, dass es
religios ist. Gott und Wahrheit sind untrennbar; Gotteserkenntnis ist der Besitz der rettenden
Orakel der Wahrheit.



In dem MaBe, wie das Denken und der Zweck des Einzelnen darauf trainiert werden, mit der von
der Hochsten Intelligenz vorgeschriebenen Regel des Rechts Ubereinzustimmen, wird sein
Glick gefordert und der Zweck seiner Existenz erflillt. Auf diese Weise entsteht in ihm ein neues
Leben; erist nicht mehr isoliert, sondern ein Teil der ewigen Harmonien, die ihn umgeben. Sein
irrender Wille wird durch den Einfluss eines hdheren Willens gelenkt, der ihn auf den Weg seines
wahren Glucks fuhrt und formt. Die Fahigkeit des Menschen, duBere Wahrheiten zu erfassen, ist
ein eingeschranktes Privileg; die geistige wie die korperliche Inspiration durchlauft ein
verdinntes Medium; und doch hat die Berauschung der ploétzlichen Entdeckung, selbst wenn
die Wahrheit, die sozusagen durch Intuition vermittelt wurde, trigerisch oder zumindest
unvollkommen war, sie stets als vollstdndig, unfehlbar und gottlich beansprucht. Und wahrend
die menschliche Schwache immer wieder auf die reine und vollkommene Quelle zurickgreifen
musste, nahmen die Offenbarungen, die einst allgemein akzeptiert und geschatzt wurden, eine
unabhangige Substanz an und verewigten nicht nur sich selbst, sondern auch die ganze Masse
der abgeleiteten Formen, die zufallig mit ihnen verbunden und in ihrem Namen legalisiert
wurden. Die Nebel des Irrtums verdichteten sich unter den Schatten der Vorschriften, bis das
freie Licht wieder in die Nacht der Zeitalter einbrach und den echten Schatz vom Aberglauben
befreite, der hartnackig an seinen Accessoires hing. Sogar dem Barbaren offenbart die Natur
eine gewaltige Kraft und eine wunderbare Weisheit und weist standig auf Gott hin. Es ist kein
Wunder, dass die Menschen die verschiedenen Dinge der Welt verehrten. Die Welt der Materie
ist fur den Wilden in nordlichen Gefilden eine Offenbarung der Angst; er zittert vor seiner
Gottheit, die in Eis und Schnee thront. Der Blitz, der Sturm, das Erdbeben erschrecken den
rohen Menschen, und er sieht das Gottliche im AuBergewohnlichen. Die groBartigen Objekte der
Natur zwingen die Menschen standig, an ihren Schopfer zu denken. Die Alpen sind der groBe
Altar Europas; die Nacht Der Himmel war flir die Menschheit die Kuppel eines Tempels, Uber und
uber mit Mahnungen zu Ehrfurcht, Vertrauen und Liebe Ubersat. Die Heiligen Schriften fur die
Menschheit sind auf Erden und im Himmel geschrieben. Kein Organ oder Miserere beruhrt das
Herz so wie das klangvolle Wogen des Meeres oder das unermessliche Lachen der
Meereswogen. Jedes Jahr legt die alte Welt neue brautliche Schdnheit an und feiert ihren
Pfingstsonntag, wenn im stiBen Fruhling jeder Busch und jeder Baum ehrflrchtig seine neue
Pracht anlegt. Der Herbst ist ein langer Allerheiligentag; und die Ernte ist Allerheiligen fur die
Menschheit. Bevor die Menschheit von den Hangen des Himalaya herabmarschierte, um Asien,
Chaldaa und Agypten in Besitz zu nehmen, markierten die Menschen jede jahrliche Krise, die
Sonnenwende und die Tagundnachtgleichen und feierten dort religiose Feste; und selbst damals
und seitdem war und ist das Materielle das Element der Gemeinschaft zwischen Mensch und
Gott. Die Natur ist fur einen nachdenklichen Menschen voller religioser Lehren. Er lost die
Materie des Universums auf und lasst nur seine Krafte zurtick; er lost die Phdnomene der
menschlichen Geschichte auf und lasst nur den unsterblichen Geist zurtick; er studiert das
Gesetz, die Wirkungsweise dieser Krafte und dieses Geistes, die die materielle und die
menschliche Welt ausmachen, und wird unweigerlich von Ehrfurcht, Vertrauen und
grenzenloser Liebe zum unendlichen Gott erflllt sein, der diese Gesetze der Materie und des
Geistes erdacht hat und damit dieses wunderbare Universum der Dinge und Menschen
aufrechterhalt. Die Wissenschaft hat ihr Neues Testament und die Seligpreisungen der
Philosophie sind zutiefst beruhrend. Ein unglaubiger Astronom ist verrtckt. Die Vertrautheit mit
dem Gras und den Baumen lehrt uns tiefere Lektionen Uber Liebe und Vertrauen, als wir aus den
Schriften von Fénélon und Augustinus lernen kénnen. Die groBe Bibel Gottes steht der
Menschheit immer offen. Die ewigen Blumen des Himmels scheinen einen suBen Einfluss auf
die verganglichen Bluten der Erde auszuliben. Die groBe Predigt Jesu wurde auf einem Berg
gehalten, der zu ihm predigte, wie er zu den Menschen predigte, und seine Redefiguren waren
zunachst natirliche Tatsachenfiguren.



Wenn ich morgen vollig zugrunde gehen soll, dann werde ich nur fur heute Rat einholen und
nach Eigenschaften fragen, die nicht langer von Dauer sind. Meine Vater werden fur mich nur wie
der Boden sein, aus dem mein Brotkorn wachst; tot sind sie nur der faule Boden der Erde, ihre
Erinnerung kimmert mich wenig. Nachkommen! - Ich werde mich nicht um die zukunftigen
Generationen der Menschheit kimmern! Ich bin ein Atom im Stamm eines Baumes und
kiimmere mich nicht um die Wurzeln unten oder den Ast oben. Ich werde nur solche Samen
saen, die Frlchte tragen werden. heute in Kraft. Leidenschaft kann meine Gesetze heute
erlassen und Ehrgeizmaoge sie morgen aufheben. Ich werde keine anderen Gesetzgeber kennen.
Moral wird verschwinden und ZweckmaBigkeit wird ihren Platz einnehmen. Heldentum wird
verschwunden sein; und stattdessen wird es die wilde Wildheit des Wolfes, die rohe Schlauheit
der Fuchsin, die Raubgier des Geiers und die waghalsige Verwegenheit des wilden Stiers geben;
aber nicht mehr den kihlen, ruhigen Mut, der um der Wahrheit und der Liebe willen dem Tod fest
ins Gesicht sieht und sich dann in einer Reihe aufstellt, bereit, getdtet zu werden. Zuneigung,
Freundschaft, Menschenliebe werden nur die wilden Einfalle des Monomanen sein, geeignete
Themen fur Lacheln oder Lachen oder Mitleid. Aber im Wissen, dass wir ewig leben werden und
dass der unendliche Gott uns alle liebt, konnen wir auf all das Bose in der Welt blicken und
sehen, dass es nur die Stunde vor Sonnenaufgang ist und dass das Licht kommt; und so kdnnen
auch wir, sogar wir, eine kleine Kerze anziinden, um die Dunkelheit zu erhellen, solange sie
andauert, und zu helfen, bis der Tagesanbruch kommt. Auf die Nacht folgt der ewige Morgen: Ein
Regenbogen umhdllt die Schultern jeder Wolke, die ihren Regen verweint, damit er zu Blumen an
Land und Perlen auf dem Meer wird: Das Leben erhebt sich aus dem Grab, die Seele kann nicht
von fesselndem Fleisch gehalten werden. Kein Morgen ist hoffnungslos; und eine Katastrophe ist
nur die Schwelle der Freude. Wunderschdn leuchtet uber dem groBen, weiten Chaos
menschlicher Irrtiimer das ruhige, klare Licht der naturlichen menschlichen Religion und
offenbart uns Gott als den unendlichen Vater von allem, vollkommen machtig, weise, gerecht,
liebevoll und auch vollkommen heilig. Wunderschon erstreckt sich ringsum das Universum, die
groBBe Bibel Gottes. Die materielle Natur ist ihr Altes Testament, Millionen Jahre alt, voll mit
ewigen Wahrheiten unter unseren FuBen, glitzernd in ewiger Herrlichkeit iber unseren Képfen;
und die menschliche Natur ist das Neue Testament des Unendlichen Gottes, das jeden Tag eine
neue Seite enthullt, wahrend die Zeit die Blatter umblattert. Die Unsterblichkeit steht bereit, um
eine Belohnung zu geben fur jede nicht belohnte Tugend, fur jede nicht getrocknete Trane, fur
jeden unverdienten Kummer, fur jedes Gebet, fur jede reine Absicht und Gefuhl des Herzens.
Und Uber das Ganze, Uber die Natur, die materielle und die menschliche, liber dieses sterbliche
Leben und Uber die ewige Vergangenheit und Zukunft kommt die unendliche Gute Gottes des
Vaters, umhullt alles und segnet alles, was je war, das heiBt, was je sein wird. Alles ist ein
Gedanke des Unendlichen Gottes. Die Natur ist seine Prosa und der Mensch seine Poesie. Es
gibt keinen Zufall, kein Schicksal, sondern Gottes groe Vorsehung, die das ganze Universum in
ihren Bann zieht. In vergangenen Zeiten hat es Ubel gegeben, die wir nicht verstehen kénnen;
jetzt gibt es Ubel, die wir nicht l6sen kdnnen, noch mit Gottes vollkommener Giite in Einklang
bringen kdnnen, durch irgendeine Theorie, die unser schwacher Intellekt uns zu formulieren
ermoglicht. Es gibt Leiden, Torheiten und Stinden fir die ganze Menschheit, flr jede Nation, fur
jeden Mann und jede Frau. Sie alle wurden von der unendlichen Weisheit Gottes vorhergesehen,
alle wurden von seiner unendlichen Macht und Gerechtigkeit vorgesehen, und alle sind mit
seiner unendlichen Liebe vereinbar. Etwas anderes zu glauben, hieBe zu glauben, dass er die
Welt erschaffen hat, um seine muBigen Stunden mit den Torheiten und Qualen der Menschheit
zu vergnugen, wie Domitian es mit dem Zappeln und Verrenkungen der Insektenqualen zu tun
pflegte. Dann kdénnten wir uns tatsachlich verzweifelt in dieser schrecklichen AuBerung Heines
vereinen: ,Ach, Gottes Satire lastet schwer auf mir!



Der groBe Schopfer des Universums, der Aristophanes des Himmels, ist darauf aus, mir, dem
kleinen, irdischen, deutschen Aristophanes, mit vernichtender Kraft zu demonstrieren, wie
meine geistreichsten Sarkasmen im Vergleich zu den Seinen nur erbarmliche Scherzversuche
sind und wie jammerlich ich ihm unterlegen bin, was Humor und kolossalen Spott betrifft.“ Nein,
nein! Gott ist nicht so amusant und verschwenderisch mit menschlichem Leid. Die Welt ist
weder ein Hier ohne Jenseits, ein Korper ohne Seele, ein Chaos ohne Gott; noch ein von einer
Seele zerstorter Korper, ein Hier mit einem noch schlimmeren Jenseits, eine Welt mit einem
Gott, der mehr als die Halfte der von ihm geschaffenen Geschopfe hasst. Es gibt keinen wilden,
rachsulichtigen und bdsen Gott: sondern einen unendlichen Gott, der Uberall als vollkommene
Ursache gesehen wird, Uberall als vollkommene Vorsehung, der alles Ubersteigt, aber doch
Uberall wohnt, mit vollkommener Macht, Weisheit, Gerechtigkeit, Heiligkeit und Liebe, der flr
das zukunftige Wohlergehen eines jeden und aller sorgt, jede Blase vorhersieht und sich um sie
kimmert, die auf dem groBen Strom des menschlichen Lebens und der menschlichen
Geschichte platzt. Das Ziel des Menschen und der Zweck der Existenz in dieser Welt ist nicht nur
Gluck, sondern Gluck in Tugend und durch Tugend. Tugend in dieser Welt ist die Voraussetzung
fur Gluck in einem anderen Leben, und die Voraussetzung fur Tugend in dieser Welt ist Leiden,
mehr oder weniger haufig, kiirzer oder ldnger andauernd, mehr oder weniger intensiv. Nimm das
Leiden weg, und es gibt keine Resignation oder Menschlichkeit mehr, keine Selbstaufopferung
mehr, keine Hingabe mehr, keine heroischen Tugenden mehr, keine erhabene Moral mehr. Wir
sind dem Leid ausgesetzt, sowohl weil wir verninftig sind, als auch weil wir tugendhaft sein
sollten. Gabe es kein physisches Ubel, wére auch keine Tugend méglich, und die Welt wére
schlecht an das Schicksal des Menschen angepasst. Die offensichtlichen Unordnungen der
physischen Welt und die daraus resultierenden Ubel sind keine Unordnungen und Ubel, die trotz
der Macht und Gute Gottes auftreten. Gott lasst sie nicht nur zu, sondern will sie. Es ist sein
Wille, dass es in der physischen Welt genigend Schmerz fur den Menschen gibt, um ihm Anlass
zur Ergebung und zum Mut zu geben. Alles, was der Tugend forderlich ist, was der moralischen
Freiheit mehr Energie verleiht, was der groBeren moralischen Entwicklung der Menschheit
dienen kann, ist gut. Leiden ist nicht der schlimmste Zustand des Menschen auf Erden. Der
schlimmste Zustand ist die moralische Verrohung, die die Abwesenheit physischen Ubels
hervorrufen wiirde. AuBeres oder inneres physisches Ubel verbindet sich mit dem Ziel der
Existenz, das darin besteht, das moralische Gesetz hier unten zu erfullen, was auch immer die
Konsequenzen sein mogen, mit der festen Hoffnung, dass die unglickliche Tugend in einem
anderen Leben belohnt wird. Das moralische Gesetz hat seine Sanktion und seinen Grund in
sich selbst. Es hat nichts mit dem Gesetz von Verdienst und Schuld zu tun, das es begleitet,
aber nicht seine Grundlage ist. Aber obwohl das Prinzip von Verdienst und Schuld nicht das
bestimmende Prinzip tugendhaften Handelns sein sollte, stimmt es in starkem MaBe mit dem
moralischen Gesetz Uberein, weil es der Tugend einen legitimen Grund fur Trost und Hoffnung
bietet. Moral ist die Anerkennung der Pflicht als Pflicht und ihre Erfallung, was auch immer die
Konsequenzen sein mogen. Religion ist die Anerkennung der Pflicht in ihrer notwendigen
Harmonie mit dem Guten; eine Harmonie, die in einem anderen Leben durch die Gerechtigkeit
und Allmacht Gottes verwirklicht werden muss. Religion ist so wahr wie Moral; denn wenn Moral
einmal anerkannt wird, mussen auch ihre Konsequenzen anerkannt werden. Die gesamte
moralische Existenz ist in diesen beiden Worten enthalten, die miteinander in Harmonie sind:
PFLICHT und HOFFENUNG. Die Freimaurerei lehrt, dass Gott unendlich gut ist. Welchen
Beweggrund, welchen Grund und, moralisch gesehen, welche Maéglichkeit kann es fur
unendliche Macht und unendliche Weisheit geben, etwas anderes als gut zu sein? Gerade unser
Kummer, der den Verlust von Dingen verkiindet, die uns unaussprechlich lieb sind, beweist
Seine Gute.



Das Wesen, das uns intelligent gemacht hat, kann selbst nicht ohne Intelligenz sein; und Er, der
uns so geschaffen hat, dass wir lieben und trauern, was wir lieben, muss die Liebe zu den
Geschopfen, die Er erschaffen hat, zu Seinen unendlichen Eigenschaften zahlen. Inmitten all
unseres Kummers finden wir Zuflucht in der Gewissheit, dass Er uns liebt; dass Er uns nicht
willkurlich oder aus Gleichgultigkeit und noch weniger in bloBem Zorn, uns betriben und
qualen; dass Er uns zlichtigt, damit wir durch Seine Zlchtigungen, die nach Seinem universellen
Gesetz nur die Folgen unserer Taten sind, Nutzen ziehen; und dass Er Seinen Geschopfen nicht
so viel Liebe zeigen konnte, indem Er sie ungezuichtet, ungepruft und undiszipliniert lieBe. Wir
haben Vertrauen in das Unendliche; Vertrauen in Gottes unendliche Liebe; und es ist dieser
Glaube, der uns retten muss. Keine Fligung von Gottes Vorsehung, kein Leiden oder Verlust ist
ein Bote des Zorns: keine seiner Umstande sind Anzeichen von Gottes Zorn. Er ist unfahig zum
Zorn; héher Uber solchen Gefuhlen als die fernen Sterne Uber der Erde. Schlechte Menschen
sterben nicht, weil Gott sie hasst. Sie sterben, weil es fur sie das Beste ist, dies zu tun; und so
schlecht sie auch sind, es ist besser flr sie, in den Handen des unendlich guten Gottes zu sein
als irgendwo anders. Dunkelheit und Dusternis liegen auf den Pfaden der Menschen. Sie
stolpern Uber Schwierigkeiten, werden von Versuchungen gefangen und durch Probleme
verwirrt. Sie sind besorgt, beunruhigt und angstlich. Schmerz, Kummer und Sorgen sammeln
sich oft auf den Stufen ihrer irdischen Pilgerreise. All dies ist unausldschlich auf die Tafeln des
menschlichen Herzens geschrieben. Es kann nicht geldscht werden; aber die Freimaurerei sieht
und liest es in einem neuen Licht. Sie erwartet nicht, dass diese Ubel und Priifungen und Leiden
aus dem Leben verschwinden; sondern dass die groBe Wahrheit irgendwann von allen
Menschen geglaubt wird, dass sie die von unendlicher Weisheit ausgewahlten Mittel sind, um
das Herz zu reinigen und die Seele zu starken, deren Erbe die Unsterblichkeit ist und deren
Schule die Welt ist. Die Freimaurerei verbreitet keinen Glauben auBer ihrem eigenen einfachsten
und erhabensten, jener universellen Religion, die von der Natur und der Vernunft gelehrt wird.
Ihre Logen sind weder judische, noch muslimische oder christliche Tempel. Sie wiederholt die
Moralvorschriften aller Religionen. Sie verehrt den Charakter und lobt die Lehren der GroBen und
Guten aller Zeiten und aller Lander. Sie extrahiert das Gute und nicht das Bdse, die Wahrheit und
nicht den Irrtum aus allen Glaubensbekenntnissen und erkennt an, dass in allen viel Gutes und
Wahres steckt. Mehr als alle anderen groBen Lehrer der Moral und Tugend verehrt sie den
Charakter des groBen Meisters, der, dem Willen seines und unseres Vaters unterworfen, am
Kreuz starb. Alle missen zugeben, dass die groBen Ubel der Gesellschaft sofort gelindert
wurden, wenn die Welt mit Wesen wie ihm gefullt ware. Denn aller Zwang, alle Verletzungen, alle
Selbstsucht und Rache und alles Unrecht und die groBten Leiden verschwinden. Diese
menschlichen Jahre waren glicklich; und die ewigen Zeitalter wurden in Helligkeit und
Schoénheit vorliberziehen; und die stille, traurige Musik der Menschheit, die durch die Welt
schallt, malin den Tonen der Trauer, mal in nachdenklicher Melancholie, wirde sich in Hymnen
verwandeln, die im Takt der Zeit erklingen und aus dem Herzen der Welt hervorbrechen. Wenn
jeder Mensch ein perfekter Nachahmer dieses groBen, weisen, guten Lehrers wére, bekleidet mit
all seinem Glauben und all seinen Tugenden, wie sehr wiirde sich der Kreis der Ubel und
Priufungen des Lebens verengen! Die sinnlichen Leidenschaften wirden das Herz vergeblich
angreifen. Not wurde die Menschen nicht mehr erfolgreich dazu verleiten, falsch zu handeln,
noch Neugier, voreilig zu handeln. Ehrgeiz, der seine Kénigreiche und Throne, Amter und Ehren
vor den Menschen ausbreitet, wurde niemanden dazu bringen, von seiner groBen Treue
abzuweichen. Verletzungen und Beleidigungen wirden durch Vergebung beschamt. ,Vater®,
wurden die Menschen sagen, ,vergib ihnen, denn sie wissen nicht, was sie tun.“ Keiner wirde
versuchen, sich auf Kosten oder Verlust eines anderen zu bereichern. Jeder Mensch wuirde
fuhlen, dass die ganze Menschheit seine Bruder sind.



Aller Kummer, Schmerz und alle Qual wirden durch einen vollkommenen Glauben und ein
vollkommenes Vertrauen in die unendliche Gute Gottes gelindert. Die Welt um uns herum ware
neu und der Himmel Uber uns; denn hier und dort und Uberall, durch all die reichlichen
Herrlichkeiten und Pracht des Universums, wurden alle Menschen die Gegenwart und die
wohltatige Fursorge eines liebenden Vaters erkennen und spuren. Wie auch immer der
Freimaurer an Glaubensbekenntnisse, Kirchen, Wunder und Missionen vom Himmel glauben
mag, er muss zugeben, dass das Leben und der Charakter dessen, der in Galilaa lehrte und
dessen Lehren uns in Teilen Uberliefert sind, aller Nachahmung wirdig sind. Dieses Leben ist ein
unbestrittenes und unleugbares Evangelium. Seine Lehren kdnnen nicht tbergangen und
verworfen werden. Alle mussen zugeben, dass es ein Gluck ware, ihm zu folgen, und
Vollkommenheit, ihn nachzuahmen. Niemand hat je aufrichtige Verachtung fur ihn empfunden,
noch hat er ihn im Zorn der Sophisterei bezichtigt oder Unmoral in seinen Lehren lauern sehen;
wie auch immer sie Uber diejenigen urteilen mogen, die ihm folgten und behaupteten, seine
Apostel zu sein. Ob gottlich oder menschlich, inspiriert oder nur ein reformierender Essener, es
muss anerkannt werden, dass seine Lehren weitaus edler, weitaus reiner, weitaus weniger mit
Irrtum und Unvollkommenheit vermischt, weitaus weniger irdisch sind als die von Sokrates,
Platon, Seneca oder Mohammed oder einem anderen der groBen Moralisten und Reformatoren
der Welt. Wenn unsere Ziele so vollstandig wie Seine uber personliche Sorgen und
selbstsuchtige Befriedigung hinausgingen; wenn unsere Gedanken, Worte und Taten so
vollstandig wie Seine dem groBen Werk gewidmet waren, unserer Art zu helfen — dem wahren
Werk, das wir hier tun sollen; wenn unsere Natur so sanft und zartlich ware wie Seine; und wenn
Gesellschaft, Land, Verwandtschaft, Freundschaft und Heimat uns so lieb waren wie lhm, dann
waren wir sofort von mehr als der Halfte der Schwierigkeiten und der kranken und
schmerzhaften Neigungen unseres Lebens befreit. Einfacher Gehorsam gegenuiber der
Rechtschaffenheit statt Eigeninteresse; einfache Selbstbildung und Selbstverbesserung statt
standiger Pflege der guten Meinung anderer; aufrichtige Ziele und Zwecke statt unangemessener
Objekte, die auf verschlungenen und krummen Wegen gesucht und erreicht werden, wirden
unsere Meditationen von vielen stérenden und irritierenden Fragen befreien. Nicht auf die
edleren und besseren Neigungen unserer Natur zu verzichten, noch auf das Glick, noch auf das,
was uns die Menschen an Liebe und Ehre schulden; uns selbst nicht zu verunglimpfen, unsere
Selbstachtung nicht aufzugeben, auch nicht ein gerechtes und vernlinftiges Gefuhl fir unsere
Verdienste und Verdienste, noch unsere eigene Tugendhaftigkeit, verlangt die Freimaurerei,
noch wirde es unsere Nachahmung von Ilhm erfordern; sondern wir missen unsere Laster,
unsere Fehler, unsere Leidenschaften, unsere selbstschmeichelnden Wahnvorstellungen
aufgeben; auf alle auBeren Vorteile verzichten, die nur durch ein Opfer unserer inneren Integritat
oder durch besorgte und kleinliche Erfindungen und Vorrichtungen zu erlangen sind; den
besseren Teil wahlen und behalten; diesen sichern und das Schlechteste fur sich selbst sorgen
lassen; ein gutes Gewissen bewahren und Meinungen kommen und gehen lassen, wie sie
wollen; eine erhabene Selbstachtung bewahren und geringe GenuBsucht loslassen; das innere
Gluck bewahren und auBere Vorteile untergeordneten Platz einnehmen lassen; unsere
Selbstsucht und die ewige Sorge daruber, was wir haben werden und was die Menschen von uns
denken, aufgeben; und mit der Fulle der groBen Gnade Gottes zufrieden zu sein und so glucklich
zu sein. Denn es ist die UbermaBige Hingabe an sich selbst und die Riucksicht auf sich selbst, die
immer ein Stolperstein auf dem Weg ist; die Fragen, Fallen und Schwierigkeiten um uns herum
verbreitet, den Weg der Vorsehung verdunkelt und die Welt fur uns weit weniger glucklich macht,
als sie sein konnte. Wie Er lehrte, so lehrt die Freimaurerei: Zuneigung zu unseren Verwandten,
Zartlichkeit zu unseren Freunden, Sanftmut und Nachsicht gegentiber unseren Untergebenen,
Mitleid mit den Leidenden, Vergebung unserer Feinde;



und eine liebevolle Natur und sanfte Veranlagung als Gewand unseres Lebens zu tragen und
Schmerz, Muhsal, Qual und sogar Tod mit einer heiteren und heiligen Schonheit. Es lehrt uns
nicht, uns in die Gewander der Zuriickhaltung und des Stolzes zu hillen, uns nicht um die Welt
zu kimmern, weil sie sich nicht um uns kimmert, unsere Gedanken von der Gesellschaft
zuruckzuziehen, weil sie uns nicht gerecht wird, und zu sehen, wie geduldig wir in den Grenzen
unserer eigenen Brust oder in stiller Gemeinschaft mit den machtigen Toten durch Blcher leben
konnen. Kein Mensch hat auf diese Weise jemals Frieden oder Licht gefunden. Jede Beziehung
des Hasses, der Verachtung oder der Vernachlassigung der Menschheit ist voller Arger und Qual.
Es gibt nichts mit den Menschen zu tun, auBer sie zu lieben, ihre Tugenden zu bewundern, ihre
Fehler zu bemitleiden und zu ertragen und ihre Verletzungen zu vergeben. Ihren Gegner zu
hassen wird IThnen nicht helfen; ihn zu toten wird Ihnen noch weniger helfen: Nichts im Umkreis
des Universums wird Ilhnen helfen, auBer ihn zu bemitleiden, ihm zu vergeben und ihn zu lieben.
Wenn wir Seine sanfte und liebevolle Art, Seine Liebe und Sein Mitgefuhl fur alle, die irren und
alle, die uns beleidigen, besaBen, wie viele Schwierigkeiten, sowohl in uns als auch auBerhalb
von uns, wurden sie lindern! Wie viele deprimierte GemuUter kdnnten wir trosten! Wie viele
Probleme in der Gesellschaft konnten wir losen! Wie viele Feindseligkeiten konnten gemildert
werden! Wie viele Knoten aus Mysterien und Missverstandnissen kdnnten durch ein einziges
Wort gelost werden, das in einfacher und vertrauensvoller Wahrheit gesprochen wird! Wie viele
holprige Pfade wlirden geebnet und wie viele krumme Pfade wiirden gerade! Sehr viele Orte, die
jetzt einsam sind, wurden froh gemacht; sehr viele dunkle Orte wirden mit Licht erfullt. Die
Moral hat ihre Axiome, wie die anderen Wissenschaften; und diese Axiome werden in allen
Sprachen zu Recht als moralische Wahrheiten bezeichnet. Moralische Wahrheiten sind flr sich
genommen ebenso sicher wie mathematische Wahrheiten. Mit der Idee einer Hinterlegung ist
die ldee, sie treu zu bewahren, ebenso notwendig verbunden wie mit der Idee eines Dreiecks die
Idee, dass seine drei Winkel zwei rechten Winkeln entsprechen. Sie kdnnen eine Hinterlegung
verletzen; aber bilden Sie sich nicht ein, dabei die Natur der Dinge zu dndern oder das, was an
sich eine Hinterlegung ist, zu lhrem eigenen Eigentum zu machen. Die beiden Ideen schlieBen
sich gegenseitig aus. Sie haben nur einen falschen Anschein von Eigentum: und alle
Bemuhungen der Leidenschaften, alle Sophismen des Interesses werden wesentliche
Unterschiede nicht umkehren. Deshalb ist eine moralische Wahrheit so gebieterisch; weil sie,
wie jede Wahrheit, ist, was sie ist, und sich so gestaltet, dass sie keiner Laune gefallt. Immer
dieselbe und immer gegenwartig, so wenig sie uns auch gefallen mag, verurteilt sie unerbittlich
mit einer Stimme, die immer gehort, aber nicht immer beachtet wird, die Gefliihllosen und
Schuldigen Wille, der seine Existenz zu verhindern glaubt, indem er seine Existenz leugnet oder
vielmehr vorgibt, sie zu leugnen. Die moralischen Wahrheiten unterscheiden sich von anderen
Wahrheiten durch dieses einzigartige Merkmal: Sobald wir sie wahrnehmen, erscheinen sie uns
als die Regel unseres Verhaltens. Wenn es wahr ist, dass eine Hinterlegung vorgenommen wird,
um sie ihrem rechtmaBigen Besitzer zurlickzugeben, muss sie zurtickgegeben werden. Zur
Notwendigkeit, die Wahrheit zu glauben, kommt die Notwendigkeit hinzu, sie zu praktizieren. Die
Notwendigkeit, die moralischen Wahrheiten zu praktizieren, ist Verpflichtung. Die moralischen
Wahrheiten, die fir das Auge der Vernunft notwendig sind, sind fur den Willen verpflichtend. Die
moralische Verpflichtung ist, wie die moralische Wahrheit, die ihre Grundlage bildet, absolut. Da
notwendige Wahrheiten nicht mehr oder weniger notwendig sind, ist die Verpflichtung nicht
mehr oder weniger verpflichtend. Es gibt Grade der Wichtigkeit verschiedener Verpflichtungen,
aber es gibt keine Grade der Verpflichtung selbst. Man ist nicht annahernd verpflichtet, fast
verpflichtet, sondern ganz oder Uberhaupt nicht. Wenn es irgendeinen Zufluchtsort gegen die
Verpflichtung gibt, hort sie auf zu existieren. Wenn die Verpflichtung absolut ist, ist sie
unveranderlich und universell.



Denn wenn das, was heute eine Verpflichtung ist, morgen nicht mehr so sein kann, wenn das,
was fur mich verpflichtend ist, fur Sie nicht mehr so sein kann, ware die Verpflichtung, die sich
von sich selbst unterscheidet, relativ und kontingent. Diese Tatsache der absoluten,
unveranderlichen, universellen Verpflichtung ist sicher und offenkundig. Das Gute ist die
Grundlage der Verpflichtung. Wenn dies nicht der Fallist, hat die Verpflichtung keine Grundlage;
und das ist unmoglich. Wenn eine Handlung getan werden sollte und eine andere nicht, muss
dies daran liegen, dass offensichtlich ein wesentlicher Unterschied zwischen den beiden
Handlungen besteht. Wenn die eine nicht gut und die andere nicht schlechtist, ist die uns
auferlegte Verpflichtung willkurlich. Das Gute zur Folge von irgendetwas zu machen, bedeutet,
es zu vernichten. Es ist das Erste oder es ist nichts. Wenn wir einen ehrlichen Menschen fragen,
warum er trotz seiner dringenden Bedurfnisse die Heiligkeit einer Hinterlegung respektiert hat,
antwortet er: weil es seine Pflicht war. Auf die Frage, warum es seine Pflicht war, antwortet er:
weil es richtig, gerecht und gut war. Daruber hinaus gibt es keine Antwort, aber es gibt auch
keine Frage. Niemand lasst sich eine Pflicht auferlegen, ohne sich selbst einen Grund daftr zu
nennen: aber wenn man zugibt, dass die Pflicht von der Gerechtigkeit geboten wird, ist der Geist
zufrieden; denn er ist zu einem Prinzip gelangt, Uber das hinaus nichts zu suchen ist, da
Gerechtigkeit sein eigenes Prinzip ist. Die primaren Wahrheiten schlieBen ihre eigene Vernunft
ein: und Gerechtigkeit, die wesentliche Unterscheidung zwischen Gut und Bdse, ist die erste
Wahrheit der Moral. Gerechtigkeit ist keine Konsequenz, denn wir kdnnen uns zu keinem daruber
liegenden Prinzip erheben. Moralische Wahrheit drangt sich dem Menschen auf und geht nicht
von ihm aus. Sie wird nicht mehr subjektiv, indem sie uns verpflichtend erscheint, als Wahrheit,
indem sie uns notwendig erscheint. Es liegt in der Natur des Wahren und des Guten, dass wir
aus Grunden der Notwendigkeit und Verpflichtung suchen mussen. Verpflichtung beruht auf der
notwendigen Unterscheidung zwischen Gut und Bose und ist selbst die Grundlage der Freiheit.
Wenn der Mensch seine Pflichten zu erfullen hat, muss er die Fahigkeit haben, sie zu erfullen
und Verlangen, Leidenschaft und Interesse zu widerstehen, um dem Gesetz zu gehorchen. Er
muss frei sein; deshalb ist er es, oder die menschliche Natur stehtim Widerspruch zu sich
selbst. Die Gewissheit der Verpflichtung beinhaltet die entsprechende Gewissheit des freien
Willens. Es ist der Wille, der frei ist: obwohl dieser Wille manchmal wirkungslos sein kann. Die
Macht zu handeln darf nicht mit der Macht zu wollen verwechselt werden. Ersteres kann
begrenzt werden: Letzteres ist souveran. Die &uBeren Auswirkungen kdnnen verhindert werden:
der Entschluss selbst kann nicht. Dieser souveranen Macht des Willens sind wir uns bewusst.
Wir spuren in uns selbst, bevor sie bestimmt wird, die Kraft, die sich auf die eine oder andere
Weise bestimmen kann. Gleichzeitig, wenn ich dies oder jenes will, bin ich mir ebenso bewusst,
dass ich das Gegenteil wollen kann. Ich bin mir bewusst, dass ich der Herr meines Entschlusses
bin: dass ich ihn aufhalten, fortsetzen, zuricknehmen kann. Wenn die Tat aufgehort hat, ist das
Bewusstsein der Macht, die sie hervorgebracht hat, nicht mehr vorhanden. Dieses Bewusstsein
und die Macht bleiben bestehen und stehen Uber allen Manifestationen der Macht. Deshalb ist
der freie Wille das wesentliche und immer bestehende Attribut des Willens selbst. Zur gleichen
Zeit, wenn wir beurteilen, ob ein frei Handelnder eine gute oder eine schlechte Tat begangen hat,
fallen wir ein weiteres Urteil, das ebenso notwendig ist wie das erste: dass er, wenn er gut
gehandelt hat, eine Entschadigung verdient, und wenn er schlecht gehandelt hat, eine
Bestrafung. Dieses Urteil kann mehr oder weniger lebhaft ausgedriuckt werden, je nachdem, ob
es mit mehr oder weniger leidenschaftlichen Gefuhlen vermischt ist. Manchmal ist es ein bloB
freundliches Geflihl gegenuber einem tugendhaften Handelnden und maBig feindselig
gegenuber einem schuldigen Handelnden; manchmal ist es Begeisterung oder Empdrung. Das
Urteil Gber Verdienst und Schuld ist eng mit dem Urteil Uber Gut und Bose verbunden. Verdienst
ist das naturliche Recht, das wir haben, belohnt zu werden; Schuld ist das natlrliche Recht, das
andere haben, uns zu bestrafen.



Aber ob die Belohnung empfangen oder die Strafe erlitten wird oder nicht, Verdienst oder Schuld
bestehen gleichermaBen. Strafe und Belohnung sind die Genugtuung von Verdienst und
Verfehlung, aber sie stellen sie nicht dar. Nimmt man Ersteres weg, bleibt Letzteres bestehen.
Nimmt man Letzteres weg, gibt es keine echten Belohnungen oder Strafen mehr. Wenn ein
niedriger Mensch unsere verdienten Ehren einnimmt, hat er nur den bloBen Anschein einer
Belohnung erlangt; einen bloBen materiellen Vorteil. Die Belohnung ist im Wesentlichen
moralisch; und ihr Wert ist unabhangig von ihrer Form. Eine jener einfachen Eichenkronen, mit
denen die frihen Romer Heldentum belohnten, war von groBerem realen Wert als aller
Reichtum der Welt, als sie das Zeichen der Dankbarkeit und Bewunderung eines Volkes war.
Eine Belohnung flr Verdienste ist eine Schuld; ohne Verdienst ist sie ein Almosen oder ein
Diebstahl. Das Gute ist an sich gut und muss erreicht werden, was auch immer die Folgen sein
mogen. Die Ergebnisse des Guten kdnnen nur glicklich sein. Glick, getrennt vom Guten, ist nur
eine Tatsache, mit der keine moralische Idee verbunden ist. Als Wirkung des Guten tritt es in die
moralische Ordnung ein, vervollstandigt und kront sie. Tugend ohne Gliick und Verbrechen ohne
Elend sind ein Widerspruch und eine Unordnung. Wenn Tugend Opfer voraussetzt (das heiBt
Leiden), verlangt die ewige Gerechtigkeit, dass ein groBzugig angenommenes und mutig
getragenes Opfer dasselbe Gluck als Belohnung hat, das geopfert wurde: und sie verlangt auch,
dass ein Verbrechen fur das schuldhafte Gllck, das es zu erlangen versuchte, mit Unglick
bestraft wird. Dieses Gesetz, das Freude und Leid mit dem Guten und dem Bdsen verbindet,
wird im Allgemeinen auch hier unten vollzogen. Denn Ordnung herrscht in der Welt, weil die Welt
fortbesteht. Wird diese Ordnung manchmal gestort? Sind Glick und Leid nicht immer im
legitimen Verhaltnis zu Verbrechen und Tugend verteilt? Das absolute Urteil des Guten, das
absolute Urteil der Verpflichtung, das absolute Urteil Uber Verdienst und Schuld bestehen
weiterhin, unantastbar und unverjahrbar; und wir kbnnen nicht anders, als zu glauben, dass Er,
der uns das Gefuhl und die Idee der Ordnung eingepflanzt hat, selbst nicht darin fehlen kann;
und dass Er friher oder spater die heilige Harmonie von Tugend und Gluck durch Mittel, die ihm
gehoren, wiederherstellen wird. Das Urteil des Guten, die Entscheidung, dass so etwas gut ist
und dass etwas anderes nicht gut ist — das ist die urspringliche Tatsache und beruht auf sich
selbst. Durch seine innigen Ahnlichkeiten mit dem Urteil iiber das Wahre und das Schéne zeigt
es uns die geheimen Verwandtschaften von Moral, Metaphysik und Asthetik. Das Gute, das so
besonders mit dem Wahren vereint, unterscheidet sich von ihm nur, weil es in die Praxis
umgesetzte Wahrheit ist. Das Gute ist verpflichtend. Dies sind zwei unteilbare, aber nicht
identische Ideen. Die Idee der Verpflichtung beruht auf der Idee des Guten. In dieser engen
Verbindung Ubernimmt erstere von letzterer ihren universellen und absoluten Charakter. Das
verpflichtende Gute ist das moralische Gesetz. Dies ist die Grundlage aller Moral. Dadurch
trennen wir uns von der Moral des Interesses und der Moral des Geflihls. Wir geben die Existenz
dieser Tatsachen und ihren Einfluss zu, aber wir weisen ihnen nicht denselben Rang zu. Dem
moralischen Gesetz entspricht in der Vernunft des Menschen die Freiheitim Handeln. Freiheit
wird aus der Verpflichtung abgeleitet und ist eine unwiderlegbar offensichtliche Tatsache. Der
Mensch ist als freier und Verpflichtungen unterworfener Mensch eine moralische Person; und
dies beinhaltet die Idee der Rechte. Zu diesen Ideen kommt die von Verdienst und Schuld hinzu;
die die Unterscheidung zwischen Gut und Bose, Verpflichtung und Freiheit voraussetzt; und
schafft die Idee von Belohnung und Bestrafung. Die Geflihle spielen in der Moral keine
unwichtige Rolle. Alle moralischen Urteile werden von Geflihlen begleitet, die ihnen
entsprechen. Aus den geheimen Quellen der Begeisterung schopft der menschliche Wille die
geheimnisvolle Tugend, die Helden hervorbringt. Die Wahrheit erleuchtet und erhellt. Gefuhle
erwarmen und ermutigen zum Handeln. Auch das Interesse tragt seinen Teil dazu bei; und die
Hoffnung auf Glick ist das Werk Gottes und eine der treibenden Krafte menschlichen Handelns.
Das ist die bewundernswerte Okonomie der moralischen Verfassung des Menschen.



Sein hochstes Ziel, das Gute; sein Gesetz, die Tugend, die ihm oft Leiden auferlegt und ihn so
alle anderen uns bekannten Geschdopfe Ubertrifft. Aber dieses Gesetz ist hart und stehtim
Widerspruch zu dem instinktiven Verlangen nach Glick. Deshalb hat der wohltatige Schopfer
seines Daseins neben dem strengen Gesetz der Pflicht die suBe, entzuckende Kraft der Gefuhle
in seine Seele gelegt. Im Allgemeinen verbindet er Gliick mit Tugend; und fur die Ausnahmen,
denn solche gibt es, hat er die Hoffnung an das Ende der zu unternehmenden Reise gesetzt.
Somit gibt es eine Seite, auf der Moral die Religion beruhrt. Es ist eine erhabene Notwendigkeit
der Menschheit, in Gott den allweisesten Gesetzgeber, den stets gegenwartigen Zeugen, den
unfehlbaren Richter der Tugend zu sehen. Der menschliche Geist, der immer zu Gott aufsteigt,
wirde die Grundlagen der Moral fur zu instabil halten, wenn er nicht in Gott das erste Prinzip des
Sittengesetzes setzen wurde. In dem Wunsch, dem Menschen die Grundlage der Moral zu
geben, wurde er die Grundlagen der Moral fUr zu instabil halten, wenn er nicht in Gott das erste
Prinzip des Sittengesetzes setzen wurde. Wenn wir dem Sittengesetz einen religiosen Charakter
verleihen wollen, laufen wir Gefahr, ihm seinen moralischen Charakter zu nehmen. Wir kdnnen
es so vollstandig auf Gott beziehen, dass wir seinen Willen zu einem willkirlichen MaB machen.
Aber der Wille Gottes, aus dem wir die Moral ableiten, um ihr Autoritat zu verleihen, hat selbst
keine moralische Autoritat, auBer wenn er gerecht ist. Das Gute kommt nur aus dem Willen
Gottes; aber aus seinem Willen, insofern er Ausdruck seiner Weisheit und Gerechtigkeit ist. Die
ewige Gerechtigkeit Gottes ist die einzige Grundlage der Gerechtigkeit, wie die Menschheit sie
wahrnimmt und praktiziert. Das Gute, die Pflicht, das Verdienst und die Schuld werden auf Gott
bezogen, wie alles auf ihn bezogen wird; aber sie haben nichtsdestotrotz einen angemessenen
Beweis und Autoritat. Die Religion ist die Krone der Moral, nicht ihre Basis. Die Basis der Moral
liegtin ihr selbst. Der Moralkodex der Freimaurerei ist noch umfassender als der von der
Philosophie entwickelte. Zu den Forderungen des Naturgesetzes und des Gesetzes Gottes
kommt die zwingende Verpflichtung eines Vertrags hinzu. Mit dem Eintritt in den Orden bindet
der Eingeweihte jeden Freimaurer der Welt an sich. Sobald er unter die Kinder des Lichts
aufgenommen ist, wird jeder Freimaurer auf Erden sein Bruder und schuldet ihm die Pflichten,
die Freundlichkeiten und das Mitgefuhl eines Bruders. Von jedem kann er Hilfe in der Not,
Schutz vor Gefahren, Mitgefuhlin der Trauer, Aufmerksamkeit in der Krankheit und eine
angemessene Bestattung nach dem Tod verlangen. Es gibt keinen Freimaurer auf der Welt, der
nicht verpflichtet ware, ihm zu Hilfe zu eilen, wenn er in Gefahr ist, wenn die Wahrscheinlichkeit,
sein Leben zu retten, groBer ist als die, sein eigenes zu verlieren. Kein Freimaurer kann ihm
wissentlich selbst Unrecht zufugen oder zulassen, dass es von anderen getan wird, wenn es in
seiner Macht liegt, es zu verhindern. Kein Freimaurer kann schlecht Uber ihn reden, weder ins
Gesicht noch hinter seinem Ricken. Jeder Maurer muss seine rechtmaBigen Geheimnisse
bewahren und ihm bei seinen Geschaften helfen, seinen Ruf verteidigen, wenn er
ungerechtfertigt angegriffen wird, und seine Witwe und seine Waisen schutzen, beraten und
unterstutzen. Was so viele Tausende ihm schulden, schuldet er jedem von ihnen. Er hat sich
feierlich verpflichtet, immer bereit zu sein, diese heilige Schuld zu begleichen. Wenn er dies
nicht tut, ist er unehrlich und hat seinen Eid abgelegt; und es ist eine beispiellose Bdsartigkeit
von ihm, sich durch falsche Vorwande gute Dienste zu verschaffen, Freundlichkeit und Dienst
anzunehmen, die ihm in der zuversichtlichen Erwartung getan werden, dass er dasselbe im
Gegenzug leisten wird, und dann diese gerechte Erwartung ohne ausreichenden Grund zu
enttauschen. Die Freimaurerei verpflichtet ihn auch durch sein feierliches Versprechen zu
einem reineren Leben, einer edleren GroBzugigkeit, einer vollkommeneren Nachstenliebe in
Meinung und Tat; er soll tolerant, katholisch in seiner Liebe zu seiner Rasse, glihend in seinem
Eifer sein, im Interesse der Menschheit, dem Fortschritt und der Weiterentwicklung der
Menschheit. Das sind unserer Meinung nach die Philosophie und die Moral, das ist das WAHRE
WORT eines Meistermaurers.



Die Alten glaubten, dass die Welt von sieben sekundéaren Ursachen regiert wurde; und dies
waren die universellen Krafte, die den Hebraern unter dem Pluralnamen ELOHIM bekannt waren.
Diese Krafte, die einander analog und entgegengesetzt sind, erzeugen durch ihre Kontraste
Gleichgewicht und regulieren die Bewegungen der Spharen. Die Hebraer nannten sie die sieben
groBen Erzengel und gaben ihnen Namen, von denen jeder eine Kombination aus einem anderen
Wort mit AL war, dem ersten phdnizischen Naturgott, der als Prinzip des Lichts betrachtet wurde
und sie als seine Manifestationen darstellte. Andere Volker Ubertrugen diesen Geistern die
Regierung der damals bekannten sieben Planeten und gaben ihnen die Namen ihrer groBen
Gottheiten. So bildeten in der Kabbala die letzten sieben Sephiroth ATIK YOMIN, den Alten der
Tage; und diese sowie die sieben Planeten entsprechen den sieben Farben, die durch das
Prisma getrennt sind, und den sieben Noten der musikalischen Oktave. Sieben ist die heilige
Zahlin allen Theogonien und allen Symbolen, weil sie aus 3 und 4 besteht. Sie reprasentiert die
magische Kraft in ihrer vollen Starke. Sie ist der Geist, dem alle Elementarkrafte helfen, die
Seele, der die Natur dient, das Heilige Reich, von dem in den Schlisselbeinen Salomons die
Rede ist, symbolisiert durch einen Krieger, gekrdnt, der ein Dreieck auf seinem Kurass tragt und
auf einem Wirfel steht, an den zwei Sphinxen angespannt sind, eine weiBe und eine schwarze,
die in entgegengesetzte Richtungen ziehen und den Kopf drehen, um nach hinten zu blicken. Die
Laster sind sieben, wie die Tugenden; und letztere wurden in der Antike durch die sieben
Himmelskorper symbolisiert, die damals als Planeten bekannt waren. GLAUBE, als Gegenteil
von arrogantem Selbstvertrauen, wurde durch die Sonne reprasentiert; HOFFNUNG, Feindin der
Habgier, durch den Mond; Nachstenliebe, im Gegensatz zu Luxus, durch Venus; KRAFT, starker
als Wut, durch Mars; BESCHEIDENHEIT, das Gegenteil von Tragheit, durch Merkur; MASSIGKEIT,
die Antipoden der Vollerei, durch Saturn; und GERECHTIGKEIT, das Gegenteil von Neid, durch
Jupiter. Das kabbalistische Buch der Apokalypse wird als mit sieben Siegeln verschlossen
dargestellt. Darin finden wir die sieben Genien der alten Mythologien; und die unter seinen
Emblemen verborgene Lehre ist die reine Kabbala, die die Phariséder bereits bei der Ankunft des
Erlosers verloren hatten. Die Bilder, die in diesem wundersamen Epos folgen, sind so viele
Pantakeln, deren SchllUssel die Zahlen 3, 4, 7 und 12 sind. Der Cherub oder symbolische Stier,
den Moses mit einem flammenden Schwert an das Tor der Edenwelt stellt, ist eine Sphinx mit
dem Korper eines Stiers und einem menschlichen Kopf; die alte assyrische Sphinx, deren Kampf
und Sieg des Mithras die hieroglyphische Analyse waren. Diese bewaffnete Sphinx reprasentiert
das Gesetz des Mysteriums, das an der Tur der Initiation Wache halt, um das Profane
abzuwehren. Sie reprasentiert auch das groBe magische Mysterium, dessen Elemente die Zahl 7
ausdrickt, ohne jedoch ihr letztes Wort zu geben. Dieses ,unaussprechliche Wort“ der Weisen
der Schule von Alexandria, dieses Wort, das die hebraischen Kabbalisten hwhy [IHUH]
schrieben und mit atyrara [ARARITA] Ubersetzten, driuckt so die Dreifaltigkeit des sekundaren
Prinzips, den Dualismus der mittleren und die Einheit sowohl des ersten Prinzips als auch des
Endes aus; und auch die Verbindung der Zahl 3 mit der Zahl 4 in einem Wort, das aus vier
Buchstaben besteht, aber aus sieben besteht, indem einer dreifach und zwei wiederholt werden
—dieses Wort wird Ararita ausgesprochen. Die Vokale in der griechischen Sprache sind ebenfalls
sieben an der Zahl und wurden verwendet, um die sieben Planeten zu bezeichnen. Tsadok oder
Sydyc war der hochste Gott in Phonizien. Seine sieben S6hne waren wahrscheinlich die sieben
Cabiri; und er war der Heptaktis, der Gott der sieben Strahlen. Kronos, der griechische Saturn,
so Philo, hatte laut Sanchoniathon sechs S6hne und mit Astarte sieben Tochter, die Titaniden.
Die Perser verehrten Ahura Masda oder Ormuzd und die sechs Amshaspands, von denen die
ersten drei Herren der Reiche des Lichts, des Feuers und der Pracht waren; die Babylonier Bal
und die Gotter; die Chinesen Shangti und die sechs Hauptgeister; und die Griechen Kronos und
die sechs groBen mannlichen Gotter, seine Nachkommen Zeus, Poseidon, Apollo, Ares,
Hephaistos und Hermes; wahrend es auch sieben weibliche Gottheiten gab:



Rhea, die Frau von Kronos, Hera, Athene, Artemis, Aphrodite, Hestia und Demetei. In der
orphischen Theogonie brachte Gaia die vierzehn Titanen hervor, sieben mannliche und sieben
weibliche, wobei Kronos der machtigste der Manner war; und da die Zahl Sieben in diesen
erscheint, findet sich neun mal drei oder das dreifache Dreieck in den drei Moeraé oder
Schicksalen, den drei Centimanés und den drei Cyclopés, Nachkommen von Uranos und Gaia
oder Himmel und Erde. Die Metalle wurden, wie die Farben, als sieben an der Zahl angesehen,
und jedem Planeten wurden ein Metall und eine Farbe zugewiesen. Von beiden Metallen wurde
Gold der Sonne und Silber dem Mond zugeordnet. Der Palast des Deiokes in Echatana hatte
sieben kreisformige Mauern in verschiedenen Farben, wobei die Zinnen der beiden innersten
jeweils mit Silber und Gold bedeckt waren. Und die sieben Spharen von Borsippa wurden durch
die sieben Stockwerke des Turms oder der Pyramidenstumpfpyramide von Bel in Babylon
dargestellt, jedes in einer anderen Farbe. Der Pharao sah in seinem Traum, den Joseph deutete,
sieben Ahren an einem Halm, voll und gut, und nach ihnen sieben Ahren, verdorrt, diinn und
vom Ostwind versengt; und die sieben diinnen Ahren verschlangen die sieben guten Ahren; und
Joseph deutete dies so, dass sieben Jahre des Uberflusses gefolgt von sieben Jahren
Hungersnot bedeuteten. In diesem Zusammenhang berichtet Ebn Hesham, dass eine Regenflut
ein Grab im Jemen freilegte, in dem eine Frau lag, die sieben Perlenketten um den Hals trug und
an Handen und FuBen Armbander, FuBringe und Armreifen, jeweils sieben, mit einer Inschrift auf
einer Tafel, die besagt, dass sie, Tajah, die Tochter von Dzu Shefar, und ihr Volk verhungerten,
nachdem sie vergeblich versucht hatten, Getreide von Joseph zu kaufen. Horen Sie noch einmal
die Worte eines Adepten, der die Geheimnisse der Wissenschaft eingehend studiert und, wie die
alten Orakel sprachen, in Ratseln geschrieben hat; der aber wusste, dass die Theorie der
mechanischen Krafte und der Materialitat der machtigsten Agenten der Gottheit nichts erklart
und niemanden zufriedenstellen sollte! Durch den Schleier aller hieratischen und mystischen
Allegorien der alten Dogmen, unter dem Siegel aller heiligen Schriften, in den Ruinen von Ninive
oder Theben, auf den abgenutzten Steinen der alten Tempel und auf dem geschwarzten Antlitz
der Sphinx von Assyrien oder Agypten, in den monstrésen oder wunderbaren Bildern, die die
heiligen Seiten der Veden fur die Glaubigen Indiens Ubersetzen, in den fremdartigen Emblemen
unserer alten Bucher der Alchemie, in den Empfangszeremonien, die von allen geheimnisvollen
Gesellschaften praktiziert werden, finden wir die Spuren einer Doktrin, Uberall gleich und uberall
sorgfaltig verborgen. Die okkulte Philosophie scheint die Amme oder Patin aller Religionen
gewesen zu sein, der geheime Hebel aller intellektuellen Krafte, der Schlissel zu allen gottlichen
Unklarheiten und die absolute Kénigin der Gesellschaft in den Zeiten, als sie ausschlieBlich der
Erziehung der Priester und Kénige vorbehalten war. Sie hatte in Persien mit den Magiern
geherrscht, die eines Tages umkamen, wie die Herren der Welt umkamen, weil sie ihre Macht
missbraucht hatten. Sie hatte Indien mit den wunderbarsten Traditionen und einem
unglaublichen Luxus an Poesie, Anmut und Schrecken in ihren Symbolen ausgestattet: sie hatte
Griechenland mit den Klangen der Leier des Orpheus zivilisiert: sie verbarg die Prinzipien aller
Wissenschaften und der gesamten Entwicklung des menschlichen Geistes in den kiihnen
Berechnungen des Pythagoras: die Fabel wimmelte von ihren Wundern; und die Geschichte, als
sie sich daran machte, diese unbekannte Macht zu beurteilen, verwechselte sich selbst mit der
Fabel: sie erschitterte oder schwachte Reiche mit ihren Orakeln; lieB Tyrannen auf ihren
Thronen erblassen und herrschte Uber alle Geister mithilfe von Neugier oder Angst. Fur diese
Wissenschaft, sagte die Menge, ist nichts unmadglich; sie beherrscht die Elemente, kennt die
Sprache der Planeten und kontrolliert die Bewegungen der Sterne; der Mond fallt auf seine
Stimme hin, stinkend nach Blut, vom Himmel; die Toten erheben sich aufrecht auf ihren Grabern
und formen den Wind, der durch ihre Schadel blast, zu verhangnisvollen Worten. Diese
Wissenschaft, die Liebe oder Hass beherrscht, kann den menschlichen Herzen nach Belieben
Paradies oder Holle verleihen:



sie verfligt nach Belieben Uber alle Formen und verteilt Schonheit oder Hasslichkeit, wie es ihr
gefallt: sie verwandelt wiederum mit dem Stab der Circe Menschen in Bestien und Tiere in
Menschen: sie verflugt sogar Uber Leben oder Tod und kann ihren Adepten durch die
Transmutation von Metallen Reichtimer und durch ihre Quintessenz und ihren Elixier, der aus
Gold und Licht besteht, Unsterblichkeit verleihen. So war Magie von Zoroaster bis Manes, von
Orpheus bis Apollonius Thyaneus; als das positive Christentum, das Uber die glanzenden
Traume und gigantischen Bestrebungen der Schule von Alexandria triumphierte, diese
Philosophie mit seinen Anathemas 6ffentlich zerschlug und sie zwang, okkulter und
geheimnisvoller zu werden als je zuvor. Am Grund der Magie lag jedoch die Wissenschaft, so wie
am Grund des Christentums die Liebe lag; und in den evangelischen Symbolen sehen wir das
fleischgewordene WORT, das in seiner Kindheit von drei Magiern angebetet wird, die von einem
Stern geleitet werden (das Dreifache und das Zeichen des Mikrokosmos), und von ihnen Gold,
Weihrauch und Myrrhe erhalt; ein weiteres geheimnisvolles Dreifaches, unter dessen Emblem
allegorisch die hochsten Geheimnisse der Kabbala enthalten sind. Das Christentum hatte Magie
nicht hassen sollen; aber die menschliche Unwissenheit flirchtet immer das Unbekannte. Die
Wissenschaft war gezwungen, sich zu verbergen, um den leidenschaftlichen Angriffen einer
blinden Liebe zu entgehen. Sie hullte sich in neue Hieroglyphen, verbarg seine Bemuhungen,
verkleidete seine Hoffnungen. Dann wurde der Jargon der Alchemie geschaffen, eine standige
Tauschung flr die vulgare, goldgierige Herde und eine lebendige Sprache nur fur die wahren
Junger des Hermes. Die Alchemisten griffen auf die Freimaurerei zurlck, erfanden dort Grade
und enthdllten ihren Eingeweihten teilweise ihre Lehre; nicht durch die Sprache ihrer Empfange,
sondern durch spatere mundliche Unterweisung; denn ihre Rituale sind fur jemanden, der den
Schlussel nicht hat, nur unverstandlicher und absurder Jargon. Unter den heiligen Buchern der
Christen befinden sich zwei Werke, die die unfehlbare Kirche nicht zu verstehen vorgibt und nie
zu erklaren versucht — die Prophezeiung des Ezechiel und die Apokalypse; zwei kabbalistische
Clavicula, die zweifellos im Himmel fur die Auslegung der Magierkdnige aufbewahrt werden; far
alle treuen Glaubigen mit sieben Siegeln verschlossen; und vollkommen klar fir den in die
okkulten Wissenschaften eingeweihten Unglaubigen. Fur Christen und ihrer Meinung nach sind
die wissenschaftlichen und magischen Schlusselworter Salomons verloren. Dennoch ist es
sicher, dass im Bereich der vom WORT beherrschten Intelligenz nichts Geschriebenes verloren
geht. Nur die Dinge, die die Menschen nicht mehr verstehen, existieren fur sie nicht mehr,
zumindest nicht als WORT; dann betreten sie den Bereich der Ratsel und Geheimnisse. Der
geheimnisvolle Griinder der christlichen Kirche wurde in seiner Wiege von den drei Heiligen Drei
Koénigen begruBt, das heiBt von den hieratischen Botschaftern aus den drei Teilen der bekannten
Welt und aus den drei analogen Welten der okkulten Philosophie. In der Schule von Alexandria
nehmen sich Magie und Christentum unter der Schirmherrschaft von Ammonius Sakkos und
Platon beinahe die Hand. Das Dogma des Hermes findet sich fast vollstandig in den Schriften,
die Dionysius dem Areopagita zugeschrieben werden. Synesius entwirft den Plan einer
Abhandlung uber Traume, die spater von Cardan kommentiert werden sollte, und komponiert
Hymnen, die fur die Liturgie der Kirche von Swedenborg dienen kdnnten, wenn eine Kirche der
Iluminaten eine Liturgie haben kdnnte. Zu dieser Epoche glihender Abstraktionen und
leidenschaftlicher Wortgefechte gehdrt die philosophische Herrschaft von Julian, einem
Iluminaten und Eingeweihten ersten Grades, der an die Einheit Gottes und das universelle
Dogma der Dreifaltigkeit glaubte und den Verlust von nichts aus der alten Welt bedauerte, auB3er
ihren groBartigen Symbolen und allzu anmutigen Bildern. Er war kein Heide, sondern ein
Gnostiker, infiziert mit den Allegorien des griechischen Polytheismus, und deren Unglick es war,
den Namen Jesu Christi weniger klangvoll zu finden als den des Orpheus. Wir kdnnen sicher
sein, dass, sobald Religion und Philosophie zu getrennten Bereichen werden, die geistige
Aktivitat des Zeitalters seinem Glauben voraus ist;



und dass, obwohl Gewohnheit letzteren eine Zeit lang aufrechterhalten kann, seine Vitalitat
verloren geht. Die Dummkopfe, die das primitive Christentum in die Irre fUhrten, indem sie den
Glauben durch die Wissenschaft, Traumereien durch Erfahrungen und das Phantastische durch
die Realitat ersetzten; und die Inquisitoren, die so viele Zeitalter lang einen Vernichtungskrieg
gegen den Magismus fuhrten, haben es geschafft, die alten Entdeckungen des menschlichen
Geistes in Dunkelheit zu htllen; so dass wir jetzt im Dunkeln tappen, um den Schliissel zu den
Phanomenen der Natur wiederzufinden. Aber alle Naturphdnomene hangen von einem einzigen
und unveranderlichen Gesetz ab, das durch den Stein der Weisen und seine symbolische Form,
die eines Wiirfels, dargestellt wird. Dieses Gesetz, das in der Kabbala durch die Zahl 4
ausgedruckt wird, lieferte den Hebraern alle Geheimnisse ihres gottlichen Tetragramms. Alles ist
in diesem Wort aus vier Buchstaben enthalten. Es ist das Asot der Alchemisten, das Thot der
Bohmen, das Taro der Kabbalisten. Es liefert dem Adepten das letzte Wort der menschlichen
Wissenschaften und den Schlussel der gottlichen Macht. Aber nur der versteht, wie er sich
dieses Gesetzes zunutze machen kann, der die Notwendigkeit begreift, es niemals zu
offenbaren. Wenn Odipus die Sphinx, statt sie zu téten, besiegt und sie an seinen Streitwagen
gespannt nach Theben gefahren hatte, ware er Konig gewesen, ohne Inzest, Katastrophen oder
Exil. Wenn Psyche durch Unterwerfung und Liebkosungen die Liebe dazu Uberredet hatte, sich
zu offenbaren, hatte sie ihn nie verloren. Die Liebe ist eines der mythologischen Bilder des
groBen Geheimnisses und des groBen Wirkens, weil sie zugleich eine Handlung und eine
Leidenschaft, eine Leere und eine Fille, einen Pfeil und eine Wunde ausdrickt. Die
Eingeweihten sollten dies verstehen, und damit die Profanen es nicht belauschen, sagt die
Freimaurerei nie zu viel. Als die Wissenschaft in Alexandria durch den Fanatismus der Morder
von Hypatia Uberwunden worden war, wurde sie christlich, oder vielmehr, sie verbarg sich unter
christlichen Verkleidungen, mit Ammonius, Synosius und dem Autor der Blicher von Dionysius
dem Areopagiten. Dann war es notwendig, die Vergebung der Wunder durch den Anschein des
Aberglaubens und der Wissenschaft durch eine unverstandliche Sprache zu gewinnen. Die
Hieroglyphenschrift wurde wiederbelebt, und Pantakeln und Es wurden Charaktere erfunden,
die eine ganze Lehre in einem Zeichen zusammenfassten, eine ganze Reihe von Tendenzen und
Offenbarungen in einem Wort. Was war das Ziel der Wissensaspiranten? Sie suchten nach dem
Geheimnis des groBen Werks oder dem Stein der Weisen oder der ewigen Bewegung oder der
Quadratur des Kreises oder der universellen Medizin; Formeln, die sie oft vor Verfolgung und
allgemeiner Boswilligkeit bewahrten, indem sie sie dem Vorwurf der Torheit aussetzten; und jede
von ihnen drlckte eine der Krafte des groBen magischen Geheimnisses aus. Dies dauerte bis zur
Zeit des Roman de la Rose, der auch die mysteridse und magische Bedeutung des Gedichts von
Dante ausdruckt, das der Hohen Kabbala entlehnt ist, dieserimmensen und verborgenen Quelle
der universellen Philosophie. Es ist nicht verwunderlich, dass der Mensch nur wenig Gber die
Krafte des menschlichen Willens weil3 und sie unvollkommen schéatzt; da er nichts Uber die
Natur des Willens und seine Funktionsweise weil3. Dass sein eigener Wille seinen Arm bewegen
oder einen anderen zwingen kann, ihm zu gehorchen; dass seine Gedanken, symbolisch
ausgedruckt durch die Zeichen der Schrift, andere Menschen beeinflussen und fihren kdnnen,
sind flur ihn ebenso unverstandliche Geheimnisse wie die Tatsache, dass der Wille Gottes die
Erschaffung eines Universums bewirken konnte. Die Krafte des Willens sind bisher weitgehend
unbestimmt und unbekannt. Ob eine Vielzahl gut belegter Phanomene allein der Willenskraft
oder dem Magnetismus oder einem anderen naturlichen Wirkstoff zugeschrieben werden kann,
ist ein noch ungeklarter Punkt; aber alle sind sich einig, dass in jedem Fall eine konzentrierte
Willensanstrengung zum Erfolg notwendig ist. Dass die Phanomene real sind, darf nicht
bezweifelt werden, es sei denn, man schenkt menschlichen Aussagen keinen Glauben mehr;
und wenn sie real sind, gibt es keinen Grund, an der bisherigen Austbung der Krafte, die damals
als magisch bezeichnet wurden, durch viele Adepten zu zweifeln.



Nichts ist besser belegt als die auBergewohnlichen Leistungen der Brahmanen. Keine Religion
wird durch starkere Zeugnisse gestutzt; noch hat jemals jemand versucht, das zu erklaren, was
man wohl als ihre Wunder bezeichnen kdnnte. Inwieweit Geist und Seele in diesem Leben ohne
und unabhangig vom Koérper handeln kdnnen, weil3 bisher niemand. Dass der Wille ohne
korperlichen Kontakt iberhaupt handeln kann und die Phdnomene der Traume sind
Geheimnisse, die die Weisesten und Gelehrtesten verwirren, deren Erklarungen nur ein Wirrwarr
von Worten sind. Der Mensch weiB bisher wenig Uber die Krafte der Natur. Umgeben von von
ihnen kontrolliert und regiert, wahrend er sich eitel fur unabhangig halt, nicht nur von seiner
Rasse, sondern auch von der universellen Natur und ihren unendlichen, vielfaltigen Kraften, ist
er der Sklave dieser Krafte, es sei denn, er wird ihr Herr. Er kann weder ihre Existenz ignorieren,
noch einfach ihr Nachbar sein. Es gibt in der Natur eine auBerst machtige Kraft, mit deren Hilfe
ein einzelner Mensch, der sie sich zu eigen machen und wissen wirde, wie er sie lenken kann,
das Gesicht der Welt revolutionieren und verandern konnte. Diese Kraft war den Alten bekannt.
Sie ist ein universeller Wirkstoff, dessen hochstes Gesetz das Gleichgewicht ist; und wenn die
Wissenschaft nur lernen kann, sie zu kontrollieren, wird es mdglich sein, die Reihenfolge der
Jahreszeiten zu andern, in der Nacht die Phanomene des Tages hervorzubringen, einen
Gedanken in einem Augenblick um die Welt zu schicken, aus der Ferne zu heilen oder zu téten,
unseren Worten universellen Erfolg zu verleihen und sie Uberall widerhallen zu lassen. Dieser
Wirkstoff, der teilweise durch die blinden Vermutungen der Schuler von Mesmer enthullt wurde,
ist genau das, was die Adepten des Mittelalters die Grundsubstanz des groBen Werks nannten.
Die Gnostiker waren der Ansicht, dass er den feurigen Korper des Heiligen Geistes bildete; und
erwurde in den geheimen Riten des Sabbats oder des Tempels unter der hieroglyphischen Figur
des Baphomet oder der hermaphroditischen Ziege des Mendes verehrt. Es gibt ein
Lebensprinzip der Welt, einen universellen Wirkstoff, in dem sich zwei Naturen und ein
doppelter Strom aus Liebe und Zorn befinden. Diese Umgebungsflussigkeit durchdringt alles. Es
ist ein Strahl, der von der Herrlichkeit der Sonne losgeldst und durch das Gewicht der
Atmosphare und die zentrale Anziehungskraft fixiert ist. Es ist der Korper des Heiligen Geistes,
der universelle Wirkstoff, die Schlange, die ihren eigenen Schwanz verschlingt. Mit diesem
elektromagnetischen Ather, dieser lebenswichtigen und leuchtenden Warme, waren die Alten
und die Alchemisten vertraut. Von diesem Wirkstoff spricht diese Phase moderner
Unwissenheit, die als Naturwissenschaft bezeichnet wird, unzusammenhangend, da sie nichts
davon weiB auBer seinen Wirkungen; und die Theologie kénnte alle ihre vorgeblichen
Definitionen von Geist darauf anwenden. Im Ruhezustand ist er mit keinem menschlichen Sinn
wahrnehmbar; in Bewegung oder in Aufruhr kann niemand seine Wirkungsweise erklaren; und
ihn als ,Flussigkeit” zu bezeichnen und von seinen ,,.Stromungen zu sprechen, bedeutet nur,
eine tiefe Unwissenheit unter einer Wolke von Worten zu verbergen. Kraft zieht Kraft an, Leben
zieht Leben an, Gesundheit zieht Gesundheit an. Es ist ein Naturgesetz. Wenn zwei Kinder
zusammenleben, und noch mehr, wenn sie zusammen schlafen, und eines ist schwach und das
andere stark, dann wird das Starke das Schwache absorbieren, und letzteres wird zugrunde
gehen. In der Schule absorbieren einige Schuler den Intellekt der anderen, und in jedem
Menschenkreis findet sich bald ein Individuum, das sich den Willen der anderen zu eigen macht.
Die Beeinflussung durch Stromungen ist sehr verbreitet; und man wird von der Menge
mitgerissen, in der Moral wie in der Physik. Der menschliche Wille hat eine fast absolute Macht,
die eigenen Handlungen zu bestimmen; und jede auBere Demonstration eines Willens hat einen
Einfluss auf duBere Dinge.



Tissot schrieb die meisten Krankheiten Willensstérungen oder den perversen Einflissen des
Willens anderer zu. Wir werden dem Willen anderer durch die Analogien unserer Neigungen
unterworfen, und noch mehr durch die unserer Mangel. Die Schwachen eines Individuums zu
liebkosen, bedeutet, uns seiner zu bemachtigen und ihn zu einem Instrument in der Ordnung
der gleichen Fehler oder Verderbtheiten zu machen. Aber wenn zwei Naturen, die in ihren
Fehlern dhnlich sind, einander untergeordnet werden, wird eine Art Ersetzung der starkeren
durch die schwachere bewirkt und eine echte Gefangenschaft des einen Geistes durch den
anderen. Haufig wehrt sich der Schwachere und moéchte gern revoltieren; und versinkt dann
tiefer als je zuvor in Knechtschaft. Wir alle haben einen dominanten Fehler, an dem der Feind
uns begreifen kann. Bei manchen ist es Eitelkeit, bei anderen Tragheit, bei den meisten
Egoismus. Lassen Sie einen schlauen und bdsen Geist sich dessen bemachtigen, und Sie sind
verloren. Dann werden Sie nicht dumm, auch nicht ein Idiot, sondern ganz bestimmt ein
Wahnsinniger, der Sklave eines Impulses von auBen. Sie haben einen instinktiven Horror vor
allem, was Sie zur Vernunft bringen kénnte, und wollen nicht einmal auf Darstellungen horen,
die Ihrem Wahnsinn widersprechen. Wunder sind die natlrlichen Auswirkungen
auBergewohnlicher Ursachen. Die unmittelbare Einwirkung des menschlichen Willens auf
Korper oder zumindest diese Einwirkung, die ohne sichtbare Mittel ausgefuhrt wird, stellt ein
Wunder auf physischer Ebene dar. Der Einfluss, der plotzlich oder innerhalb einer bestimmten
Zeit auf Willen oder Intellekt ausgetbt wird und der die Gedanken gefangen nehmen, die
festesten Entschlisse dndern und die heftigsten Leidenschaften lahmen kann, stellt ein Wunder
auf moralischer Ebene dar. Der allgemeine Irrtum in Bezug auf Wunder besteht darin, sie als
Wirkungen ohne Ursachen zu betrachten; als Widersprliche der Natur; als plotzliche Fiktionen
der gottlichen Vorstellungskraft; und die Menschen bedenken nicht, dass ein Wunder eine Folge
von Ereignissen ist, die nichts mit der Natur zu tun haben. ein einziges Wunder dieser Art wlrde
die universelle Harmonie zerstéren und das Universum erneut ins Chaos sturzen. Es gibt
Wunder, die fur Gott selbst unmaglich sind: absurde Wunder sind es. Wenn Gott fur einen
einzigen Augenblick absurd sein kénnte, wirden weder er noch das Universum einen Augenblick
spater existieren. Vom gottlichen freien Willen eine Wirkung zu erwarten, deren Ursache nicht
anerkannt wird oder nicht existiert, nennt man Versuchung Gottes. Es bedeutet, sich selbstins
Leere zu stlrzen. Gott handelt durch seine Werke: im Himmel durch Engel; auf Erden durch
Menschen. Im Himmel menschlicher Vorstellungen ist es die Menschheit, die Gott erschafft;
und die Menschen denken, dass Gott sie nach seinem Bild geschaffen hat, weil sie ihn nach
ihrem Bild erschaffen. Der Bereich des Menschen ist die gesamte kdrperliche Natur, die auf
Erden sichtbar ist; und wenn er auch nicht Uber die Planeten oder Sterne herrscht, kann er
zumindest ihre Bewegung berechnen, ihre Entfernungen messen und seinen Willen mitihrem
Einfluss in Verbindung bringen: Er kann die Atmosphére verdndern, bis zu einem gewissen Punkt
auf die Jahreszeiten einwirken, andere Menschen heilen und krank machen, Leben bewahren
und Tod verursachen. Das Absolute in Vernunft und Willen ist die groBte Macht, die der Mensch
erlangen kann; und durch diese Macht wird bewirkt, was die Menge unter dem Namen Wunder
bewundert. MACHT ist der weise Gebrauch des Willens, der das Verhangnis selbst dazu nutzt,
die Ziele der Weisen zu erreichen. Allmacht ist die absoluteste Freiheit; und absolute Freiheit
kann ohne ein vollkommenes Gleichgewicht nicht existieren; und die Sdulen JACHIN und BOAS
sind auch die unbegrenzte MACHT und PRACHT DER VOLLKOMMENHEIT der Gottheit, die siebte
und achte Sephiroth der Kabbala, aus deren Gleichgewicht die ewige Bestandigkeit und
Stabilitat seiner Plane und Werke resultiert, und aus jenem vollkommenen Erfolg und der
ungeteilten, unbegrenzten Herrschaft, die die neunte und zehnte Sephiroth sind, und fur die der
Tempel Salomons in seiner stattlichen Symmetrie, der errichtet wurde, ohne dass der Klang
irgendeines Metallwerkzeugs zu hdren war, fur uns ein Symbol ist.



»Denn Dein, sagt das Vollkommenste der Gebete, ,ist die HERRSCHAFT, die MACHT und die
HERRLICHKEIT, wahrend aller Zeitalter! Amen!“ Das ABSOLUTE ist die Notwendigkeit des SEINS,
das unveranderliche Gesetz der Vernunft und der Wahrheit. Es ist DAS, WAS IST. Aber DAS, WAS
IST, ist in gewisser Weise vor DEM, DER IST. Gott selbst ist nicht ohne Grund fur seine Existenz.
Er existiert nicht zufallig. Er hatte nicht existieren kdnnen. Seine Existenz ist also notwendig ist
notwendig. Er kann nur aufgrund einer héchsten und unvermeidlichen VERNUNFT existieren.
Diese VERNUNFT ist also DAS ABSOLUTE; denn an SIE mussen wir glauben, wenn wir méchten,
dass unser Glaube eine vernunftige und solide Grundlage hat. In unserer Zeit wurde gesagt, dass
Gott eine Hypothese ist; aber die absolute Vernunft ist keine: Sie ist fur die Existenz wesentlich.
Der heilige Thomas sagte: ,,Eine Sache ist nicht gerecht, weil Gott sie will, SONDERN GOTT WILL
SIE, WEIL SIE GERECHT IST.“ Wenn er alle Konsequenzen dieses schonen Gedankens gezogen
hatte, hatte er den wahren Stein der Weisen entdeckt; das magische Elixier, um alle Prifungen
der Welt in goldene Gnaden zu verwandeln. Genau wie es eine Notwendigkeit fur Gott ist, zu
SEIN, so ist es eine Notwendigkeit fur ihn, gerecht, liebevoll und barmherzig zu sein. Er kann
nicht ungerecht, grausam, gnadenlos sein. Er kann das Gesetz von Richtig und Falsch, von
Verdienst und Schuld nicht aufheben; denn die moralischen Gesetze sind so absolut wie die
physikalischen Gesetze. Es gibt unmdogliche Dinge. So wie es unmaoglich ist, zwei und zwei zu
funf und nicht zu vier zu machen; so wie es unmaglich ist, etwas gleichzeitig zu sein und nicht zu
sein; so ist es der Gottheit unmaoglich, Verbrechen zu einem Verdienst und Liebe und
Dankbarkeit zu Verbrechen zu machen. Ebenso war es unmaoglich, den Menschen mit seinen
korperlichen Sinnen und Gelusten vollkommen zu machen, ebenso wie es unmoglich war, seine
Nerven fur Vergntigen und nicht auch fur Schmerz empfanglich zu machen. Daher sind die
moralischen Gesetze nach der Idee des heiligen Thomas die Erlasse des gottlichen WILLENS,
nur weil sie die Entscheidungen der absoluten WEISHEIT und VERNUNFT und die Offenbarungen
der gottlichen NATUR sind. Darin allein liegt das Recht der Gottheit, sie zu erlassen; und nur so
erlangen wir im Glauben die Gewissheit, dass das Universum eine Harmonie ist. An die Vernunft
Gottes und an den Gott der Vernunft zu glauben, bedeutet, den Atheismus unmaoglich zu
machen. Es sind die Gdtzendiener, die die Atheisten geschaffen haben. Die Analogie gibt dem
Weisen alle Krafte der Natur. Sie ist der Schlissel zum GroBen Arkanum, die Wurzel des
Lebensbaums, die Wissenschaft von Gut und Bose. Das Absolute ist die VERNUNFT. Die
Vernunft IST durch sich selbst. Sie IST, WEIL SIE IST, und nicht, weil wir sie annehmen. SIE IST,
wo nichts existiert; aber nichts konnte ohne SIE existieren. Die Vernunft ist Notwendigkeit,
Gesetz, die Regel aller Freiheit und die Richtung jeder Initiative. Wenn Gott IST, IST ER durch die
Vernunft. Die Vorstellung einer absoluten Gottheit auBerhalb oder unabhangig von der Vernunft
ist das IDOL der schwarzen Magie, das PHANTOM des Damons. Die hochste Intelligenz ist
notwendigerweise rational. Gott kann in der Philosophie nicht mehr als eine Hypothese sein,
aber eine Hypothese, die der menschlichen Vernunft vom gesunden Menschenverstand
auferlegt wird. Die absolute Vernunft zu personifizieren, bedeutet, das gottliche Ideal zu
bestimmen. NOTWENDIGKEIT, FREIHEIT und VERNUNFT! Sehen Sie das groBe und hochste
Dreieck der Kabbalisten! VERDERBLICHKEIT, WILLE und MACHT! Dies ist das magische
Dreifache, das in menschlichen Dingen dem gottlichen Dreieck entspricht. VERDERBLICHKEIT
ist die unvermeidliche aufeinanderfolgende Verknlipfung von Wirkungen und Ursachen in einer
bestimmten Reihenfolge. WILLE ist die Fahigkeit, die die Krafte des Intellekts lenkt, um die
Freiheit der Personen mit der Notwendigkeit der Dinge in Einklang zu bringen. Das Argument aus
diesen Pramissen mussen Sie selbst vorbringen. Jeder von uns tut das. ,Sucht®, sagen die
Heiligen Schriften, ,,und ihr werdet finden.“ Doch eine Diskussion ist nicht verboten, und ohne
Zweifel wird das Thema in lhrer Anhoérung spater ausfuhrlich behandelt. Bestatigung,
Verneinung, Diskussion — durch sie wird die Wahrheit erreicht.



Die groBen Geheimnisse des Universums zu erforschen und zu versuchen, seine vielfaltigen
Ratsel zu l6sen, ist der Hauptzweck des Denkens und stellt den Hauptunterschied zwischen
Mensch und Tier dar. Dementsprechend hat der Intellekt zu allen Zeiten versucht, die Natur der
hdochsten Gottheit zu verstehen und sich selbst zu erklaren. Dass eine Vernunft und ein Wille
das Universum geschaffen und regiert haben, war zu offensichtlich, um nicht sofort von den
Philosophen aller Zeiten zugegeben zu werden. Es waren die alten Religionen, die versuchten,
die Gotter zu vervielfachen. Die Natur der einen Gottheit und die Art und Weise, wie das
Universum seinen Anfang nahm, sind Fragen, die schon immer die Folter gewesen sind, auf
denen der menschliche Intellekt gefoltert wurde: und mit diesen haben sich hauptsachlich die
Kabbalisten befasst. Es ist wahr, dass wir in gewissem Sinne kein tatsachliches Wissen Uber das
Absolute selbst, die wahre Gottheit, haben kénnen. Unsere Mittel, um das zu erlangen, was
allgemein als tatsachliches Wissen bezeichnet wird, sind nur unsere Sinne. Wenn Sehen und
Fuhlen Wissen ist, haben wir nichts von unserer eigenen Seele, von Elektrizitat, von
Magnetismus. Wir sehen und fihlen und schmecken eine Saure oder eine Lauge und wissen
etwas Uber die Eigenschaften von jedem; aber erst wenn wir sie in Kombination mit anderen
Substanzen verwenden und ihre Wirkungen kennenlernen, beginnen wir wirklich, ihre Natur zu
verstehen. Es sind die Kombination und die Experimente der Chemie, die uns ein Wissen Uber
die Natur und die Krafte der meisten tierischen und pflanzlichen Substanzen. Da diese durch
Inspektion mit unseren Sinnen erkennbar sind, konnen wir sie teilweise allein dadurch erkennen:
aber die Seele, sei es unsere eigene oder die eines anderen, liegt jenseits dieser Erkenntnis und
kann nur durch die Handlungen und Worte erkannt werden, die ihre Wirkungen sind.
Magnetismus und Elektrizitat liegen im Ruhezustand gleichermaBen jenseits der Reichweite der
Sinne; und wenn sie in Aktion sind, sehen, fuhlen, héren, schmecken und riechen wir nur ihre
Wirkungen. Wir wissen nicht, was sie sind, sondern nur, was sie tun. Wir konnen die
Eigenschaften der Gottheit nur durch ihre Manifestationen erkennen. Wenn wir mehr verlangen,
verlangen wir nicht nach Wissen, sondern nach etwas anderem, fur das wir keinen Namen
haben. Gott ist eine Macht; und wir wissen nichts Uber irgendeine Macht selbst, sondern nur
uber ihre Wirkungen, Ergebnisse und Handlungen und was uns die Vernunft durch Analogie
lehrt. In unseren letzten Tagen, in denen wir uns bemuhten, allen materiellen Vorstellungen in
Bezug auf Gottheit zu entkommen, haben wir unsere Vorstellungen von Gott so verfeinert, dass
wir Uberhaupt keine Vorstellung von ihm haben. In unserem Bemihen, ihn als reinen
immateriellen Geist zu betrachten, haben wir das Wort Geist mit nichts gleichgesetzt und
kdnnen nur sagen, dass er ein Etwas ist, mit bestimmten Eigenschaften wie Macht, Weisheit und
Intelligenz. Ihn mit LICHT zu vergleichen, wiirde heute nicht nur als unphilosophisch gelten,
sondern auch als Atheismus; und wir finden es notwendig, die Alten fur ihre unzureichenden
und groben Vorstellungen von Gott zu entschuldigen und zu bemitleiden, die darin zum
Ausdruck kamen, ihn als das Lichtprinzip zu betrachten, die unsichtbare Essenz oder Substanz,
aus der sichtbares Licht flieBt. Doch unsere eigenen heiligen Schriften sprechen standig von ihm
als Licht; und daher kann man den Tsabaern und der Kabbala wohl verzeihen, dass sie dasselbe
tun; besonders, da sie Ihn nicht als das uns bekannte sichtbare Licht betrachteten, sondern als
den Uratherozean, aus dem das Licht flieBt. Lebte die Gottheit vor der Schopfung allein in der
Dunkelheit oder im Licht? Existierte das Licht mit Ihm oder wurde es nach einer Ewigkeit der
Dunkelheit erschaffen? Und wenn es koexistierte, war es ein Ausfluss von Ihm, der den ganzen
Raum erfullte, so wie Er ihn erfillte, wobei Er und das Licht gleichzeitig denselben Ort und jeden
Ort erfullten? MILTON sagt, um die hebraische Lehre auszudriicken: ,,GegruBet seist du, heiliges
Licht, erstgeborener SproB des Himmels, oder des ewigen, mitewigen Strahls! Darf ich dich
ohne Tadel ausdriicken, da Gott Licht ist. Und wohnte nie, auBer in unerreichtem Licht von
Ewigkeit her; wohnte dann in Dir, heller Ausfluss heller, ungeschaffener Essenz.



»Das LICHT®, sagt das Buch Omschim oder die Einfiihrung in die Kabbala, ,das Hochste aller
Dinge und das Erhabenste und Grenzenloseste, und UNENDLICH genannt, kann durch kein
Nachdenken oder Spekulieren erreicht werden; und sein SELBST ist offensichtlich
zuruckgezogen und entfernt jenseits aller Intellektualitat. Es WURDE, vor allen Dingen, durch
Emanation hervorgebracht, erschaffen, geformt und gemacht; und in ihm war weder Zeit, Kopf
noch Anfang; da es immer existierte, und fir immer bleibt, ohne Anfang oder Ende.” ,,Bevor die
Emanationen hervorstromten und erschaffene Dinge erschaffen wurden, war das Hochste Licht
unendlich ausgedehnt und erflllte das ganze WO; so dass in Bezug auf Licht kein Vakuum
behauptet werden konnte, noch irgendein unbesetzter Raum; aber das ALLES war erfullt mit
jenem Licht des Unendlichen, das sich so ausdehnte, und das in jeder Hinsicht kein Ende hatte,
insofern nichts war, auBer jenem ausgedehnten Licht, das mit einer gewissen einzelnen und
einfachen Gleichheit sich Uberall gleich war.“ AINSOPH wird Licht genannt, heiB3t es in der
Einleitung zum Sohar, weil es unmaoglich ist, es mit einem anderen Wort auszudricken. Um sich
Gott als eine Wirklichkeit vorzustellen und nicht als bloBe Nichtsubstanz oder Namen, der
Nichtexistenz beinhaltete, stellte sich die Kabbala, wie die Agypter, lhn als ,,ein hochst okkultes
Licht“ vor, AUR; nicht unser materielles und sichtbares Licht, sondern die Substanz, aus der das
Licht flieBt, das Feuer, im Verhaltnis zu seiner Hitze und Flamme. Von diesem Licht oder Ather
war die Sonne fiir die Tsabeaner die einzige Manifestation oder Uberstrahlung, und als solche
wurde sie verehrt und nicht als Typ von Herrschaft und Macht. Gott war der Phos Noéton, das
nur durch den Intellekt erkennbare Licht, das Lichtprinzip, der Lichtather, aus dem die Seelen
hervorgehen und zu dem sie zurtickkehren. Licht, Feuer und Flamme waren bei den Phoniziern
die S6hne von Kronos. Sie sind die Dreifaltigkeit in den chaldaischen Orakeln, das AOR der
Gottheit, manifestiert in Flammen, die aus dem unsichtbaren Feuer hervorgehen. In den ersten
drei persischen Amshaspands, Herren des LICHTS, FEUERS und der GLANZ, erkennen wir das
AOR, ZOHAR und ZAYO, Licht, Glanz und Helligkeit der Kabbala. Das erste davon wird AOR
MUPALA genannt, wunderbares oder verborgenes Licht, nicht offenbart, nicht gezeigt — das ist
KETHER, die erste Emanation oder Sephirah, der Wille der Gottheit: der zweite ist NESTAR,
Verborgenes — das ist HAKEMAH, die zweite Sephirah oder die intellektuelle Kraft der Gottheit:
und der dritte ist METANOTSATS, funkelnd —das ist BINAH, die dritte Sephirah oder die
intellektuelle Produktionskapazitat. Mit anderen Worten, sie sind DIE SUBSTANZ des Lichts in
der Gottheit: Feuer, das dieses Licht ist, begrenzt und mit Eigenschaften ausgestattet, sodass es
offenbart werden kann, aber dennoch unenthillt bleibt, und seine Pracht oder sein Uberstrahlen
oder das Licht, das vom Feuer ausgeht. Die Freimaurerei ist eine Suche nach Licht. Diese Suche
fahrt uns, wie Sie sehen, direkt zurtick zur Kabbala. In diesem alten und wenig verstandenen Mix
aus Absurditat und Philosophie wird der Eingeweihte die Quelle vieler Lehren finden; und kann
mit der Zeit die hermetischen Philosophen, die Alchemisten, alle antipapstlichen Denker des
Mittelalters und Emanuel Swedenborg verstehen. Das Hansavati Rich, eine berithmte Sanskrit-
Strophe, sagt: ,Erist Hansa (die Sonne), die im Licht wohnt; Vasu, die Atmosphare, die am
Firmament wohnt; der Anrufer der Gotter (Agni), der auf dem Altar wohnt (d. h. dem Altarfeuer);
der Gast (des Anbeters), der im Haus wohnt (dem hauslichen Feuer); der Bewohner unter den
Menschen (als Bewusstsein); der Bewohner des erhabensten Himmelskorpers, (der Sonne); der
Bewohner der Wahrheit; der Bewohner des Himmels (der Luft); geboren in den Wassern, in den
Strahlen des Lichts, in der Wahrheit (der Manifestation), in den dstlichen Bergen; die Wahrheit
(selbst).” ,,Am Anfang®, sagt eine Sanskrit-Hymne, ,entstand die Quelle des goldenen Lichts. Er
war der einzig geborene Herr von allem, was ist. Er errichtete die Erde und den Himmel. Wer ist
der Gott, dem wir unser Opfer darbringen sollen?“ ,,Er, der Leben gibt, Er, der Kraft gibt; Dessen
Segen alle strahlenden Gotter begehren; Dessen Schatten Unsterblichkeit ist; Dessen Schatten
Tod ist; Wer ist der Gott usw.” ,,Er, durch den der Himmel hell ist und die Erde flur uns;



Er, durch den der Himmel gegrundet wurde, ja, der hochste Himmel; Er, der das Licht in der Luft
abmaB; Wer ist der Gott usw.“ ,Er, zu dem Himmel und Erde, fest zu Seinem Willen stehend,
innerlich zitternd aufblicken; Er, Gber dem die aufgehende Sonne hervorscheint; Wer ist der Gott
usw.?“ ,Wohin auch immer die machtigen Wasserwolken gingen, wo sie den Samen und
entzindete das Feuer, daraus erhob sich Er, der das einzige Leben der strahlenden Gotter ist;
Wer ist der Gott usw.?“ Das WORT Gottes, so die indische Philosophie, ist das universelle und
unsichtbare Licht, das durch die Sinne wahrnehmbar ist und sein Feuer in der Sonne, dem
Mond, den Planeten und anderen Sternen ausstrahlt. Philo nennt es das ,,universelle Licht*, das
einen Teil seiner Reinheit und Pracht verliert, wenn es von der intellektuellen in die sinnliche
Welt herabsteigt und sich duBerlich von der Gottheit aus manifestiert; und die Kabbala stellt dar,
dass nur so viel des unendlichen Lichts in die kreisformige Hohle floss, die fur die Schopfung
innerhalb des unendlichen Lichts und der Weisheit vorbereitet wurde, wie durch einen Kanal wie
eine Linie oder ein Faden flieBen konnte. Die Sephiroth, die von der Gottheit ausgingen, waren
die Strahlen seiner Pracht. In den chaldaischen Orakeln heiBt es: ,,Der Intellekt des Erzeugers,
zum Handeln angeregt, sprach und formte in sich durch Intellekt Universalien jeder moglichen
Form und Gestalt, die aus der einen Quelle hervorgingen und hervorstromten ... Denn die
Gottheit, verkdrpert als Herrschaft, setzte vor der Erschaffung des mannigfaltigen Universums
ein intellektuelles und unveranderliches Universal voraus, dessen Abdruck der Form durch das
Universum geht; und dieses Universum, entsprechend geformt und gestaltet, wird sichtbar in
unendlich verschiedenen Typen und Formen verschonert, deren Quelle und Ursprung einzigartig
ist ... Intellektuelle Vorstellungen und Formen aus der generativen Quelle, die einander ablosen,
in Bezug auf die immer fortschreitende Zeit betrachtet und eng mit dem URATHER oder FEUER
verbunden sind; aber dennoch entsprangen all diese Universalien und ursprunglichen Typen und
Ideen der ersten, in sich vollkommenen Quelle der Zeugungskraft und sind Teil davon.” Die
Chaldaer nannten die hochste Gottheit ARAOR, Vater des Lichts. Von ihm ging vermutlich das
Licht Uber der Welt aus, das die himmlischen Regionen erleuchtet. Dieses Licht oder Feuer galt
als Symbol der gottlichen Essenz, die sich bis in niedere spirituelle Naturen erstreckt. Daher
sagen die chaldaischen Orakel: ,Der Vater nahm von sich selbst und beschrankte sein eigenes
Feuer nicht auf seine intellektuelle Kraft” ... ,Alle Dinge sind aus einem Feuer gezeugt.“ Die
Tsabaer waren der Ansicht, dass alle niederen spirituellen Wesen Emanationen der hochsten
Gottheit waren; und daher sagt Proklos: ,,Die Entwicklung der Gotter ist eine und kontinuierlich,
sie geht von den intelligiblen und latenten Einheiten nach unten und endet in der letzten
Abteilung der gottlichen Ursache.” Es ist unmoglich, klar von der Gottheit zu sprechen. Wer
versucht, ihre Eigenschaften mithilfe von Abstraktionen auszudrtcken, beschrankt sich auf
Verneinungen und verliert sofort seine Ideen aus den Augen, wahrend er durch eine Wildnis von
Worten wandert. Superlative auf Superlative zu haufen und ihn den Besten, Weisesten, GroBten
zu nennen, bedeutet nur, die Eigenschaften, die im Menschen zu finden sind, zu Ubertreiben.
Dass es nur einen Gott gibt und dass er ein vollkommenes und wohltatiges Wesen ist, lehrt uns
die Vernunft berechtigterweise; aber von der gottlichen Natur, der Substanz der Gottheit, der Art
ihrer Existenz oder der Art der Erschaffung ihres Universums ist der menschliche Verstand
unfahig, sich eine richtige Vorstellung zu machen. Wir kdnnen der Allmacht, Allwissenheit,
Unendlichkeit oder Ewigkeit keine klaren Ideen beifugen; und wir haben nicht mehr das Recht,
ihm Intelligenz zuzuschreiben, als irgendeiner anderen geistigen Eigenschaft unserer selbst, die
auf unbestimmte Zeit ausgedehnt wird; oder wir mussen Ihm unsere Sinne und unsere
Korperorgane zuschreiben, wie es die hebraischen Schriften tun. Wir begnigen uns damit, in der
Gottheit alles zu negieren, was Existenz ausmacht, soweit wir uns Existenz vorstellen konnen.
So wird Er fur uns logisch zu nichts, zu Non-Ens. Die Alten sahen keinen Unterschied zwischen
dem und dem Atheismus und versuchten, |hn als etwas Reales zu begreifen. Es ist eine
Notwendigkeit der menschlichen Natur.



Die theologische Idee oder vielmehr Nicht-Idee der Gottheit wird von den Ungebildeten weder
geteilt noch geschatzt. Fur sie wird Gott immer der Vater sein, derim Himmel ist, ein Monarch
auf Seinem Thron, ein Wesen mit menschlichen Geflihlen und menschlichem Mitgefuhl, zornig
Uber ihre Missetaten, nachsichtig, wenn sie bereuen, zuganglich fur ihre Bitten. Es ist die
Menschlichkeit Christi, weit mehr als die Gottlichkeit, die die Masse der Christen |hn weit mehr
anbeten lasst als den Vater. ,,Das Licht der Substanz des Unendlichen®, lautet der
kabbalistische Ausdruck. Christus war, gemaB dem Heiligen Johannes, ,das Licht, das jeden
Menschen erleuchtet, der auf die Welt kommt“; und ,,dieses Licht war das Leben der
Menschen. ,,Das Licht schien in der Dunkelheit, und die Dunkelheit verstand es nicht.“ Die alten
Vorstellungen in Bezug auf Licht waren vielleicht genauso richtig wie unsere eigenen. Es scheint
nicht, dass sie dem Licht irgendwelche Eigenschaften der Materie zuschrieben. Aber die
moderne Wissenschaft definiert es als eine Flut von Materieteilchen, die von der Sonne und den
Sternen stromen oder herausgeschossen werden und sich durch den Raum bewegen, um zu uns
zu gelangen. Welche Anziehungskraft hier oder in den Theorien von Mechanismus und Kraft ist
hier oder AbstoBung an der Sonne oder am entferntesten Stern kdnnte diese ungreifbaren,
schwerelosen, unendlich winzigen Teilchen, die nur mit dem Sehsinn wahrnehmbar sind, so
weit durch den Raum ziehen oder treiben? Was ist aus der riesigen Ansammlung von Teilchen
geworden, die seit der Schopfung die Erde erreicht haben? Haben sie ihre Masse vergroBert?
Warum kann die Chemie sie nicht erkennen und analysieren? Wenn es sich um Materie handelt,
warum kénnen sie sich dann nur in geraden Linien bewegen? Keine Eigenschaft von Materie
gehort zu Licht, Warme, Flamme oder Galvanismus, Elektrizitat und Magnetismus. Der
elektrische Funke ist Licht, ebenso wie der, der vom Feuerstein erzeugt wird, wenn er
Stahlteilchen abschneidet. Geschmolzenes oder erhitztes Eisen strahlt Licht aus; und Insekten,
Infusorien und verrottetes Holz geben es ab. Warme wird durch Reibung und Druck erzeugt; um
dies zu erklaren, erzahlt uns die Wissenschaft von latenter Warme und stellt sie uns so vor, als
existiere sie ohne ihre einzige bekannte besondere Eigenschaft. Welche Eigenschaft der Materie
ermoglicht es dem Blitz, der vom Himmel brennt, die Eiche zu zerreiBen? Welche Eigenschaft
der Materie ermdglicht es ihm, die Erde in zwanzig Sekunden zu umrunden? Da wir die Natur
dieser machtigen Agenten der gottlichen Macht zutiefst nicht kennen, verbergen wir unsere
Unwissenheit durch Worte, die keine Bedeutung haben. Man kénnte uns durchaus fragen,
warum Licht nicht ein Ausfluss der Gottheit sein kann, wie es alle Religionen aller Zeitalter der
Welt Ubereinstimmend meinen. Alle wahrhaft dogmatischen Religionen sind aus der Kabbala
hervorgegangen und kehren zu ihr zurtick: alles Wissenschaftliche und GroBartige in den
religiosen Traumen aller Illuminaten, Jakob Bohme, Swedenborg, Saint-Martin und anderer, ist
der Kabbala entlehnt; alle Freimaurervereinigungen verdanken ihr ihre Geheimnisse und
Symbole. Nur die Kabbala weiht die Verbindung der universellen Vernunft und des gottlichen
Wortes. es stellt durch das Gegengewicht zweier scheinbar entgegengesetzter Krafte das ewige
Gleichgewicht des Seins her; es allein verséhnt Vernunft mit Glauben, Macht mit Freiheit,
Wissenschaft mit Mysterium; es besitzt die Schlussel der Gegenwart, der Vergangenheit und der
Zukunft. Die Bibel mit all ihren Allegorien drickt nur in unvollstandiger und verschleierter Weise
die religiose Wissenschaft der Hebraer aus. Die Lehre von Moses und den Propheten, die im
Grunde mit der der alten Agypter identisch ist, hatte auch ihre duBere Bedeutung und ihre
Verschleierung. Die hebraischen Blucher wurden nur geschrieben, um die Traditionen in
Erinnerung zu rufen; und sie wurden in Symphonie geschrieben. Blicher, die fur die Profanen
unverstandlich sind. Der Pentateuch und die prophetischen Gedichte waren bloB elementare
Bucher der Lehre, Moral oder Liturgie; und die wahre geheime und traditionelle Philosophie
wurde erst spater geschrieben, unter noch weniger durchsichtigen Schleiern.



So wurde eine zweite Bibel geboren, die den Christen unbekannt oder vielmehr unverstandlich
war; eine Sammlung, sagen sie, monstroser Absurditaten; ein Denkmal, sagt der Adept, in dem
sich alles befindet, was das Genie der Philosophie und das der Religion je vom Erhabenen
geformt oder sich vorgestellt haben; ein Schatz, umgeben von Dornen; ein Diamant, verborgen
in einem rauen dunklen Stein. Man ist voller Bewunderung, wenn man in das Heiligtum der
Kabbala eindringt und eine so logische, so einfache und gleichzeitig so absolute Lehre sieht. Die
notwendige Vereinigung von Ideen und Zeichen, die Weihe der grundlegendsten Realitaten
durch die primitiven Charaktere; die Dreifaltigkeit von Wortern, Buchstaben und Zahlen; eine
Philosophie, die so einfach ist wie das Alphabet, tiefgrindig und unendlich wie das Wort;
Lehrsatze, die vollstandiger und leuchtender sind als die des Pythagoras; eine Theologie, die
sich durch Abzahlen an den Fingern zusammenfassen lasst; ein Unendliches, das manin der
hohlen Hand eines Kindes halten kann; zehn Ziffern und zweiundzwanzig Buchstaben, ein
Dreieck, ein Quadrat und ein Kreis — das sind alles die Elemente der Kabbala. Dies sind die
elementaren Prinzipien des geschriebenen Wortes, Widerspiegelung des gesprochenen Wortes,
das die Welt erschuf! Das ist die Lehre der Kabbala, mit der Sie sich zweifellos vertraut machen
wollen, was die Schopfung betrifft. Die absolute Gottheit hat bei den Kabbalisten keinen
Namen. Die auf Ihn angewandten Begriffe sind fwcp rwa, AOR PASOT, das Einfachste [oder
Reinste] Licht, ,das vor jeder Emanation ya AYEN SOPH oder UNENDLICH genannt wurde. Denn
damals gab es keinen Raum oder leeren Platz, sondern alles war unendliches Licht.“ Bevor die
Gottheit irgendein Ideal, irgendeine begrenzte und verstandliche Natur oder irgendeine Form
schuf, war Er allein und ohne Form oder Ahnlichkeit, und es konnte in keiner Weise Erkenntnis
oder Verstandnis von Ihm geben. Er war ohne Idee oder Gestalt, und es ist verboten, sich
irgendeine Idee oder Gestalt von Ihm zu bilden, weder durch den Buchstaben He (h) nhoch durch
den Buchstaben Yod (y), obwohl diese im Heiligen Namen enthalten sind; noch durch
irgendeinen anderen Buchstaben oder Punkt in der Welt. Aber nachdem Er diese Idee [diese
begrenzte und intellektuell existierende Natur, die die zehn Zdhlungen SEPHIROTH oder Strahlen
sind], vom Medium, dem ersten Menschen ADAM KADMON. Er stieg dort hinab, damit er durch
diese Idee mit dem Namen TETRAGRAMMATON bezeichnet werden konnte; damit die
geschaffenen Dinge ihn in seinem eigenen Bild erkennen konnten. Als der Unendliche Gott
aussenden wollte, was ausstromen sollte, zog er sich im Zentrum seines Lichts zusammen, und
zwar so, dass das intensivste Licht bis zu einem bestimmten Umfang zurtickweichen sollte, und
auf allen Seiten auf sich selbst. Und dies ist die erste Kontraktion, und wird \xmx, Tsemsum
genannt. \wmdqg \da, ADAM KADMON, der urspriingliche oder erste Mensch, ist der erste
aziluthische Ausfluss des Unendlichen Lichts, der in den evakuierten Raum einging und von dem
spater alle anderen Grade und Systeme ihren Anfang nahmen. Er wird der Adam vor allen Ersten
genannt. lhm werden zehn spharische Nummerierungen verliehen; und danach ging die
geradlinige Gestalt eines Mannes in seiner sephirothischen Dekade hervor, gleichsam der
Durchmesser der besagten Kreise; gleichsam die Achse dieser Spharen, die von ihrem hochsten
Punkt bis zu ihrem niedrigsten reichte; und von ihr hangen alle Systeme ab. Aber nun, da das
Unendliche Licht zu hervorragend und groB ware, um ertragen und ertragen zu werden, auBer
durch das Medium dieses Adam Kadmon, und seine geheimste Natur dies verhinderte, musste
sein erleuchtendes Licht wieder in Stromen aus sich selbst ausstromen, durch bestimmte
Offnungen, gleichsam wie Fenster, und die als Ohren, Augen, Nasenldécher und Mund
bezeichnet werden. Das Licht, das von diesem Adam Kadmon ausgeht, ist in der Tat nur eins;
aber im Verhaltnis zu seiner Entfernung vom Ort des Ausflusses und zu den Graden seines
Abstiegs ist es dichter. Aus dem Wort Ixa, ATSIL, hervorgehen oder hervorflieBen, kommt das
Wort twlxa, ATSILOTH oder Aziluth, Emanation oder das System der Emananten. Als der Urraum
evakuiert wurde, berthrten sich das umgebende Licht des Unendlichen und das in die Leere
eingestrahlte Licht nicht;



aber das Licht des Unendlichen floss durch eine Linie oder einen bestimmten schmalen Kanal in
diese Leere; und dieses Licht ist das emanative und emittierende Prinzip oder der Ausfluss und
Ursprung der Emanation: aber das Lichtinnerhalb der Leere ist der untergeordnete Emanant;
und die beiden sind nur durch die oben genannte Linie miteinander verbunden. Aziluth bedeutet
speziell und hauptsachlich das erste System der vier Olamoth [twmlo], Welten oder Systeme;
das daher die Aziluthische Welt genannt wird. Die zehn Sephiroth des allgemeinen Aziluth-
Systems sind zehn Nekudoth oder Punkte. [ws }ya, AINSOPH, AENSOPH oder AYENSOPH ist der
Titel der Ursache der Ursachen, seine Bedeutung ist ,,endlos®, weil es keine Grenze flr seine
Erhabenheit gibt und nichts ihn begreifen kann. Manchmal wird der Name auch auf KETHER
oder die KRONE angewendet, die erste Emanation, weil dies der Thron des Unendlichen ist, das
heiBt sein erster und hochster Sitz, Uber den keiner hoher ist, und weil Ainsoph darin wohnt und
verborgen ist: daher erfreut es sich des gleichen Namens. Bevor irgendetwas war, sagt der
Emech Hammelech, beschloss er aus seinem bloBen Willen, Welten zu erschaffen ... aber zu
dieser Zeit gab es keinen freien Platz fir Welten; aber der ganze Raum war erflillt mit dem Licht
Seiner Substanz, die Er mit festen Grenzen in Seiner Mitte platziert hatte, und deren Teile und
worin Er danach eine Zusammenfaltung bewirken sollte. Was tat dann der Herr des Willens,
dieser vollkommen freie Agent? Nach Seiner eigenen Einschatzung maB Er innerhalb Seiner
eigenen Substanz die Breite und Lange eines kreisformigen Raums ab, der frei gemacht werden
sollte und in dem die oben genannten Welten platziert werden konnten; und von diesem Licht,
das innerhalb des so abgemessenen Kreises enthalten war, komprimierte und faltete Er einen
bestimmten Teil ... und dieses Licht hob Er hoher, und so blieb ein Platz frei vom Urlicht. Aber
dennoch blieb dieser Raum nicht vollig leer von diesem Licht; denn die Spuren des Urlichts
blieben noch an dem Platz, wo Es selbst gewesen war; und sie wichen nicht davon zuruck. Bevor
die Emanationen ausstromten und erschaffene Dinge erschaffen wurden, war das Hochste Licht
unendlich ausgedehnt und erfullte das ganze Wo: nichts war, auBBer jenem ausgedehnten Licht,
genannt AOR H’ AINSOPH, das Licht des Nicht-Endlichen. Als es dem Ausgedehnten in den Sinn
kam, Welten erschaffen zu wollen und durch Ausstromen Emanationen hervorzubringen und als
Licht die Vollkommenheit Seiner aktiven Krafte und Seiner Aspekte und Eigenschaften
auszustrahlen, die die treibende Ursache flr die Erschaffung der Welten war; dann wich dieses
Licht, in gewissem MaBe komprimiert, in alle Richtungen von einem bestimmten zentralen Punkt
zurtick und zog sich auf allen Seiten davon zurlick, und so blieb ein gewisses Vakuum zuruck,
genannt leerer Raum, dessen Umfang Uberall gleich weit von dem Punkt entfernt war, der genau
in der Mitte des Raums lag ... ein gewisser leerer Ort und Raum im Mittleren Unendlichen: ein
bestimmtes Wo wurde dadurch gebildet, wo Emanationen SEIN konnten, und das Geschaffene,
das Gestaltete und das Erschaffene. Diese Welt der Umhullung, dieser kreisformige leere Raum,
in dem die Uberreste des zuriickgezogenen Lichts des Unendlichen noch verblieben sind, ist das
innerste Gewand, das Seiner Substanz am nachsten ist; und ihm gehort der Name AOR PENAI-
AL, Licht des Antlitzes Gottes. Ein Zwischenraum umgibt diesen groBen Kreis, der zwischen dem
Licht der Substanz selbst, das den Kreis von auBen umgibt, und der Substanz, die im Kreis
enthalten ist, gebildet wird. Dies wird PRACHT UBERTRIFFT, im Gegensatz zu Einfacher Pracht.
Dieses Licht ,,der Uberreste des Gewandes* soll, relativ zu dem der Uberreste der Substanz, wie
ein Punkt im Mittelpunkt eines Kreises sein. Dieses Licht, ein Punkt im Zentrum des GroBen
Lichts, wird Auir, Ather oder Raum genannt. Dieser Ather ist etwas grober als das Licht — nicht so
subtil — obwohl nicht mit den Sinnen wahrnehmbar — wird als der Urather bezeichnet — dehnt
sich Uberall aus; Philosophen nennen ihn die Seele der Welt. Das Licht, das so von der Gottheit
ausgestrahlt wird, kann nicht als von ihr getrennt oder verschieden bezeichnet werden. ,,Es
strahlt von ihr aus, und doch bleibt alles vollkommene Einheit ...“ Die Sephiroth, manchmal die
Personen der Gottheit genannt, sind ihre Strahlen, durch die sie sich am vollkommensten
manifestieren kann. Die Einleitung zum Buch SOHAR sagt:



Die erste Kompression wurde bewirkt, damit das Urlicht emporgehoben und ein Raum frei wird.
Die zweite Kompression trat auf, als die verbleibenden Reste des entfernten Lichts zu Punkten
komprimiert wurden; und diese Kompression wurde durch das Geflihl der Freude bewirkt; die
Gottheit freute sich, wie bereits gesagt wurde, wegen ihres Heiligen Volkes, das danach ins
Leben gerufen wurde. und diese Freude war heftig und verursachte eine Erregung und
Erheiterung in der Gottheit, so dass sie in ihrer Freude hervorstromte; und aus dieser Erregung
wurde eine abstrakte Urteilskraft erzeugt, die eine Sammlung der Buchstaben ist, die von den
Punkten der Lichtspuren erzeugt wurden, die innerhalb des Kreises zurtickgeblieben sind. Denn
er schreibt die endlichen Ausdrlcke oder begrenzten Manifestationen seiner selbst in einzelnen
Buchstaben in das Buch. So wie Wasser oder Feuer, so hieB3 es, wenn es vom Wind angeweht
wird, es gewdhnlich stark bewegt wird und mit Blitzen wie Blitze, die die Augen treffen und hin
und her leuchten und funkeln, so wurde der Unendliche in sich selbst bewegt und leuchtete und
funkelte in diesem Kreis, vom Mittelpunkt nach auBen und wieder zum Mittelpunkt: und diese
Erregung nennen wir Hochgefluihl; und aus diesem Hochgeflihl, das in ihm selbst unterschiedlich
aufgeteilt war, entstand die Kraft, die Gestaltung der Buchstaben zu bestimmen. Aus diesem
Hochgefuhl, so wurde auch gesagt, entstand die Bestimmung der Formen, durch welche
Bestimmung der Unendliche sie in sich selbst bestimmte, als ob er sagen wurde: ,,Lasst diese
Sphare der bestimmte Ort sein, an dem alle Welten erschaffen werden!“ Indem er strahlte und
funkelte, bewirkte er die Punkte, sodass ihr Funkeln die Augen wie Blitze traf. Dann kombinierte
Er die einzelnen Punkte auf verschiedene Weise, bis Buchstaben daraus geformt waren, in der
Ahnlichkeit und dem Bild jener, mit denen DER GESEGNETE die Beschliisse Seiner Weisheit
dargelegt hatte. Es ist nicht moglich, ein Verstandnis der Erschaffung des Menschen zu
erlangen, auBer durch das Mysterium der Buchstaben; und in diesen Welten des Unendlichen
gibt es nichts auBer den Buchstaben des Alphabets und ihren Kombinationen. Alle Welten sind
Buchstaben und Namen; aber Er, der der Autor von allem ist, hat keinen Namen. Diese Welt der
Hulle [oder des Gewandes - vestimenti], [das heift, der kreisférmige leere Raum, in dem die
Uberreste des entfernten Lichts des Unendlichen nach der ersten Kontraktion und Kompression
noch vorhanden sind], ist die innerste Hulle, die Seiner Substanz am nachsten ist; und zu dieser
Hulle gehort der allgemeine Name AUR PENIAL, Licht des Antlitzes Gottes: unter dem wir das
Licht der Substanz verstehen sollen. Und nachdem diese Bedeckung angebracht war, zog Er sie
zusammen, um den unteren Teil anzuheben; ... und dies ist die dritte Zusammenziehung; und
auf diese Weise machte Er einen Raum frei fur die Welten, die nicht die Fahigkeit hatten, das
groBe Licht der Bedeckung zu nutzen, deren Ende so klar und ausgezeichnet war wie ihr Anfang.
Und so [durch das Anheben der unteren Halfte und der Halfte der Buchstaben] werden das
Mannliche und das Weibliche geschaffen, das heiB3t, das Vordere und das Hintere haften
aneinander. Der durch dieses Zurlickziehen entstandene freie Raum wird AUIR KADMON
genannt, der URSPRUNGLICHE RAUM: denn es war der erste aller R&ume; auch war es nicht
zulassig, ihn Bedeckung zu nennen, die AUR PENI-BAL ist, das Licht des Antlitzes Gottes. Die
Spuren des Lichts des Gewandes blieben noch dort. Und diese Welt des Gewandes hat einen
Namen, der alle Dinge einschlieBt, namlich den Namen IHUH. Bevor die Welt des leeren
Raumes erschaffen wurde, war ER und Sein Name und sie allein; das heit, AINSOPH und Sein
Gewand. Der EMECH HAMMELECH sagt erneut: Die untere Halfte des Gewandes [durch die
dritte Zurtckziehung] wurde vom Licht des Gewandes freigelassen. Aber die Spuren dieses
Lichtes blieben an der so frei gewordenen Stelle ... und dieses Gewand wird SHEKINAH genannt,
der innewohnende Gott; das heiBt, der Ort, an dem hy Yod He, der vordere [oder mannliche],
und hw Vav He, der hintere [oder weibliche], Buchstabenkombinationen wohnten. Dieser leere
Raum war quadratisch und wird der Urraum genannt; und in der Kabbala wird es Auira Kadmah
oder Rasimu Ailah genannt, der Urraum oder das erhabene Uberbleibsel.



Es ist das Uberbleibsel des Lichts des Gewandes, mit dem etwas von dem Uberbleibsel der
Ursubstanz vermischtist. Es wird Urather genannt, aber nicht leerer Raum ... Das Licht des
Uberbleibsels bleibt noch an dem Platz, den es einnahm, und haftet dort, wie etwas Spirituelles,
von duBerster Diinnheit. In diesem Ather sind zwei Lichter; das heiBt, das Licht der SUBSTANZ,
das entfernt wurde, und das des Gewandes. Es gibt einen groBen Unterschied zwischen den
beiden; denn das des Uberbleibsels des

Gewandes ist im Verhaltnis zu dem des Uberbleibsels der Substanz wie
ein Punkt im Mittelpunkt eines Kreises. Und da der einzig angemessene
Name fiir das Licht der Uberreste von Ainsoph AUR, Licht, ist,

konnte das Licht der Uberreste des Gewandes nicht

mit diesem Namen bezeichnet werden; und so bezeichnen wir es als einen Punkt, ndmlich Yod ['
oder

y], was jener Punktim Zentrum des Lichts ist ... und dieses Licht,
ein Punkt im Zentrum des GroBen Lichts, wird Auir, Ather oder
Raum genannt.

Dieser Ather ist etwas grober als das Licht ... nicht so

fein, obwohl nicht mit den Sinnen wahrnehmbar ... wird als der Urather bezeichnet ... erstreckt
sich Uberallhin; daher nennen ihn die Philosophen

die Seele der Welt ... Licht ist sichtbar, obwohl nicht wahrnehmbar.
Dieser Ather ist weder wahrnehmbar noch sichtbar.

Die Einleitung zum Buch Sohar fahrt im Abschnitt

des Buchstabens Yod usw. fort:

Welten konnten in diesem Urather nicht erschaffen werden,

wegen seiner extremen DUnnheit und des UbermaBes an Licht; und auch, weil darin blieb der
Lebensgeist der Spur des Lichts Ainsoph und der der Spur des Lichts des Gewandes, wodurch
eine solche Manifestation verhindert wurde. Deshalb wies ER den Buchstaben Yod an, da er
nicht so strahlend wie der Urather war, herabzusteigen und das im Urather verbleibende Licht
anzunehmen und mit jener Spur, die die Manifestation so behinderte, nach oben
zuruckzukehren, was Yod tat. Er stieg finfmal hinab, um den Lebensgeist der Spur des Lichts
Ainsoph und die Spur des Lichts und des Lebensgeistes des Gewandes aus der Sphare der
Pracht zu entfernen, um daraus ADAM zu machen, genannt KADMON. Und durch seine
Ruckkehr wird die Manifestation im Raum darunter bewirkt, und eine Spur der erhabenen
Brillanz bleibt dort, die als spharische Form existiert und im Sohar einfach Tehiru, das heiBt
Pracht, genannt wird, und die als die erste Materie bezeichnet wird. . . es ist sozusagen Dampf
und sozusagen Rauch. Und wie Rauch formlos ist, nicht unter einer festen, bestimmten Form
zusammengefasst, so ist diese Sphare ein formloses Etwas, da es etwas zu sein scheint, das
kugelformig ist und dennoch nicht begrenzt ist. Wahrend der Buchstabe Yod an der Shekinah
haftete, haftete ihm das Licht der Shekinah an, obwohl sein Licht nicht so groB war wie das der
Shekinah. Aber als er herabstieg, lieB er sein eigenes Licht unten zurlick, und die Pracht bestand
daraus. Danach blieb in Yod nur noch eine Spur dieses Lichts zurlick, da er nicht wieder zur



Shekinah aufsteigen und an ihr haften konnte. Deshalb wies der Heilige und Gesegnete den
Buchstaben He [h, den weiblichen Buchstaben] an, Yod von ihrem Licht zu unterrichten; und
sandte ihn aus, um herabzusteigen und mit jenem Licht in der oben genannten Pracht zu teilen
... und als er wieder in die Sphare der Pracht herabstieg, verbreitete er dort das Licht, das ihm
durch den Buchstaben He mitgeteilt wurde. Und als er wieder aufstieg, hinterlieB er das
produktive Licht des Buchstabens He, und daraus wurde eine weitere Sphare innerhalb der
Sphare der Pracht gebildet; diese kleinere Sphare wird im Sohar KETHER AILAH, CORONA
SUMMA, die hochste Krone, und auch ATIKA DE ATIKIM, Antiquus Antiquum, der Alte der Alten,
und sogar AIUT H’ AIUT, Causa Causarum, die Ursache der Ursachen, genannt. Aber die Krone
ist sehrviel kleiner als die Sphéare der Pracht, so dass innerhalb letzterer noch ein riesiger
unbesetzter Platz und Raum Ubrig bleibt. Das BETH ALOHIM sagt: Bevor der Unendliche Gott,
das Hochste und Erste Gut, objektiv in sich selbst eine besondere Vorstellung formte, die
eindeutig, begrenzt und Gegenstand der Intellektualisierung war, und einer intellektuellen
Vorstellung und einem intellektuellen Bild Form und Gestalt gab. ER war allein, ohne Gefahrten,
ohne Form oder Ahnlichkeit, véllig ohne Ideal oder Gestalt ... Es ist verboten, aus Ihm irgendeine
Gestalt zu machen, durch irgendein Bild in der Welt, weder durch den Buchstaben He noch
durch den Buchstaben Yod, noch durch irgendeinen anderen Buchstaben oder Punkt in der
Welt. Aber nachdem Er diese ldee, die besondere Vorstellung, begrenzt und verstandlich, die die
Zehn Zahlungen sind, des Ubertragungsmediums Adam Kadmon, des Ur- oder Héchsten
Menschen, geformt hatte, stieg Er durch dieses Medium herab und kann durch diese Idee mit
dem Namen IHUH bezeichnet werden, und so haben die geschaffenen Dinge Kenntnis von Ihm,
durch Sein richtiges Bild. Wehe dem, der Gott einer beliebigen Art oder Eigenschaft gleicht,
selbst wenn es eine seiner eigenen ware; und noch mehr, wenn er ihn den Menschensdhnen
gleicht, deren Elemente irdisch sind und daher verzehrt werden und untergehen! Es kann keine
Vorstellung von ihm geben, auBer insoweit er sich manifestiert, indem er durch und mit einer
Eigenschaft Herrschaft austbt ... Davon abgesehen kann es keine Eigenschaft, Vorstellung oder
Ideal von ihm geben. Er ist nur mit dem Meer vergleichbar, das ein groBes Reservoir fullt,
beispielsweise sein Bett in der Erde; wobei es sich eine gewisse Wélbung schafft, sodass wir
dadurch beginnen konnen, die Dimensionen des Meeres selbst zu berechnen. Beispielsweise ist
die Quelle und der Ursprung des Ozeans ein Etwas, das eins ist. Wenn aus dieser Quelle oder
diesem Quell ein bestimmter Brunnen entspringt, der dem Raum entspricht, den das Meer in
diesem halbkugelférmigen Reservoir einnimmt, wie es der Buchstabe Yod ist, dannist die Quelle
des Quells gewissermafBen die erste und die Quelle, die daraus hervorflieBt, die zweite. Dann
lasst man dort ein groBes Reservoir errichten, wie durch Ausgrabung, und lasst dieses den
Ozean nennen, und wir haben das dritte Ding, ein GefaB [Vas]. Nun lasst dieses groBe Reservoir
in sieben Flussbetten unterteilt werden, das heiBt in sieben langliche Reservoirs, sodass aus
diesem Ozean das Wasser in sieben Flussen hervorflieBen kann; und die Quelle, der Brunnen
und der Ozean ergeben somit insgesamt zehn. Die Ursache der Ursachen machte zehn
Nummerierungen und nannte die Quelle des Quells KETHER, Corona, die Krone, in der die Idee
der Zirkularitat ist beteiligt, denn es gibt kein Ende fur den Ausfluss des Lichts; und deshalb
nannte Er dies, wie sich selbst, endlos; denn auch dies hat, wie Er, keine Ahnlichkeit oder
Gestalt, noch hat es irgendein GefaB oder GefaB, in dem es enthalten sein kdnnte, oder durch
das man irgendeine mogliche Kenntnis davon erlangen kdnnte. Nachdem Er so die Krone
geformt hatte, schuf Er ein gewisses kleineres GefaB, den Buchstaben Yod, und fiillte es aus
dieser Quelle; und dies wird ,,Die Quelle, die vor Weisheit sprudelt” genannt, und, in dieser
manifestiert, nannte Er sich WEISE, und das GefaB nannte Er HAKEMAH, Weisheit, Sapientia.
Dann schuf Er auch ein groBes Reservoir, das Er den Ozean nannte; und ihm gab Er den Namen
BINAH, Verstandnis, Intelligentia.



Darin charakterisierte Er sich selbst als intelligent oder Begreifender. ER ist in der Tat der Absolut
Weise und Intelligente, aber Hakemah ist nicht die Absolute Weisheit von sich aus, sondern ist
weise durch Bina, der sich selbst davon fullt, und wenn diese Versorgung davon genommen
wurde, ware er trocken und unintelligent. Und daraufhin werden sieben kostbare Gefal3e, denen
die folgenden Namen gegeben werden: GEDULAH, GroBartigkeit oder Gute [oder KHASED,
Gnade]; GEBURAH, Strenge, Harte oder Strenge; TEPHARETH; Schonheit; NETSAKH, Sieg; HOD,
Ruhm; YESOD, Fundament oder Basis; und MALAKOTH, Herrschaft, Regentschaft, Koniglichkeit,
Herrschaft oder Macht. Und in GEDULAH nahm er den Charakter des _GroBen_ und Gutigen an;
in GEBURAH den des Strengen; in TEPHARETH den des Schoénen; in NETSAKH den des
Uberwindens; in HOD, von UNSEREM GLORREICHEN URHEBER; in YESOD, von Gerecht, von
Yesod werden alle GefaBe und Welten aufrecht erhalten; und in MALAKOTH hat er sich selbst
den Titel des Konigs verliehen. Diese Nummerierungen oder Sephiroth werden in der Kabbala als
ursprunglich ineinander enthalten angesehen; das heiBt, Kether enthielt die neun anderen,
Hakemah enthielt Binah und Binah enthielt die letzten sieben. Denn alle Dinge, sagt der
Kommentar von Rabbi Jizchak Lorja, bestehen oder befinden sich in Binah und sind in Binah
enthalten, und es projiziert sie und sendet sie nach unten, Art flr Art, in die verschiedenen
Welten der Emanation, Schopfung, Bildung und Herstellung; all dies ist von dem abgeleitet, was
Uber ihnen ist, und wird als deren Ausflusse bezeichnet; denn von der Kraft, die ihr Zustand dort
war, steigen sie in die Wirklichkeit herab. In der EINLEITUNG heiBt es: An vielen Stellen im Sohar
wird gesagt, dass alle Dinge, die entstehen oder erschaffen werden, ihre Wurzel oben haben.
Daher haben auch die Zehn Sephiroth ihre Wurzel oben, in der Welt des Gewandes, mit SEINER
eigentlichen Substanz. Und AINSOPH war sich vor ihrer tatsachlichen Existenz aller Grade und
Verkdrperungen, die unmanifestiert in Ihm enthalten waren, voll bewusst und schétzte sie, was
die Essenz jeder einzelnen und ihre damalige Herrschaft in ihrer Kraft betraf ... Als Er zur
Sephirah der Verkdrperung Malakoth kam, die Er damals in sich verborgen hielt, schloss Er in
sich, dass darin Welten geschaffen werden sollten; da die Skala der ersten neun Sephiroth so
beschaffen war, dass es weder angemessen noch notwendig war, Welten aus ihnen zu schaffen;
denn alle Eigenschaften dieser neun hoheren Sephiroth konnten Ihm selbst zugeschrieben
werden, selbst wenn Er niemals nach auBen wirken sollte; aber Malakoth, das Reich oder
Herrschaft ist, konnte lhm nicht zugeschrieben werden, es sei denn, Er herrschte Uber andere
Existenzen; von dort aus erschuf Er alle Welten in die Wirklichkeit. Es gibt zehn dieser Kreise. Sie
entstanden durch Punkte und weiteten sich kreisformig aus. Zehn Kreise, unter dem Mysterium
der zehn Sephiroth, und zwischen ihnen zehn Rdume; woraus ersichtlich ist, dass die Sphare der
Prachtim Zentrum des Raumes Malakoth des Ersten Okkulten Adam liegt. Der Erste Adam in
den zehn Kreisen Uber der Pracht wird der Erste Okkulte Adam genannt; und in jedem dieser
Raume werden viele tausend Welten gebildet. Der Erste Adam ist in den Urather verwickelt und
ist das Analogon der Welt Binah. Die Einleitung wiederholt erneut den ersten und zweiten
Abstieg von Yod in den frei gewordenen Raum, um das Licht dort weniger groB und subtil zu
machen; die Konstitution des Tehiru, Glanz, aus dem Licht, das er dort hinterlassen hat; die
Ubermittlung des Lichts an ihn durch den weiblichen Buchstaben He; die Emission dieses Lichts
durch ihn innerhalb der Sphare des Glanzes und die Bildung desselben innerhalb der Sphéare
»einer bestimmten Sphare, die die Hochste Krone genannt wird“, Corona Summa, KETHER, ,,in
der alle Ubrigen Zahlen in ihrer Kraft enthalten waren, so dass sie nicht davon unterscheidbar
waren. Genau wie im Menschen die vier Elemente existieren, in ihrer Kraft spezifisch nicht
unterscheidbar, so waren in dieser Corona alle zehn Zahlen in ihrer Kraft spezifisch nicht
unterscheidbar.” Diese Krone, es ist hinzugefligt, wurde nach der Wiederherstellung ,,Die
Ursache der Ursachen® und ,,Der Alte der Alten“ genannt. Der Punkt, Kether, fligt die Einleitung
hinzu, war die Gesamtheit aller Zehn ... als er zuerst ausstromte, bestand er aus allen Zehn;



und das Licht, das vom Emanativprinzip ausging, stromte gleichzeitig in ihn hinein und erblickte
die beiden Universalien [das heiBt die Einheiten, aus denen die Mannigfaltigkeit flieBt; wie zum
Beispiel die Idee der Menschheit als Einheit innerhalb der Gottheit, aus der die Individuen
flieBen sollten], das GefaB oder den Behalter, der dieses eingespeiste Licht enthielt, und das
Licht selbst inihm. Und dieses Licht ist die Substanz des Punktes Kether; denn der WILLE Gottes
ist die Seele aller Dinge, die sind. Das ainsophische Licht, so hieB es, war in jede Richtung
unendlich und ohne Ende oder Grenze. Um zu verhindern, dass es in den quasi leeren Raum
flieBt und ihn wieder fullt, der von einer unendlich geringeren Pracht eingenommen wird, war
eine Trennwand zwischen der groBeren und der geringeren Pracht notwendig. Diese Trennwand,
die Grenze der Sphare der Pracht und eine ahnliche, die die Sphare Kether begrenzt, wurden
GefaBe oder Behalter genannt, die das Licht der Sphare enthalten, einschlieBen und in sich
einschlieBen. Stellen Sie sich ein Meer aus klarem Wasser vor und in dessen Mitte eine
kugelformige Masse aus dichteren und dunkleren Wasser. Die duBere Oberflache dieser Sphare
oder ihre Grenzen in jeder Hinsicht sind das GefaB, das sie enthalt. Die Kabbala betrachtet die
GefaBe als ,von Natur aus etwas undurchsichtig und nicht so strahlend wie das Licht, das sie
einschlieBen® Das enthaltene Licht ist die Seele der GefaBe und ist in ihnen aktiv, wie die
menschliche Seele im menschlichen Korper. Das Licht des Emanativprinzips [Ainsoph] wohnt
den GefaBen inne, als ihr Leben, ihr inneres Licht und ihre Seele ... Kether strahlte mit seiner
Substanz gleichzeitig als Substanz und GefaB aus, in gleicher Weise, wie die Flamme mit der
gluhenden Kohle verbunden ist und wie die Seele den Kérper durchdringt und sich in ihm
befindet. Alle Numerierungen waren potenziell darin enthalten. Und diese Potentialitat wird
folgendermaBen erklart: Wenn eine Frau schwanger wird, wird sofort eine Seele in den Embryo
geschickt, der zum Kind werden soll, in dieser Seele sind dann potenziell alle Glieder und Adern
des Korpers, die spater, aus dieser Kraft der Seele, im menschlichen Korper des Kindes
entstehen, das geboren werden wird. Dann befahl die Weisheit Gottes, dass diese
Numerierungen potenziell in Kether, sollte von der Potentialitat in die Aktualitat gebracht
werden, damit Welten bestehen konnten; und ER wies Yod an, wieder herabzusteigen, in Kether
einzutreten und darin zu leuchten und dann wieder aufzusteigen: was so geschah. Durch diese
Erleuchtung und diesen Wiederaufstieg wurden alle anderen Zahlen, potenziell in Kether,
manifestiert und enthullt; aber sie blieben weiterhin zusammengepresst und blieben in einem
Kreis in Kether. Als Gott die anderen Emanationen oder Zahlen aus Kether hervorbringen wollte,
wird hinzugefligt, schickte ER Yod wieder hinunter, in den oberen Teil von Kether, wobei die eine
Halfte von ihm auBerhalb blieb und die andere Halfte in die Sphare von Kether eindrang. Dann
sandte ER den Buchstaben Vav in die Pracht, um sein Licht auf Yod auszugieBen: und so empfing
Yod Licht von Vav und richtete dadurch sein Antlitz so, dass es Hakemah, das noch in Kether
verblieben war, erleuchten und ihm auBerordentlich groBe Energie verleihen sollte; und gab ihm
so die Fahigkeit, von dort hervorzugehen; und dass es alle anderen acht Zahlungen, die bis dahin
in Kether waren, in sich sammeln und enthalten und dort offenbaren konnte. Die Sphare von
Kether 6ffnete sich und Hakemah trat daraus hervor, um unterhalb von Kether zu bleiben und
alle anderen Zahlungen in sich zu enthalten. Durch einen ahnlichen Vorgang trat Binah, das
innerhalb von Hakemah durch ein zweites Yod beleuchtet wurde, ,,aus Hakemah hervor und
hatte in sich die sieben niedrigeren Zahlungen.” Und da das GefaB von Binah ausgezeichnet war
und mit Strahlen in der Farbe von Saphiren funkelte und fast dieselbe Farbe wie das GefaB von
Hakemah hatte, dass es kaum einen Unterschied zwischen ihnen gab, blieb es nicht ruhig unter
Hakemah, sondern erhob sich und stellte sich auf seine linke Seite. Und weil das Licht von oben
in Halle und Falle in das GefaB von Hakemah stromte und sich dort sammelte, in einem so
groBen AusmaRB, dass es Uberlief und funkelnd auBerhalb des GefaBes entwich und, nach links
abflieBend, dem GefaB von Binah Kraft und Zunahme verlieh. ...



Denn Binah ist weiblich. ... Binah erlangte daher durch diese Energie, die von der linken Seite
von Hakemah in sie hineinfloss, aufgrund des zweiten Yod eine solche Kraft und Macht, dass sie
die sieben verbleibenden GefaBe, die in ihr enthalten waren, Uber sich hinaus projizieren und sie
so alle kontinuierlich, eines nach dem anderen, ausstoBen konnte ... alle miteinander verbunden
und verknupft, wie die Glieder einer Kette. Zuerst gingen drei Punkte hervor, einer unter dem
anderen; Kether, Hakemah und Binah; und bis jetzt gab es keine Kopulation. Aber danach
anderten sich die Positionen von Hakemah und Binah, so dass sie Seite an Seite waren,
wahrend Kether Uber ihnen verblieb; und dann kam es zur Verbindung von Mannlich und
Weiblich, ABA und IMMA, Vater und Mutter, als Punkte. ER, von dem alles hervorging, schuf
Adam Kadmon, bestehend aus allen Welten, so dass in ihm etwas von denen oben und etwas
von denen unten war. Daher war in lhm NEPHESCH [PSYCHE, anima infima, der niedrigste
spirituelle Teil des Menschen, Seele], aus der Welt ASIAH, die ein Buchstabe He des
Tetragrammatons ist; RUACH [SPIRITUS, anima media, der ndchsthdhere spirituelle Teil oder
Geist], aus der Welt YEZIRAH, die das Vav des Tetragrammatons ist; NESCHAMAH [der hochste
spirituelle Teil, mens oder anima superior], aus der Welt BRIAH, die der andere Buchstabe He
ist; und NESCHAMAH LENESCHAMAH, aus der Welt ATSILUTH, die das YOD des
Tetragrammatons ist. Und diese Buchstaben [die Sephiroth] wurden von der sphéarischen Form
in die Form einer Person gedndert, deren Symbol die Waage ist, die mannlich und weiblich ist ...
Hakemah auf der einen Seite, Binah auf der anderen und Kether GUber ihnen: und so Gedulah auf
der einen Seite, Geburah auf der anderen und Tephareth unter ihnen. Im Buch Omschim heiBt
es: Einige meinen, dass die zehn Sephiroth einander in zehn Stufen folgten, einer Uber dem
anderen, in regelmaBiger Abstufung, einer mit dem anderen in direkter Linie verbunden, vom
Hochsten zum Niedrigsten. Andere meinen, sie entsprangen in drei parallelen Linien, eine auf
der rechten Seite, eine auf der linken Seite und eine in der Mitte; so dass, beginnend mit der
hochsten und weiter zur niedrigsten, Hakemah, Khased [oder Gedulah] und Netsach
Ubereinander in einer senkrechten Linie auf der rechten Seite liegen; Binah, Geburah und Hod
auf der linken Seite; und Kether, Tephareth, Yesod und Malakoth in der Mitte: und viele meinen,
alle zehn stinden in Kreisen, einer in dem anderen, und alle homozentrisch. Es ist auch zu
beachten, dass die Sephiroth-Tabellen noch eine weitere Nummerierung enthalten, die
manchmal auch Sephirah genannt wird und Daath, Erkenntnis, genannt wird. Sie befindet sich in
der Mitte, unter Hakemah und Binah, und ist das Ergebnis der Verbindung dieser beiden. Adam
Kadmon, der Idee des Universums, weist die Kabbala eine menschliche Form zu. Dabei ist
Kether der Schadel, Hakemah und Binah die beiden Hirnlappen, Gedulah und Geburah die
beiden Arme, Tephareth der Rumpf, Netsach und Hod die Schenkel, Yesod das mannliche Organ
und Malkuth das weibliche Organ der Zeugung. Yod ist Hakemah und He Binah; Vav ist Tephareth
und das letzte He ist Malkuth. Das Ganze, sagen die Blicher Mysterii oder der Verborgenheit,
wird folgendermaBen zusammengefasst: Die Absicht des gesegneten Gottes war es,
Nachahmungen zu bilden, um das Licht zu verringern. Deshalb errichtete ER in Macroprosopos
Adam Kadmon oder Arik Anpin drei Kdpfe. Der erste wird genannt: ,Der Kopf, von dem es keine
Erkenntnis gibt“; der zweite: ,,Der Kopf dessen, was nicht existiert”; und der dritte: ,,Der wahre
Kopf von Macroprosopos®; und diese drei sind Corona, Sapientia und Informatio, Kether,
Hakemah und Binah, die in der Corona der Welt der Emanation oder in Macroprosopos
existieren; und diese drei werden im Sohar ATIKA KADISCHA, Senex Sanctissimus, der Heiligste
Alte, genannt. Aber die sieben niederen Konige des ersten Adam werden ,,Der Alte der Tage“
genannt; und dieser Alte der Tage ist der innere Teil oder die Seele von Macroprosopos. Der
menschliche Geist hat sich nie mehr angestrengt, den Prozess der Schopfung und der gottlichen
Manifestation zu verstehen und sich zu erklaren und gleichzeitig seine Gedanken vor allen auBer
den Eingeweihten zu verbergen, als in der Kabbala. Daher erscheint vieles davon zunachst wie
Fachjargon.



Macroprosopos oder Adam Kadmon ist, wie wir gesagt haben, die Idee oder das intellektuelle
Aggregat des gesamten Universums, das in der manifestierten Gottheit eingeschlossen und
enthalten ist, die selbst jedoch unmanifestiert im Absoluten enthalten ist. Der Kopf, Kether, ,,von
dem es keine Erkenntnis gibt®, ist der Wille der Gottheit oder die Gottheit als Wille. Hakemah,
der Kopf ,von dem, was nicht existiert®, ist die generative Kraft, Gedanken zu erzeugen oder
hervorzubringen; doch in der Gottheit, nicht in Aktion und daher nicht existent. Binah, ,,der
eigentliche oder tatsachliche Kopf“ von Macroprosopos, ist die produktive intellektuelle
Fahigkeit, die, von Hakemah befruchtet, den Gedanken hervorbringen soll. Dieser Gedanke ist
Daath; oder vielmehr, das Ergebnis ist Intellekt, Denken; die Einheit, deren Gedanken die
vielfaltigen Ausflisse sind. Dies kann durch einen Vergleich veranschaulicht werden. Schmerz
istim Menschen ein Geflihl oder eine Empfindung. Er muss hervorgebracht werden. Um ihn
hervorzubringen, muss nicht nur die Fahigkeit in den Nerven vorhanden sein, ihn
hervorzubringen, sondern auch die Kraft, ihn mittels dieser Fahigkeit hervorzubringen. Diese
generative Kraft, die passive Fahigkeit, die hervorbringt, und der hervorgebrachte Schmerz sind
wie Hakemah, Binah und Daath. Die vier Welten oder Universalien, Aziluth, Briah, Yetzirah und
Asiah, der Emanation, der Schopfung, der Formung und der Herstellung, sind ein weiteres
Ratsel der Kabbala. Die ersten drei liegen vollstandig innerhalb der Gottheit. Das erste ist das
Universum, wie es potentiell in der Gottheit existiert, bestimmt und vorgestellt, aber noch vollig
formlos und unentwickelt, auBer insoweit es in seinen Emanationen enthalten ist. Das zweite ist
das Universum in der Idee, deutlich innerhalb der Gottheit, aber nicht mit Formen ausgestattet;
eine einfache Einheit. Das dritte ist dasselbe Universum in der Kraft in der Gottheit,
unmanifestiert, aber mit Formen ausgestattet — die Idee entwickelte sich zu Mannigfaltigkeit und
Individualitat und Abfolge von Arten und Individuen; und die vierte ist die Potenzialitat, die zur
Wirklichkeit geworden ist, das Universum, das erschaffen wurde und so existiert, wie es flir uns
existiert. Die Sephiroth, sagt die Porta Coelorum, sind aufgrund ihres unendlichen Ausstromers,
der sie verwendet, wie ein Arbeiter seine Werkzeuge verwendet, und der mit und durch sie
arbeitet, die Ursache der Existenz von allem, was geschaffen, geformt und gestaltet wurde, und
verwenden bei ihrer Produktion bestimmte Mittel. Aber diese gleichen Sephiroth, Personen und
Lichter sind keine Geschopfe an sich, sondern Ideen und Strahlen des UNENDLICHEN, das in
verschiedenen Abstufungen so von der Hochsten Quelle herabstieg, dass es noch immer nicht
von ihr getrennt werden kann; aber es wird durch sie auf die Produktion und Regierung aller
Wesenheiten ausgedehnt und ist die einzige und vollkommene universelle Ursache von allem,
obwohl es durch diese oder jene Sephiroth oder MODUS flr diese oder jene Operation bestimmt
wird. Gott hat alle Dinge durch seinen Intellekt und Willen und seine freie Bestimmung
hervorgebracht. Er wollte sie durch die Vermittlung seiner Sephiroth und Personen hervorbringen
..., wodurch Er in die Lage versetzt wird, sich am vollkommensten zu zeigen; und zwar umso
vollkommener, indem er die Ursachen selbst und die Ursachen der Ursachen hervorbringt und
nicht nur die niedertrachtigeren Wirkungen. Gott brachte im ersten Ursprung alle Ubrigen
Ursachen hervor. Denn da Er selbst ganz einfach Eins ist und aus Einem Einfachen Sein
unmittelbar nur Eins hervorgehen kann, folgt daraus, dass aus der Ersten Hochsten Unendlichen
Einheit gleichzeitig Alles und Eins hervorging. Eins, das heiBt, insofern es aus der Einfachsten
Einheit hervorgeht und Ihr gleicht; aber auch Alles, insofern es von jener vollkommenen
Einzigartigkeit abweicht, die gemessen werden kann durch keine andere Einzigartigkeit, es
wurde bis zu einem gewissen Grad vielfaltig, obwohl immer noch absolut und vollkommen.
Emanation, sagt derselbe, ist das Resultierende, das sich aus dem Nichtresultierenden zeigt,
das Endliche aus dem Unendlichen, das Mannigfaltige und Zusammengesetzte aus dem
vollkommen Einzelnen und Einfachen, Potentialitat aus dem, was unendliche Kraft und
Handlung ist, das Bewegliche aus dem, was ewig bestandig ist;



und daher in einer unvollkommeneren und abgeschwachteren Art als Seine Unendliche
Vollkommenheit. Wie die Erste Ursache alle Dinge ist, in einer nichtresultierenden und
unendlichen Art, so sind die Wesenheiten, die von lhm ausgehen, die Ersten Ursachen, in einer
resultierenden und endlichen Art. DIE NOTWENDIGE WESENHEIT, die aus sich selbst besteht,
da sie nicht in das Mannigfaltige aufgespalten werden kann, wird doch gleichsam in den
Ursachen vervielfaltigt, in Bezug auf ihre Natur oder die ihnen zugewiesenen Wesenheiten,
GefaBe und Offnungen; wodurch die einzelne und unendliche Essenz, die in diesen Grenzen,
Begrenzungen oder AuBerlichkeiten eingeschlossen oder erfasst ist, selbst eine bestimmte
Dimension annimmt und durch die Mannigfaltigkeit dieser Hlllen selbst vielfaltig wird. Wie der
Mensch [die Einheit der Menschheit] ein Mikrokosmos ist, so ist Adam Kadmon ein
Makrokosmos, der alle Ursachen der Ersten Ursache enthalt. Wie der materielle Mensch das
Ende und die Vollendung aller Schopfung ist, so ist der gottliche Mensch deren Anfang. Wie der
niedere Adam alle Dinge von allen erhalt, so liefert der hohere Adam allen alle Dinge. Wie
ersterer das Prinzip des reflektierten Lichts ist, so ist letzterer das Prinzip des direkten Lichts.
Ersteres ist der Endpunkt des absteigenden Lichts; letzteres sein Endpunkt, das aufsteigende.
So wie der niedere Mensch von der niedrigsten Materie bis zur ersten Ursache aufsteigt, so steigt
der hohere Adam vom einfachen und unendlichen Akt bis zur niedrigsten und am meisten
abgeschwachten Potenz herab. Das Ternare ist die RUckfUhrung der Dualitat zur Einheit. Das
Ternare ist das Prinzip der Zahl, denn indem es das Binare zur Einheit zurtickbringt, gibt es ihm
dieselbe Menge zurlck, durch die es von der Einheit abgewichen war. Es ist die erste ungerade
Zahl, die in sich die erste gerade Zahl und die Einheit enthalt, die der Vater und die Mutter aller
Zahlen sind; und es hat in sich den Anfang, die Mitte und das Ende. Nun, Adam Kadmon ging aus
der absoluten Einheit hervor und ist daher selbst eine Einheit; aber er steigt auch herab und
flieBt nach unten in seine eigene Natur, und so ist die Dualitat. Wieder kehrt er zur Einheit
zurlck, die er in sich selbst hat, und zum Hoéchsten, und so ist das Ternare und das Quaternére.
Und deshalb hat der Wesentliche Name vier Buchstaben — drei verschiedene, und einer davon
wird einmal wiederholt; denn der erste ist Er die Frau des Yod und der zweite die Frau des Vav.
Diese Medien, die die Erste Ursache manifestieren, die in Ihm selbst tief verborgen ist, sind die
Sephiroth, die unmittelbar von dieser Ersten Ursache ausgehen und durch ihre Natur alle
anderen hervorgebracht haben und kontrollieren. Diese Sephiroth wurden aus dem Einen Ersten
und Einfachen hervorgebracht und manifestieren seine Unendliche Gute. Sie sind die Spiegel
Seiner Wahrheit und die Analogien Seiner Hochsten Essenz, die Ideen Seiner Weisheit und die
Darstellungen Seines Willens; die GeféaBe seiner Potenz und die Instrumente, mit denen Er wirkt;
die Schatzkammer Seiner Gllickseligkeit, die Spender Seiner Glte, die Richter Seines
Konigreichs und die Sein Gesetz offenbaren; und schlieBlich die Bezeichnungen, Eigenschaften
und Namen Dessen, der Uber allem steht und die Ursache von allem ist ... die zehn Kategorien,
in denen alle Dinge enthalten sind; die universellen Gattungen, die in sich alle Dinge
einschlieBen und sie nach auBen hin ausdrucken ... die zweiten Ursachen, wodurch die erste
Ursache alle Dinge bewirkt, erhalt und regiert; die Strahlen der Gottlichkeit, wodurch alle Dinge
erleuchtet und offenbart werden; die Formen und Ideen und Arten, aus denen alle Dinge
hervorgehen; die Seelen und Krafte, wodurch allen Dingen Wesen, Leben und Bewegung
verliehen wird; der MaBstab der Zeiten, wodurch alle Dinge gemessen werden; die
unkorperlichen Raume, die in sich das Universum fassen und einschlieBen; die himmlischen
Monaden, auf die sich alle Mannigfaltigkeiten beziehen, und durch sie zu dem Einen und
Einfachen; und schlieBlich die formalen Vollkommenheiten, die aus der Einen Eminenten
Grenzenlosen Vollkommenheit hervorgehen und immer noch mit ihr verbunden sind, sind die
Ursachen aller abhangigen Vollkommenheiten und erleuchten so die elementaren Intelligenzen,
die nicht an Materie gebunden sind, und die intellektuellen Seelen und die himmlischen,
elementaren und aus Elementen hervorgebrachten Korper.



Die IDRA SUTA sagt: ER, der Heiligste Verborgene Alteste, trennt sich und wird immer mehr von
allem getrennt, was ist; doch trennt ER sich auch nicht wirklich, denn alle Dinge stehen im
Zusammenhang mit Ilhn und ER mit Allem. ER ist Alles, was ist, der Heiligste Alteste von Allem,
der Okkulte durch alle moglichen Okkultationen. Wenn ER Gestalt annimmt, bringt ER neun
Lichter hervor, die von Ihm, von Seiner Gestaltgebung, hervorleuchten. Und diese Lichter
strahlen von Ilhm aus und geben Flammen ab, und gehen hervor und breiten sich nach allen
Seiten aus; wie von einer erhabenen Lampe die Strahlen in alle Richtungen ausgestrahlt werden,
und diese Strahlen, die so auseinanderlaufen, sind, wenn jemand, der sich nahert, sie
wahrnimmt, nur eine einzige Lampe. Der Raum, in dem erschaffen werden soll, wird vom
HEILIGSTEN ALTEN festgelegt und durch Sein Einstromen erleuchtet, das das Licht der Weisheit
ist und der Anfang, aus dem die Manifestation flieBt. Und ER hat die Gestalt von drei Kopfen, die
nur ein Kopf sind; und diese drei werden in Microprosopos ausgedehnt, und aus ihnen leuchtet
alles, was ist. Dann setzte diese Weisheit die Einsetzung in Form ein, wodurch das
Unmanifestierte und Informierte manifestiert wurde, Form annahm und einen gewissen Ausfluss
erzeugte. Wenn diese Weisheit auf diese Weise durch Ausstrémen erweitert wird, dann wird sie
LVater der Vater” genannt, da das gesamte Universum der Dinge in ihr enthalten und erfasst ist.
Diese Weisheit ist das Prinzip aller Dinge, und in ihr finden sich Anfang und Ende. Das Buch des
Abstrus, sagt die Siphra de Zeniutha, ist das, was das Gleichgewicht der Waage beschreibt.
Bevor die Waage war, blickte kein Gesicht dem anderen zu. Und der Kommentar dazu sagt: Die
Waagschalen der Waage werden als mannlich und weiblich bezeichnet. In der spirituellen Welt
sind Bose und Gut im Gleichgewicht, und es wird wiederhergestellt, wenn aus dem Bosen Gutes
wird, bis alles gut ist. Auch diese andere Welt wird die Welt der Waage genannt. Denn wie sich in
der Waage zwei Skalen befinden, eine auf jeder Seite, und der Balken und die Nadel zwischen
ihnen, so sind auch in dieser Welt der Wiederherstellung die Nummerierungen als
unterschiedliche Personen angeordnet. Denn Hakemah ist auf der rechten Seite, auf der Seite
von Gedulah, und Binah auf der linken Seite, auf der Seite von Geburah; und Kether ist der
Balken der Waage Uber ihnen in der Mitte. So ist Gedulah oder Khased auf der einen Seite und
Geburah auf der anderen, und unter diesen Tephareth; und Netsach ist auf der einen Seite und
Hod auf der anderen, und unter diesen Yesod. Die Hochste Krone, die das Urheiligste ist, das
Verborgenste vom Verborgenen, wird innerhalb der okkulten Weisheit von beiden
Geschlechtern, mannlich und weiblich, geformt. Hakemah und Binah, die Mutter, die es
befruchtet, sind quantitativ gleich. Weisheit und die Mutter des Intellekts gehen sofort hervor
und wohnen zusammen; denn wenn die intellektuelle Kraft ausstromt, ist die produktive Quelle
des Intellekts in Ihm enthalten. Bevor Adam Kadmon als Mann und Frau geformt wurde und der
Zustand des Gleichgewichts herbeigefluhrt wurde, sahen sich Vater und Mutter nicht ins Gesicht;
denn der Vater bezeichnet die vollkommenste Liebe und die Mutter die vollkommenste Strenge;
und sie wandte ihr Gesicht ab. Es gibt kein Links [Weibliches], sagt der Idra Rabba, im Alten und
Verborgenen; aber Seine Gesamtheit ist das Rechte [Mannliche]. Die Gesamtheit der Dinge ist
HUA, ER, und ER ist auf allen Seiten verborgen. Macroprosopos [Adam Kadmon] ist uns nicht so
nahe, dass er in der ersten Person zu uns spricht; sondern wird in der dritten Person bezeichnet,
HUA, ER. Uber die Buchstaben heiBt es: Yod ist mannlich, He ist weiblich, Vav ist beides. In Yod
[yl gibt es drei Yods, die obere und die untere Spitze und Vav in der Mitte. Die obere Spitze
bezeichnet den Hochsten Kether; Vav in der Mitte bezeichnet Hakemah; und die untere Spitze
bezeichnet Binah. Die IDRA SUTA sagt: Das Universum wurde in mannlicher und weiblicher
Form erschaffen. Die Weisheit, schwanger mit allem, was ist, erstrahlte, als sie floss und
hervorstrahlte, ganz in mannlicher und weiblicher Form. Hakemah ist der Vater und Binah ist die
Mutter; und so sind die beiden im Gleichgewicht als mannlich und weiblich, und aus diesem
Grund sind alle Dinge in mannlicher und weiblicher Form beschaffen;



Und wenn es nicht so ware, wirden sie nicht existieren. Dieses Prinzip, Hakemah, ist der
Erzeuger aller Dinge; und Er und Binah vereinen sich, und sie leuchtet in Ihm. Wenn sie sich so
vereinen, wird sie schwanger, und der Ausfluss ist Wahrheit. Yod befruchtet den Buchstaben Er
und zeugt einen Sohn; und sie, so schwanger, bringt hervor. Das Prinzip, das Vater genannt wird
[das mannliche oder generative Prinzip], ist in Yod enthalten, das selbst von der Energie des
Absoluten Heiligen herabflieBt. Yod ist der Anfang und das Ende aller Dinge, die sind. Der Strom,
der hervorflieBt, ist das Universum der Dinge, das immer wird und kein Ende hat. Und diese
werdende Welt wird von Yod erschaffen: denn Yod umfasst zwei Buchstaben. Alle Dinge sind in
Yod enthalten; deshalb wird es der Vater von allem genannt. Alle Kategorien gehen von Hakemah
aus; und in ihm sind alle Dinge enthalten, die nicht manifestiert sind; und die Gesamtheit aller
Dinge oder die Einheit, in der die vielen sind und aus der alles flieBt, ist der Heilige Name IHUH.
Nach Ansicht der Kabbalisten sind alle Individuen in Arten enthalten, und alle Arten in
Gattungen, und alle Einzelheiten in einem Universal, das eine Idee ist, die von allen
Uberlegungen zu Individuen abstrahiert ist; keine Gesamtheit von Individuen; sondern
sozusagen ein Ens, Entitat oder Wesen, ideal oder intellektuell, aber nichtsdestotrotz real; vor
jedem Individuum, das sie alle enthalt und aus dem sie alle nacheinander hervorgegangen sind.
Wenn Sie damit unzufrieden sind, bedenken Sie, dass, vorausgesetzt, die Theorie ist richtig,
dass alles ursprunglich in der Gottheit war und dass das Universum aus ihr hervorgegangen ist
und nicht von ihr aus dem Nichts erschaffen wurde, die Idee des Universums, das in der Gottheit
vor ihrem Ausfluss existierte, so real gewesen sein muss wie die Gottheit selbst. Die gesamte
Menschheit oder Menschheit beispielsweise existierte damals in der Gottheit, nichtin
Individuen unterteilt, sondern als Einheit, aus der die Mannigfaltigkeit flieBen sollte. Alles
Tatsdchliche muss auch zuerst moglich gewesen sein, bevor es tatsachlich existierte; und diese
Moglichkeit oder Potenzialitat war fur die Kabbalisten ein echtes Ens. Vor der Entwicklung des
Universums musste es potenziell existieren, das Ganze mit all seinen Individuen, in einer
einzigen Einheit eingeschlossen. Dies war die Idee oder der Plan des Universums; und dieser
musste geformt werden. Er musste von der unendlichen Gottheit ausgehen und von ihr selbst
sein, wenn auch nicht von ihrem wahren Selbst. Geburah, Strenge, die Sephirah, die Gedulah
gegenuberliegt und mit ihr sexuell verbunden ist, um Tephareth, Harmonie und Schonheit,
hervorzubringen, wird in der Kabbala auch ,Urteil” genannt, wobei dieser Begriff die Ideen der
Begrenzung und Bedingtheit umfasst, was tatsachlich oft seine Hauptbedeutung zu sein
scheint; wahrend Gute ebenso oft als unendlich bezeichnet wird. So wird dunkel gelehrt, dass in
allem, was ist, nicht nur das Endliche, sondern auch das Unendliche vorhanden ist; und dass
die Strenge des strengen Gesetzes der Begrenzung, durch das alles unterhalb oder neben dem
Unendlichen Absoluten begrenzt, eingegrenzt und bedingt ist, durch die Gnade gemildert und
modifiziert wird, die es so lockert, dass das Unendliche, Unbegrenzte, Unbedingte auch uberall
vorhanden ist; und dass auf diese Weise die spirituelle und die materielle Natur im
Gleichgewicht sind, das Gute Uberall das Bose ausbalanciert, das Licht Uberallim
Gleichgewicht mit der Dunkelheit ist: woraus wiederum folgt, dass die spirituelle und die
materielle Natur im Gleichgewicht sind, das Gute Uberall das Bose ausbalanciert, das Licht
Uberall im Gleichgewicht mit der Dunkelheit ist: resultiert in der universellen Harmonie der
Dinge. In dem leeren Raum, der fir die Schopfung geschaffen wurde, blieb schlieBlich eine
schwache Spur oder Spur von ainsophischem Licht, dem Licht der Substanz des Unendlichen.
Der Mensch ist somit sowohl menschlich als auch goéttlich: und die scheinbaren Antagonismen
in seiner Natur sind ein echtes Gleichgewicht, wenn er es will, wird es so sein; woraus die
Harmonie nicht nur von Leben und Handeln, sondern auch von Tugend und Vollkommenheit
resultiert. Um die kabbalistische Idee der Sephiroth zu verstehen, muss man bedenken, dass sie
nicht nur der Welt der Emanation, Aziluth, sondern auch jeder der anderen Welten, Briah, Jezirah
und Asiah, zugewiesen wurden. Sie waren nicht nur Attribute der unmanifestierten Gottheit,



nicht nur Er selbst in Begrenzung, sondern Seine tatsachlichen Manifestationen oder Seine
Eigenschaften, die als Modi sichtbar wurden; und sie waren auch Eigenschaften der universellen
Natur - spirituell, mental und materiell, hervorgebracht und existent gemacht durch den
Ausfluss von Ihm selbst. Nach Ansicht der Kabbala waren Gott und das Universum eins, und in
dem einen Allgemeinen, als Typ oder Quelle, waren sie eingeschlossen und involviert, und aus
ihm sind die Mannigfaltigkeit und alle Einzelheiten entwickelt und hervorgegangen. Wo beginnt
denn die Individualitat? Ist es nur die verborgene Quelle und Quelle, die das Individuum, die
Einheitist, oder ist es die flieBende Quelle, die den Ozean fullt, oder der Ozean selbst, oder
seine Wellen, oder die Tropfen oder die dampfféormigen Partikel, die die Individuen sind? Das
Meer und der Fluss - sie sind jeweils eins, aber die Tropfen von jedem sind zahlreich. Der Baum
ist eins, aber seine Blatter sind zahlreich: Sie fallen mit dem Frost ab und fallen auf seine
Wourzeln, aber der Baum wachst weiter, und im Frihling kommen wieder neue Blatter. Ist die
Menschheit nicht der Baum, und sind nicht einzelne Menschen die Blatter? Wie sonst lieBe sich
die Willenskraft und Sympathie und die Abhangigkeit eines Menschen in jedem Augenblick
seines Lebens von anderen erklaren, auBer durch die Einheit der Rasse? Die Verbindungen, die
alle erschaffenen Dinge zusammenhalten, sind die Verbindungen einer einzigen Einheit, und das
ganze Universum ist eins und entwickelt sich in die Mannigfaltigkeit. Stumpfsinnige
Kommentatoren haben gesagt, dass die Kabbala der Gottheit selbst sexuelle Eigenschaften
zuschreibt. Es gibt keine Rechtfertigung flr eine solche Behauptung, weder im Sohar noch in
irgendeinem Kommentar dazu. Im Gegenteil, die ganze Lehre der Kabbala basiert auf dem
grundlegenden Satz, dass die Gottheit selbst unendlich, uberallhin ausgedehnt, ohne
Begrenzung oder Bestimmung und daher ohne jegliche Form ist. Um zu erklaren, Um den
Schoépfungsprozess zu ermodglichen, war es fur lhn zunachst notwendig, einen leeren Raum in
sich selbst zu schaffen. Zu diesem Zweck zieht sich die Gottheit, deren Natur ungefahr durch die
Beschreibung von Ihm als Licht ausgedrickt wird, das den gesamten Raum erfullt, formlos,
grenzenlos, von einem Punkt in sich selbst aus nach allen Seiten zusammen und schafft so
einen quasi leeren Raum, in dem nur eine Spur Seines Lichts verbleibt; und in diesen
kreisformigen oder spharischen Raum strahlt Er Seine Emanationen aus, Teile Seines Lichts
oder Seiner Natur; und einigen von ihnen werden symbolisch Geschlechtsmerkmale
zugewiesen. Das Unendliche beschrankt sich zunachst selbst, indem es in Form des Willens,
der Entschlossenheit zum Handeln, hervorstromt. Dieser Wille der Gottheit oder die Gottheit als
Wille ist Kether oder die Krone, die erste Sephirah. In ihr sind alle anderen Emanationen
eingeschlossen. Dies ist eine philosophische Notwendigkeit. Das Unendliche will nicht zuerst
und fuhrt dann, als Folge oder Konsequenz dieser Entschlossenheit, anschlieBend aus. Wollen
und Handeln mussen bei lhm nicht nur gleichzeitig geschehen, sondern in Wirklichkeit dasselbe
... Erlernt auch nicht durch Seine Allwissenheit, dass eine bestimmte Handlung klug sein wird,
und beschlieBt dann, infolge dieser Uberzeugung, die Tat zu begehen, und tut sie dann. Seine
Weisheit und Sein Wille handeln ebenfalls gleichzeitig; und bei lhm hieB es, zu entscheiden,
dass es klug war, zu erschaffen, zu erschaffen. Somit enthalt Sein Wille alle Sephiroth in sich.
Dieser Wille, der Ihn dazu bestimmte, den Intellekt auszutiben, zu denken, die Idee des
Universums zu formen, veranlasste die Kraft in Ihm, die intellektuelle Fahigkeit zur Ausibung
anzuregen, und war diese Kraft. Sein SELBST, das als Wille aus Ainsoph hervorgegangen war,
flieBt nun als die generative Kraft hervor, um intellektuelle Handlung in der intellektuellen
Fahigkeit oder Intelligenz, Binah, hervorzubringen. Die Tat selbst, der Gedanke, die
Intellektualitat, die die Idee hervorbringt, ist Daath; und wie der Text der Siphra de Zeniutha sagt,
stehen die Kraft und Fahigkeit, das Generative und das Produktive, das Aktive und das Passive,
der Wille und die Fahigkeit, die sich vereinen, um diesen Akt der Reflexion oder des Denkens
oder der Intellektualitat hervorzubringen, immer in Verbindung.



Wie an anderer Stelle in der Kabbala gesagt wird, sind beide im Ergebnis enthalten und
wesentlich daran beteiligt. Und der Wille als Weisheit oder intellektuelle Kraft und die Fahigkeit
oder Fahigkeit sind wirklich der Vater und die Mutter von allem, was ist; denn fur die Erschaffung
von irgendetwas war es absolut notwendig, dass der Unendliche sich selbst und in sich selbst
eine Vorstellung davon machte, was ER hervorbringen oder erschaffen wollte: und da es bei lhm
keine Zeit gibt, war Wollen Erschaffen, Planen war Wollen und Erschaffen. erschaffen; und in der
Idee war das Universum in seiner Kraft, die universelle Abfolge oder die Dinge, enthalten. Von da
an war alles nur noch Evolution und Entwicklung. Netsach und Hod, die siebte und achte
Sephiroth, werden in der Kabbala gewohnlich Sieg und Ruhm genannt. Netsach ist der
vollkommene Erfolg, der mit der Gottheit, der die Zukunft gegenwartig ist, einhergeht und fur
seine Geschopfe aus dem von ihm Uberall angenommenen Plan des Gleichgewichts resultieren
soll. Es ist die Versdhnung von Licht und Dunkelheit, Gut und Bése, freiem Willen und
Notwendigkeit, Gottes Allmacht und der Freiheit des Menschen; und das harmonische Ergebnis
und Resultat von allem, ohne das das Universum ein Fehlschlag ware. Es ist die inharente
Vollkommenheit der Gottheit, die sich in seiner Idee des Universums und in allen Bereichen oder
Welten, geistig, mental oder materiell, dieses Universums manifestiert; aber es ist diese
Vollkommenheit, die als das erfolgreiche Ergebnis betrachtet wird, das sie sowohl verursacht
oder hervorbringt als auch ist; die Vollkommenheit des Plans ist sein Erfolg. Es ist das Siegen der
Weisheit Uber den Zufall; und sie wiederum bringt sowohl die Herrlichkeit und das Lob des
groBen unendlichen Erfinders hervor als auch ist sie dies, dessen Plan somit erfolgreich und
siegreich ist. Aus diesen beiden, die eins sind, — aus der Vortrefflichkeit und Vollkommenheit der
gottlichen Natur und Weisheit, betrachtet als Erfolg und Herrlichkeit, als die Gegensatze von
Versagen und Demutigung, resultiert das, was die Kabbala, die es Yesod, Fundament oder Basis,
nennt, als das generative Mitglied der symbolischen menschlichen Figur charakterisiert, durch
die die zehn Sephiroth reprasentiert werden, und daraus entspringt Malakoth, Reich, Herrschaft
oder Herrschaft. Yesod ist die Stabilitat und Bestandigkeit, die in der gewdhnlichen Sprache als
das Ergebnis der Vollkommenheit der Idee oder des intellektuellen Universals bezeichnet wirde,
aus dem alle Einzelheiten hervorgehen; aus dem Erfolg dieses Schemas und der daraus
folgenden Herrlichkeit oder Selbstzufriedenheit der Gottheit; aber diese Stabilitat und
Bestandigkeit ist diese Vollkommenheit, dieser Erfolg und diese Herrlichkeit wirklich; denn die
Gottheit, unendlich weise, und fur die Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft jetzt eins waren
und immer sein werden, und der ganze Raum hier eins ist, musste nicht auf die Durchfuhrung
und Entwicklung seines Plans warten, wie Menschen das Ergebnis eines Experiments abwarten,
um zu sehen, ob er Erfolg haben wirde, und so zu bestimmen, ob er stehen und stabil und
dauerhaft sein oder fallen und vorubergehend sein sollte. Seine Vollkommenheit war sein Erfolg;
Seine Herrlichkeit seine Bestandigkeit und Stabilitat: und die Eigenschaften der Bestandigkeit
und Stabilitat gehoren, wie die andere, zum Universum, materiell, mental, spirituell und real,
weil und da sie dem Unendlichen Selbst gehoren. Diese Stabilitat und Bestandigkeit bewirkt
Fortdauer und erzeugt Nachfolge. Es ist Ewigkeit und Kontinuitdt ohne Losung; und durch diese
kontinuierliche Nachfolge, wodurch aus dem Tod neues Leben entsteht, aus Auflésung und
Entschlossenheit Rekonstruktion entsteht, resultieren Notwendigkeit und Verhdngnis als Folge:
das heiBt, die absolute Kontrolle und Herrschaft (Malakoth) der Unendlichen Gottheit Gber alles,
was sie hervorbringt, und Uber Zufall und Ungluck; und die absolute Nichtexistenz im
Universum, in Zeit und Raum, jeglicher anderer Krafte oder Einflisse als jener, die, von Ihm
ausgehend, Seinem Willen vollkommen untergeordnet sind und nicht sein kdnnen. Dies
resultiert, menschlich gesprochen; aber in Wirklichkeit ist die Vollkommenheit des Plans, die
sein Erfolg, seine Herrlichkeit und seine Stabilitat ist, auch seine absolute Alleinherrschaft und
die vollige Abwesenheit von Zufall, Unfall oder Antagonismus.



Und wie die Unendliche Weisheit oder die Absolute Vernunft in der Gottlichen Natur selbst
herrscht, so tut sie es auch in ihren Emanationen und in den Welten oder Systemen von Geist,
Seele und Materie; in jedem von ihnen gibt es so wenig Zufall oder Unfall oder unvernuinftiges
Schicksal wie in der unmanifesten Gottlichen Natur. Dies ist die kabbalistische Theorie in Bezug
auf jede der vier Welten: 1. der Gottlichen Natur oder Gottlichkeit selbst, quantitativ begrenzt
und bestimmt, aber nicht in Wesenheiten manifestiert, was die Welt der Emanation ist; 2. der
ersten Wesenheiten, das heiBt der Geister und Engel, was die Welt der Schopfung ist; 3. der
ersten Formen; Seelen oder psychische Naturen, was die Welt der Bildung oder Gestaltung ist;
und 4. der Materie und Kdrper, was die Welt der Fabrikation oder, sozusagen, der Herstellung ist.
In jedem von ihnen ist die Gottheit gegenwartig, wie in und durch die Zehn Sephiroth. Der erste
von diesen ist in jedem Kether, die Krone, der Ring oder der Reif, der KOPF. Als nachstes befinden
sich in diesem Kopf, wie in den beiden Hemispharen des Gehirns, Hakemah und Binah und
deren Ergebnis und Nachkommenschaft, Daath. Diese drei sind auch in der spirituellen Welt zu
finden und sind Universalien in der psychischen und materiellen Welt, wodurch die unteren
Sephiroth entstehen. Dann folgen in vollkommenem Gleichgewicht Gesetz und Billigkeit,
Gerechtigkeit und Barmherzigkeit, die gottliche unendliche Natur und die menschliche endliche
Natur, Gut und Bose, Licht und Dunkelheit, Glte und Strenge, das Mannliche und das Weibliche,
wie Hakemah und Binah, sich gegenseitig maBigen und durch ihre innige Vereinigung die
anderen Sephiroth hervorbringen. Das ganze Universum und die gesamte Abfolge von
Wesenheiten und Ereignissen waren dem Unendlichen vor jedem Schopfungsakt gegenwartig;
und seine Gute und Nachsicht, die das Gesetz der strengen Gerechtigkeit und unnachgiebigen
Vergeltung milderten und einschrankten, ermoglichten ihm die Schopfung: denn wenn es nicht
so gewesen ware und er das strenge und strenge Gesetz der Gerechtigkeit nicht hatte anwenden
konnen, hatte ihn das gezwungen, das Universum, das er zu erschaffen beabsichtigte,
unmittelbar nach seiner Entstehung zu zerstéren und so seine Erschaffung zu verhindern. Diese
Nachsicht war daher sozusagen die eigentliche Essenz und Quintessenz der Bestandigkeit und
Stabilitat des Schopfungsplans und Teil der eigentlichen Natur der Gottheit. Die Kabbala
bezeichnet sie daher als Licht und WeiBe, wodurch die eigentliche Substanz der Gottheit
symbolisiert wird. Damit stimmen Paulus‘ Vorstellungen von Gesetz und Gnade uberein; denn
Paulus hatte die Kabbala zu FiiBen des Rabbi Gamaliel studiert. Mit dieser Gute ist die
Alleinherrschaft der Herrschaft und Kontrolle der Gottheit durchdrungen und durchdrungen.
Erstere, sozusagen in Letztere gegossen, ist ein integraler und wesentlicher Teil davon und
bewirkt, dass sie die Abfolge und den Fortbestand des Universums hervorbringt. Denn Malakoth
istin der Kabbala weiblich und die Matrix oder Gebarmutter, aus der die gesamte Schopfung
geboren wird. Die Kabbala ist die urspriingliche Tradition und ihre Gesamtheit beruht auf dem
einzigen Dogma des Magismus: ,Das Sichtbare ist flir uns das proportionale MaB des
Unsichtbaren.” Die Alten stellten fest, dass das Gleichgewicht in der Physik das universelle
Gesetzist und dass es aus dem scheinbaren Gegensatz zweier Krafte resultiert, schlossen aus
dem physischen zum metaphysischen Gleichgewicht und dachten, dass in Gott, das heif3tin der
ersten lebendigen und aktiven Ursache, zwei fureinander notwendige Eigenschaften anerkannt
werden sollten: Stabilitat und Bewegung, Notwendigkeit und Freiheit, von der Vernunft diktierte
Ordnung und die Selbstherrschaft des Hochsten Willens, Gerechtigkeit und Liebe und folglich
Strenge und Gnade, Barmherzigkeit oder Gute. Die Idee des Gleichgewichts unter allen
Verkorperungen; des Mannlichen auf der einen Seite und des Weiblichen auf der anderen, wobei
der Hochste Wille, der auch die absolute Vernunft ist, Gber beiden steht und das Gleichgewicht
halt, ist gemaB der Kabbala die Grundlage aller Religionen und aller Wissenschaften, die
priméare und unveranderliche Idee der Dinge. Die Sephiroth sind ein dreifaches Dreieck und ein
Kreis, die Idee des Ternaren wird durch das Gleichgewicht erklart und mit sich selbst
multipliziert im Bereich des Ideals; dann die Realisierung dieser Idee in Formen.



Einheit kann nur durch das Binare manifestiert werden. Einheit selbst und die Idee der Einheit
sind bereits zwei. Die menschliche Einheit wird durch rechts und links vervollstandigt. Der
primitive Mensch war von beiden Geschlechtern. Die Gottheit, eins in ihrem Wesen, hat zwei
wesentliche Bedingungen als grundlegende Grundlagen ihrer Existenz — Notwendigkeit und
Freiheit. Die Gesetze der hdchsten Vernunft erfordern und regeln Freiheit in Gott, der
notwendigerweise vernunftig und weise ist. Wissen setzt das Binare voraus. Ein bekanntes
Obijekt ist fur das wissende Wesen unverzichtbar. Das Binare ist der Generator der Gesellschaft
und des Gesetzes. Es ist auch die Zahl der Gnosis, ein Wort, das anstelle von Wissenschaft
ubernommen wurde und nur die Idee der Erkenntnis durch Intuition ausdruckt. Es ist Einheit, die
sich selbst mit sich selbst multipliziert, um zu erschaffen; und deshalb lassen die Heiligen
Symbole Eva aus Adams Brust hervorgehen. Adam ist das menschliche Tetragramm, das im
geheimnisvollen Yod der Kabbala zusammengefasst ist, dem Bild des kabbalistischen Phallus.
Flugen Sie diesem Yod [ ' ] hinzu, den dreiteiligen Namen von Eva, und Sie erhalten den Namen
Jehova, das gottliche Tetragramm, das transzendente kabbalistische und magische Wort: hwhy.
So entsteht die Einheit, die in der Fruchtbarkeit des Dreiteiligen vollstandig ist, mit diesem das
Vierteilige, das der Schlussel aller Zahlen, Bewegungen und Formen ist. Das Quadrat, das sich
um sich selbst dreht, erzeugt den Kreis, der ihm gleich ist, und die Kreisbewegung von vier
gleichen Winkeln, die sich um einen Punkt drehen, ist die Quadratur des Kreises. Das Binare
dient als MaB fir die Einheit; und die Beziehung der Gleichheit zwischen dem Oben und dem
Unten bildet mit ihnen das Dreiteilige. Fur uns ist Schopfung Mechanismus: Fir die Alten war es
Generation. Das welterzeugende Ei erscheintin allen Kosmogonien; und die moderne
Wissenschaft hat entdeckt, dass alle tierischen Fortpflanzungsprozesse eierlegend sind. Aus
dieser Idee der Fortpflanzung entstand die Uberall verehrte Verehrung des Bildes der
Zeugungskraft, das den Stauros der Gnostiker und das philosophische Kreuz der Freimaurer
bildete. Aleph ist der Mann; Beth ist die Frau. Eins ist das Prinzip; Zwei ist das Wort. A.. ist das
Aktive; B-. ist das Passive. Einheit ist Boas, und das Binare ist Jachin. Die beiden Saulen, Boas
und Jachin, erklaren in der Kabbala alle Geheimnisse des naturlichen, politischen und religiosen
Antagonismus. Die Frau ist die Schdpfung des Mannes; und die universelle Schopfung ist das
Weibliche des Ersten Prinzips. Als das Prinzip der Existenz sich selbst zum Schopfer machte,
erzeugte es durch Emanation ein ideales Yod; und um in der Fulle des ungeschaffenen Lichts
Platz daflir zu schaffen, musste es eine Schattengrube aushohlen, die der von seinem
schopferischen Wunsch bestimmten Abmessung entsprach und die er dem idealen Yod des
strahlenden Lichts zuschrieb. Die Natur des aktiven Prinzips besteht darin, zu verbreiten: die des
passiven Prinzips darin, zu sammeln und fruchtbar zu machen. Die Schopfung ist die
Wohnstatte des Schopferwortes. Um zu erschaffen, missen sich die generative Kraft und die
produktive Kapazitat vereinen, das Binare muss durch die Konjunktion wieder zur Einheit
werden. Das WORT ist der ERSTGEBORENE, nicht der erstgeschaffene Sohn Gottes. SANCTA
SANCTIS, wir wiederholen es noch einmal; die heiligen Dinge dem Heiligen, und dem, der es ist,
werden die Mysterien der Kabbala heilig sein. Sucht, und ihr werdet finden, sagen die Schriften;
klopft an, und es wird euch geoffnet. Wenn ihr das Heiligtum finden und Zutritt dazu erhalten
wollt, haben wir genug gesagt, um euch den Weg zu zeigen. Wenn nicht, ist es sinnlos, dass wir
mehr sagen, so wie es sinnlos war, so viel zu sagen. Auch die hermetischen Philosophen
bezogen ihre Lehren aus der Kabbala; und insbesondere aus dem Traktat Beth Alohim oder
Domus Dei, bekannt als Pneumatica Kabalistica, von Rabbi Abraham Cohen Irira und dem
Traktat De Revolutionibus Animarum von Rabbi Jitz-chak Lorja. Diese Philosophie wurde von den
Alchemisten unter ihren Symbolen und im Jargon einer groben Chemie verborgen — einem
Jargon, der unverstandlich und absurd ist, auBer fur die Eingeweihten; aber der Schlussel dazu
liegt in Ihrer Reichweite; und die Philosophie ist vielleicht des Studiums wert.



Die Arbeiten des menschlichen Intellekts sind immer interessant und lehrreich. Immer reich,
immer jung und unsterblich: das war zu allen Zeiten der Traum der Alchemisten. Sich in Gold,
Blei, Quecksilber und alle anderen Metalle zu verwandeln; das universelle Heilmittel und
Lebenselixier zu besitzen; das ist das Problem. Wie alle Mysterien des Magismus haben die
Geheimnisse des ,,GroBen Werks“ eine dreifache Bedeutung; sie sind religios, philosophisch
und naturlich. Das philosophische Gold ist in der Religion die absolute und hochste Vernunft, in
der Philosophie die Wahrheit, in der sichtbaren Natur die Sonne und in der unterirdischen und
mineralischen Welt das vollkommenste und reinste Gold. Aus diesem Grund wird das Streben
nach dem GroBen Werk die Suche nach dem Absoluten genannt und das Werk selbst das Werk
der Sonne. Alle Meister der Wissenschaft geben zu, dass es unmaoglich ist, die materiellen
Ergebnisse zu erzielen, wenn nicht in den beiden hoheren Graden alle Analogien der
Universalmedizin und des Steins der Weisen gefunden werden. Dann, sagen sie, ist das Werk
einfach, leicht und kostengulinstig; andernfalls verbraucht es fruchtlos das Vermogen und das
Leben der Suchenden. Die universelle Medizin fur die Seele ist die hochste Vernunft und
absolute Gerechtigkeit; fur den Geist die mathematische und praktische Wahrheit; fur den
Korper die Quintessenz, eine Kombination aus Licht und Gold. Die prima materia des GroBen
Werkes ist in der hdheren Welt Enthusiasmus und Aktivitat; in der mittleren Welt Intelligenz und
FleiB; in der niederen Welt Arbeit: und in der Wissenschaft sind es Schwefel, Quecksilber und
Salz, die abwechselnd verflichtigt und fixiert das AZOTH der Weisen bilden. Der Schwefel
entspricht der elementaren Form des Feuers; Quecksilber der Luft und dem Wasser; und Salz
der Erde. Das GroBe Werk ist vor allem die Erschaffung des Menschen durch sich selbst; das
heiBt die vollstandige und vollstandige Eroberung seiner Fahigkeiten und seiner Zukunft, die er
bewirkt. Es ist vor allem die vollkommene Emanzipation seines Willens, die ihm das universelle
Reich von Azoth und die Domane des Magnetismus sichert, das heif3t die vollstandige Macht
Uber den universellen magischen Wirkstoff. Dieser magische Wirkstoff, den die alten
hermetischen Philosophen unter dem Namen ,,Prima Materia“ tarnten, bestimmt die Formen
der veranderbaren Substanz; und die Alchemisten sagten, dass sie mit seiner Hilfe die
Transmutation von Metallen und die universelle Medizin erreichen kdnnten. Es gibt zwei
hermetische Operationen, eine spirituelle und eine materielle, die voneinander abhangig sind.
Die gesamte hermetische Wissenschaft istim Dogma des Hermes enthalten, das ursprtinglich,
so heiBt es, auf einer Smaragdtafel eingraviert war. Seine Satze, die sich auf die Durchfihrung
des GroBen Werks beziehen, lauten wie folgt: ,,Du sollst die Erde vom Feuer trennen, das Subtile
vom Groben, sanft und mit viel FleiB. Es steigt von der Erde zum Himmel auf und wieder zur Erde
herab und empfangt die Kraft der Dinge oben und unten. Auf diese Weise wirst du die
Herrlichkeit der ganzen Welt besitzen, und daher wird alle Dunkelheit von dir fliehen. Dies ist die
maéachtige Kraft aller Krafte, denn sie wird alles Subtile uberwinden und alles Feste durchdringen.
So wurde die Welt erschaffen.” Alle Meister der Alchemie, die Uber das GroBe Werk geschrieben
haben, haben symbolische und bildliche Ausdriicke verwendet; Sie waren gezwungen, dies zu
tun, um sowohl die Profanen von einem Werk abzuhalten, das fur sie gefahrlich ware, als auch
um von Adepten gut verstanden zu werden, indem sie ihnen die ganze Welt der Analogien
offenbarten, die vom einzigen und souverdnen Dogma des Hermes beherrscht werden. In ihrer
Sprache sind Gold und Silber der Kénig und die Konigin oder die Sonne und der Mond; Schwefel
der fliegende Adler; Merkur der Mann-Frau, gefligelt, bartig, auf einem Wurfel montiert und mit
Flammen gekront; Materie oder Salz der gefligelte Drache; die Metalle in Flammen sind Loéwen
in verschiedenen Farben; und schlieBlich hat das gesamte Werk als Symbole den Pelikan und
den Phonix. Die hermetische Kunst ist daher gleichzeitig eine Religion, eine Philosophie und eine
Naturwissenschaft. Als Religion ist sie die der alten Magier und der Eingeweihten aller Zeiten; als
Philosophie kdnnen wir ihre Prinzipien in der Schule von Alexandria und den Theorien des
Pythagoras finden;



als Wissenschaft mussen wir nach ihren Prozessen bei Paracelsus, Nicholas Flamel und
Raymond Lulle fragen. Die Wissenschaft ist nur flr diejenigen eine echte Wissenschaft, die die
Philosophie und die Religion akzeptieren und verstehen; und ihr Prozess wird nur flr den
Adepten erfolgreich sein, der die Souveranitat des Willens erlangt hat und so zum Konig der
elementaren Welt wird: denn der groBe Wirkstoff des Wirkens der Sonne ist jene Kraft, die im
Symbol des Hermes der Smaragdtafel beschrieben wird; es ist die universelle magische Kraft;
die spirituelle, feurige, treibende Kraft; es ist das Od gemaB den Hebraern und das Astrallicht
gemaB anderen. Darin liegt das geheime Feuer, lebendig und philosophisch, von dem alle
hermetischen Philosophen mit der geheimnisvollsten Zurlickhaltung sprechen: der Universale
Samen, dessen Geheimnis sie bewahrten und den sie nur in der Gestalt des Caduceus des
Hermes darstellten. Dies ist das groBe hermetische Geheimnis. Was die Adepten tote Materie
nennen, sind Kérper, wie sie in der Natur vorkommen; lebendige Materie sind Substanzen, die
durch die Wissenschaft und den Willen des Anwenders assimiliert und magnetisiert werden.
Das GroBe Werk ist also mehr als eine chemische Operation; es ist eine echte Schopfung des
menschlichen Wortes, das in die Macht des Wortes Gottes eingeweiht wurde. Die Erschaffung
von Gold im GroBen Werk erfolgt durch Transmutation und Vermehrung. Raymond Lulle sagt,
dass man, um Gold herzustellen, Gold und Quecksilber braucht; und um Silber herzustellen,
Silber und Quecksilber. Und er fugt hinzu: ,,Mit Quecksilber meine ich jenen Mineralgeist, der so
fein und rein ist, dass er sogar den Samen von Gold vergoldet und den von Silber versilbert.”
Damit meinte er entweder Elektrizitat oder Od, das Astrallicht. Salz und Schwefel dienen bei der
Arbeit nur dazu, das Quecksilber vorzubereiten, und wir missen insbesondere das Quecksilber
assimilieren und sozusagen das magnetische Mittel darin einarbeiten. Nur Paracelsus, Lulle und
Flamel scheinen dieses Geheimnis vollkommen gekannt zu haben. Das GroBe Werk des Hermes
ist daher eine im Wesentlichen magische Operation und die hochste von allen, denn es setzt
das Absolute in der Wissenschaft und im Willen voraus. Es gibt Licht im Gold, Gold im Licht und
Lichtin allen Dingen. Bevor die Jinger des Hermes ihren Anhangern das Elixier des langen
Lebens oder das Pulver der Projektion versprachen, rieten sie ihnen, nach dem Stein der Weisen
zu suchen. Die Alten verehrten die Sonne in Form eines schwarzen Steins, Elagabal oder
Heliogabal genannt. Den Glaubigen wird in der Apokalypse ein weiBer Stein versprochen. Dieser
Stein, sagen die Meister der Alchemie, ist das wahre Salz der Philosophen, das zu einem Drittel
in die Zusammensetzung von Azoth eingeht. Aber Azoth ist, wie wir wissen, der Name des
groBen hermetischen Agenten und des wahren philosophischen Agenten: deshalb stellen sie ihr
Salz in Form eines kubischen Steins dar. Der Stein der Weisen ist die Grundlage der absoluten
Philosophie, der hochsten und unveranderlichen Vernunft. Bevor wir an Bei der Metallarbeit
mussen wir fest auf den absoluten Prinzipien der Weisheit verankert sein; wir missen im Besitz
dieser Vernunft sein, die der Prifstein der Wahrheit ist. Ein Mensch, der Sklave von Vorurteilen
ist, wird nie der Konig der Natur und der Meister der Transmutationen werden. Der Stein der
Weisen ist daher vor allem anderen notwendig. Wie soll er gefunden werden? Hermes sagt uns
in seiner ,Smaragdtafel, dass wir das Subtile vom Festen mit groBer Sorgfalt und auBerster
Aufmerksamkeit trennen mussen. Wir sollten also unsere Gewissheiten von unseren
Uberzeugungen trennen und die jeweiligen Bereiche von Wissenschaft und Glauben
vollkommen voneinander unterscheiden und verstehen, dass wir die Dinge, an die wir glauben,
nicht wissen und auch nichts glauben, was wir erfahren; und dass daher das Wesen der Dinge
des Glaubens das Unbekannte und Unbestimmte ist, wahrend es bei den Dingen der
Wissenschaft genau umgekehrt ist. Daraus werden wir schlieBen, dass die Wissenschaft auf
Vernunft und Erfahrung beruht und der Glaube auf Gefuhl und Vernunft basiert. Sonne und
Mond der Alchemisten tragen dazu bei, den Stein der Weisen zu vervollkommnen und ihm
Stabilitat zu verleihen. Sie entsprechen den beiden Saulen des Tempels, Jachin und Boas. Die
Sonne ist das hieroglyphische Zeichen der Wahrheit, weil sie die Quelle des Lichts ist;



und der Rohstein ist das Symbol der Stabilitat. Daher bezeichneten die mittelalterlichen
Alchemisten den Stein der Weisen als das erste Mittel zur Herstellung des philosophischen
Goldes, das heiBt zur Umwandlung aller Lebenskrafte, die durch die sechs Metalle verkorpert
werden, in Sonne, das heiBt in Wahrheit und Licht. Dies ist die erste und unverzichtbare
Operation des GroBen Werkes, die zur sekundaren Anpassung fihrt und es den Schopfern des
spirituellen und lebendigen Goldes, den Besitzern des wahren philosophischen Salzes,
Quecksilbers und Schwefels ermoglicht, durch die Analogien der Natur das naturliche und
greifbare Gold zu entdecken. Den Stein der Weisen zu finden, bedeutet, das Absolute entdeckt
zu haben, wie alle Meister sagen. Aber das Absolute ist das, was keine Fehler zulasst, es ist das
Feste des Fluchtigen, es ist das Gesetz der Vorstellungskraft, es ist die Notwendigkeit des Seins,
es ist das unveranderliche Gesetz der Vernunft und Wahrheit. Das Absolute ist das, was IST. Das
Absolute im Unendlichen, im Unbestimmten und im Endlichen zu finden, das ist das Magnum
Opus, das GroBe Werk der Weisen, das Hermes das Werk der Sonne nannte. Die
unerschutterlichen Grundlagen des wahren religiosen Glaubens, der philosophischen Wahrheit
und der metallischen Transmutation zu finden, das ist das Geheimnis des Hermes in seiner
Gesamtheit, der Stein der Weisen. Dieser Stein ist eins und vielfaltig; er wird durch Analyse
zerlegt und durch Synthese wieder zusammengesetzt. In der Analyse ist er ein Pulver, das
Projektionspulver der Alchemisten; vor der Analyse und in der Synthese ist er ein Stein. Der Stein
der Weisen, sagen die Meister, darf weder der Atmosphare noch dem Blick der Profanen
ausgesetzt werden; er muss verborgen und sorgfaltig am geheimsten Ort des Labors aufbewahrt
werden, und der Besitzer muss den Schlissel des Ortes, an dem er aufbewahrt wird, immer bei
sich tragen. Wer das GroBBe Arkanum besitzt, ist ein wahrer Kénig und mehr als ein Kdnig, denn
er ist unzugénglich fiir alle Angste und alle leeren Hoffnungen. Bei allen Krankheiten der Seele
und des Korpers ist ein einziges Teilchen des kostbaren Steins, ein einziges Kérnchen des
gottlichen Pulvers, mehr als ausreichend, um ihn zu heilen. ,Wer Ohren hat, der hore!“, sagte der
Meister. Salz, Schwefel und Quecksilber sind nur die zusatzlichen Elemente und passiven
Instrumente des GroBen Werkes. Alles hangt, wie wir gesagt haben, vom inneren Magneten des
Paracelsus ab. Das gesamte Werk besteht aus Projektion: und die Projektion wird durch das
wirksame und realisierbare Verstandnis eines einzigen Wortes perfekt erreicht. Es gibt nur eine
einzige wichtige Operation in dem Werk; diese besteht in der Sublimation, die laut Geber nichts
anderes ist als die Erh6hung trockener Materie mittels Feuer und Anhaften an ihrem richtigen
GefaB. Wer das Verstandnis des GroBen Wortes und den Besitz des GroBen Geheimnisses
erreichen mdchte, sollte die hermetischen Philosophen sorgfaltig lesen und wird zweifellos die
Einweihung erlangen, wie es andere getan haben; aber er muss als Schlusselihrer Allegorien
das einzige Dogma des Hermes nehmen, das in seiner Smaragdtafel enthalten ist, und um seine
Wissenserwerbe zu klassifizieren und die Operation zu leiten, der im kabbalistischen Alphabet
des Tarot angegebenen Reihenfolge folgen. Raymond Lulle hat gesagt, dass wir, um Gold zu
machen, zuerst Gold haben mussen. Nichts wird aus Nichts gemacht; wir schaffen keinen
Reichtum, wir vermehren und vervielfachen ihn. Anwarter auf die Wissenschaft sollten daher
verstehen, dass von einem Adepten weder Gauklertricks noch Wunder verlangt werden kdnnen.
Die hermetische Wissenschaft ist wie alle echten Wissenschaften mathematisch beweisbar.
Ihre Ergebnisse, auch materielle, sind so streng wie die einer korrekten Gleichung. Das
hermetische Gold ist nicht nur ein wahres Dogma, ein Licht ohne Schatten, eine Wahrheit ohne
Beimischung von Falschheit; es ist auch ein materielles Gold, echt, rein, das wertvollste, das in
den Minen der Erde gefunden werden kann. Doch das lebendige Gold, der lebendige Schwefel
oder das wahre Feuer der Philosophen ist im Haus des Merkur zu suchen.

Dieses Feuer wird von der Luft genahrt: Um seine anziehende und ausdehnende Kraft
auszudrucken, kann kein besserer Vergleich herangezogen werden als der des Blitzes, der



zunachst nur eine trockene und irdische Ausdunstung ist, vereint mit feuchtem Dampf, der
jedoch durch Selbstausdunstung eine feurige Natur annimmt, auf die ihm innewohnende
Feuchtigkeit einwirkt, die er anzieht und in seiner Natur umwandelt; wonach er sich rasch auf
die Erde niederschlagt, wohin er von einer festen Natur angezogen wird, die seiner eigenen
gleicht. Diese Worte, in ihrer Form ratselhaft, aber im Grunde klar, drucken deutlich aus, was die
Philosophen mit ihrem von Schwefel befruchteten Quecksilber meinen, das zum Meister und
Erneuerer des Salzes wird. Es ist das AZOTH, die universelle magnetische Kraft, der groBe
magische Wirkstoff, das Astrallicht, das Licht des Lebens, befruchtet durch die mentale Kraft,
die intellektuelle Energie, die sie aufgrund ihrer Affinitat zum gottlichen Feuer mit Schwefel
vergleichen. Was das Salz betrifft, so ist es absolute Materie. Alles, was Materie ist, enthalt Salz;
und alles Salz [Salpeter] kann durch die kombinierte Wirkung von Schwefel und Quecksilber in
reines Gold umgewandelt werden. Manchmal wirken sie so schnell, dass die Transmutation in
einem Augenblick, in einer Stunde, ohne Ermudung des Bedieners und fast ohne Kosten erfolgen
kann. Zu anderen Zeiten und je nach der widerspenstigeren Beschaffenheit der
atmospharischen Medien dauert der Vorgang mehrere Tage, mehrere Monate und manchmal
sogar mehrere Jahre. In der Natur gibt es zwei grundlegende Gesetze, zwei wesentliche Gesetze,
die, indem sie sich gegenseitig ausgleichen, das universelle Gleichgewicht der Dinge erzeugen.
Diese sind Fixierung und Bewegung, analog in der Philosophie zu Wahrheit und Fiktion und in der
absoluten Konzeption zu Notwendigkeit und Freiheit, die das wahre Wesen der Gottheit sind. Die
hermetischen Philosophen gaben allem Wagbaren den Namen ,fixiert®, allem, was von Natur
aus zu zentraler Ruhe und Unbeweglichkeit tendiert; sie nennen alles fluchtig, was naturlicher
und leichter dem Gesetz der Bewegung gehorcht; und sie bilden ihren Stein durch Analyse, das
heiBt durch die Verfluchtigung des Fixierten, und dann durch Synthese, das hei3t durch Fixierung
des Fluchtigen, was sie bewirken, indem sie auf das Feste, das sie ihr Salz nennen, das
geschwefelte Quecksilber oder das Licht des Lebens anwenden, das von einem souverdnen
Willen gelenkt und allmachtig gemacht wird. So beherrschen sie die gesamte Natur, und ihr
Stein wird uberall gefunden, wo es Salz gibt, was der Grund fur die Aussage ist, dass dem
GroBen Werk keine Substanz fremd ist, und dass selbst die verachtenswertesten und scheinbar
gemeinsten Stoffe in Gold verwandelt werden kdnnen, was insofern wahr ist, als sie alle das
ursprungliche Salzprinzip enthalten, das in unseren Emblemen durch den kubischen Stein
dargestellt wird. Zu wissen, wie man aus aller Materie das darin verborgene reine Salz extrahiert,
bedeutet, das Geheimnis des Steins zu kennen. Daher ist dies ein salzhaltiger Stein, den das Od
oder universelle Astrallicht zersetzt oder neu zusammensetzt: Er ist einfach und vielfaltig; denn
er kann wie gewohnliches Salz aufgeldst und mit anderen Stoffen vermischt werden. Durch
Analyse gewonnen, kdnnten wir es das Universale Sublimat nennen: Durch Synthese gefunden,
ist es das wahre Allheilmittel der Alten, denn es heilt alle Krankheiten der Seele und des Korpers
und wurde als die Medizin der gesamten Natur schlechthin bezeichnet. Wenn jemand durch
absolute Initiation die Krafte des Universalwirkstoffs beherrscht, steht ihm dieser Stein immer
zur Verfugung, denn seine Extraktion ist dann eine einfache und leichte Operation, die sich sehr
von der metallischen Projektion oder Verwirklichung unterscheidet. Dieser Stein darf im Zustand
der Sublimation nicht dem Kontakt mit der atmosphéarischen Luft ausgesetzt werden, daihn
diese teilweise auflésen und seine Wirkung verlieren kdnnte; auch seine Ausstrahlungen kdnnen
nicht ohne Gefahr eingeatmet werden. Der Weise zieht es vor, es in seinen natlrlichen Hullen
aufzubewahren, da er sicher ist, es durch eine einzige Willensanstrengung und eine einzige
Anwendung des Universalmittels auf die Hullen, die die Kabbalisten Rinden, Schalen, Rinden
oder Integumente nennen, herauszuholen. Um dieses Gesetz der Klugheit hieroglyphisch
auszudriicken, gaben sie ihrem Merkur, der in Agypten als Hermanubis personifiziert wurde,
einen Hundekopf; und ihrem Schwefel, der durch den Baphomet des Tempels reprasentiert
wurde, jenen Ziegenkopf, der die okkulten mittelalterlichen Assoziationen so in Verruf brachte.



Horen wir uns fur einige Augenblicke die Alchemisten selbst an und versuchen wir, die
verborgene Bedeutung ihrer geheimnisvollen Worte zu verstehen. Das RITUAL des Grades des
schottischen Altestenmeisters und Ritters des Heiligen Andreas, des vierten Grades von
Ramsay, enthalt, wie auf der Titelseite des reformierten oder berichtigten Ritus von Dresden
steht, diese Passagen: ,,O wie groB und herrlich ist die Gegenwart des Allmachtigen Gottes, der
herrlich zwischen den Cherubim leuchtet! Wie anbetungswtirdig und erstaunlich sind die
Strahlen dieses herrlichen Lichts, das seine hellen und strahlenden Strahlen aus der Heiligen
Bundeslade aussendet! ,,Lasst uns mit tiefster Verehrung und Hingabe die groBe Quelle des
Lebens anbeten, diesen glorreichen Geist, der der barmherzigste und wohltatigste Herrscher
des Universums und aller Geschopfe darin ist! , Das geheime Wissen des GroBen Schottischen
Meisters bezieht sich auf die Kombination und Transmutation verschiedener Substanzen; davon
solltest du dir eine klare Vorstellung und ein richtiges Verstandnis verschaffen, solltest du
wissen, dass alle Materie und alle materiellen Substanzen aus Kombinationen von drei
verschiedenen Substanzen bestehen, die aus den vier Elementen gewonnen werden, welche
drei Substanzen in Kombination sind: erstens &, Salz, von diesen é, Schwefel, und hergestellt als
Feststoff &, Geist. Die ty, die zweiten dampfformigen Partikel. Diese drei zusammengesetzten
Substanzen wirken machtig zusammen; und darin besteht der wahre Prozess der Transmutation
von Metallen. , Auf diese drei Substanzen verweisen die drei goldenen Becken, in dem ersten der
Buchstabe M.. eingraviert war, in dem zweiten der Buchstabe G.. und in dem dritten nichts. Das
erste, M., ist der Anfangsbuchstabe des hebraischen Wortes Malakh, das Salz bedeutet; und
der zweite, G.., des hebraischen Wortes Geparaith, das Schwefel bedeutet; und da esim
Hebraischen kein Wort gibt, um den dampfformigen und immateriellen Geist auszudrucken, gibt
es im dritten Becken keinen Buchstaben. ,, Mit diesen drei Hauptsubstanzen kdnnen Sie die
Transmutation von Metallen bewirken, was mit Hilfe der funf Punkte oder Regeln der
schottischen Meisterschaft geschehen muss. ,, Der Punkt des ersten Meisters zeigt uns das
eherne Meer, in dem immer Regenwasser sein muss; und aus diesem Regenwasser extrahieren
die schottischen Meister die erste Substanz, ndmlich Salz; dieses Salz muss anschlieBend einer
siebenfachen Verarbeitung und Reinigung unterzogen werden, bevor es richtig zubereitet wird.
Diese siebenfache Reinigung wird durch die sieben Stufen von Salomons Tempel symbolisiert,
deren Symbol uns durch den ersten Punkt oder die erste Regel der schottischen Meister geliefert
wird. ,Nachdem Sie die erste Substanz zubereitet haben, mussen Sie die Zweite - Schwefel -
aus reinstem Gold zubereiten, dem dann das gereinigte oder himmlische Salz hinzugefligt
werden muss. Sie mussen gemischt werden, wie es die Kunst vorschreibt, und dann in ein Gefal3
in Form eines SCHIFFES gegeben werden, in dem es, wie die Arche Noah, einhundertfunfzig Tage
lang auf dem Wasser verbleiben und auf den ersten feuchten, warmen Grad des Feuers gebracht
werden soll, damit es verfaulen und die mineralische Garung bewirken kann. Dies ist der zweite
Punkt oder die zweite Regel der schottischen Meister.” Wenn Sie bedenken, mein Bruder, dass
es fur niemanden maoglich war, sich vorzustellen, dass entweder gewohnliches Salz oder
Salpeter aus Regenwasser oder Schwefel aus reinem Gold gewonnen werden kénnten, werden
Sie zweifellos vermuten, dass in diesen Worten eine geheime Bedeutung verborgen war. Die
Kabbala betrachtet den immateriellen Teil des Menschen als dreifach, bestehend aus
NEPHESCH, RUACH und NESCHAMAH, Psyche, Spiritus und Mens oder Seele, Geist und
Intellekt. Es gibt sieben Heilige Palaste, sieben Himmel und sieben Throne; und Seelen werden
gereinigt, indem sie durch sieben Spharen aufsteigen. Ein Schiff heiBt auf Hebraisch Ani; und
dasselbe Wort bedeutet Ich, Mich oder Mich selbst.



Das RITUAL geht weiter:

»Die dritte Operation besteht darin, die so erhaltene Substanz zu vervielfaltigen, was durch
Zugabe des belebten, flichtigen Geistes geschieht; was mit Hilfe des Wassers des Himmlischen
Salzes sowie mit dem Salz geschieht, das taglich sehr sorgfaltig hinzugefugt werden muss, und
wobei streng darauf zu achten ist, weder zu viel noch zu wenig zuzugeben; denn wenn Sie zu viel
hinzuflgen, zerstoren Sie diese wachsende und sich vermehrende Substanz; und wenn Sie zu
wenig hinzufligen, wird sie sich selbst verzehren und zerstéren und schrumpfen, da sie nicht
genugend Substanz flr ihre Erhaltung hat.

Dieser dritte Punkt oder diese Regel der schottischen Meister gibt uns das Emblem des Baus
des Turms von Babel, das von unseren schottischen Meistern verwendet wurde, weil die Arbeit
aufgrund von UnregelmaBigkeiten und dem Mangel an angemessener Proportion und Harmonie
gestoppt wurde und die Arbeiter nicht weitermachen konnten.

»Als nachstes folgt die vierte Operation, dargestellt durch den kubischen Stein, dessen Flachen
und Winkel alle gleich sind. Sobald die Arbeit den erforderlichen Punkt der Vervielfaltigung
erreicht hat, muss sie dem dritten Grad des Feuers unterzogen werden, in dem sie die
angemessene Proportion der Starke und Substanz der metallischen Partikel des kubischen
Steins erhalt. Dies ist der vierte Punkt oder die vierte Regel der schottischen Meister.
»ochlieBlich kommen wir zur funften und letzten Operation, die uns durch den Flammenden
Stern angezeigt wird. Nachdem die Arbeit zu einem ordnungsgemaBen Ergebnis geworden ist,
Wenn die Substanz verbrannt ist, muss sie dem vierten und starksten Feuergrad ausgesetzt
werden, in dem sie drei* siebenundzwanzig Stunden verbleiben muss, bis sie vollstandig gluht.
Dadurch wird sie zu einer hellen und glanzenden Tinktur, mit der die leichteren Metalle durch die
Verwendung von einem Teil auf tausend des Metalls verandert werden konnen.

Daher zeigt uns dieser Flammende Stern den flinften und letzten Punkt der schottischen
Meister. ,,Sie sollten praktisch die funf Punkte oder Regeln des Meisters durchlaufen und durch
die Verwendung von einem Teil auf tausend Metalle umwandeln und veredeln.” Sie konnen dann
in Wirklichkeit sagen, dass |hr Alter tausend Jahre betragt.“ In der Rede des Grades werden
folgende Hinweise auf seine wahre Bedeutung: ,,Die drei Abteilungen gegeben des Tempels, der
auBere Hof, das Heiligtum und das Allerheiligste, bezeichnen die drei Prinzipien.“ Unsere
heiligen Orden, die auf das Wissen der Moral hinweisen und jene praktischsten Tugenden
lehren, die von der Menschheit praktiziert werden sollten. Daher sind die sieben Stufen, die zum
auBeren Hof des Tempels fuhren, das Sinnbild des siebenfachen Lichts, das wir besitzen
mussen, bevor wir den Gipfel des Wissens erreichen kdnnen, in dem die letzten Grenzen
unseres Ordens liegen. ,,Im ehernen Meer sollen wir uns symbolisch von allen Verunreinigungen,
allen Fehlern und unrechtmaBigen Handlungen reinigen, sowohlvon jenen, die durch
Fehleinschatzung und falsche Meinung begannen, als auch von jenen, die absichtlich begonnen
wurden; Denn sie hindern uns gleichermaBen daran, zur Erkenntnis der Wahren Weisheit zu
gelangen. Wir mussen unsere Herzen grundlich bis ins Innerste reinigen und lautern, bevor wir
diesen Flammenden Stern, das Sinnbild der gottlichen und glorreichen Shekinah oder
Gegenwart Gottes, betrachten kdnnen; Bevor wir es wagen durfen, uns dem Thron der hochsten
Weisheit zu nahern.“ Im Grad des Wahren Freimaurers [Le Vrai Macon], der auf der Titelseite
seines Rituals als 23. Grad der Freimaurerei oder 12. der 5. Klasse bezeichnet wird, zeigt das
Zeichenbrett ein leuchtendes Dreieck mit einem groBen Yod in der Mitte. ,,Das Dreieck”, so heiBt
es im Ritual, ,reprasentiert einen Gott in drei Personen; und das groBe Yod ist der
Anfangsbuchstabe des letzten Wortes. Der dunkle Kreis reprasentiert das Chaos, das Gott am
Anfang schuf. Das Kreuz im Kreis ist das Licht, mit dessen Hilfe er das Chaos entwickelte. ,,Das
Quadrat, die vier Elemente, in die es aufgeldst wurde.



»Das Dreieck wiederum, die drei Prinzipien [Salz, Schwefel und Quecksilber], die durch die
Vermischung der Elemente entstanden.

» Gott erschafft; die Natur produziert; die Kunst vervielfaltigt sich. Gott schuf das Chaos; die
Natur brachte es hervor; Gott, die Natur und die Kunst haben es perfektioniert. Der Altar der
Dufte zeigt das Feuer, das auf die Natur angewendet werden soll. Die beiden Turme sind die
beiden Ofen, feucht und trocken, in denen es bearbeitet werden soll. Die Schale ist die
Eichenform, die das philosophische Ei umschlieBen soll. Die beiden von einem Kreuz Uberragten
Figuren sind die beiden Vasen, Natur und Kunst, in denen die Doppelehe der weien Frau mit
dem roten Diener vollzogen werden soll, aus der ein duBerst machtiger Konig hervorgehen wird.
Chaos bedeutet universelle Materie, formlos, aber flr alle Formen empfanglich. Form ist das
Licht, das in den Samen aller Arten eingeschlossen ist; und sein Zuhause ist der universelle
Geist. Um an universeller Materie zu arbeiten, verwenden Sie das innere und duBere Feuer: Es
ergeben sich die vier Elemente, die Principia Principiorum und Inmediata; Feuer, Luft, Wasser,
Erde. Diese Elemente haben vier Qualitaten — das Warme und Trockene, das Kalte und Feuchte.
Zwei gehoren zu jedem Element: Das Trockene und Kalte zur Erde; das Kalte und Feuchte zum
Wasser; das Feuchte und Warme zur Luft; und das Warme und Trockene zum Feuer: wobei sich
das Feuer mit der Erde verbindet; alle Elemente bewegen sich, wie Hermes sagte, in Kreisen.
»Aus der Mischung der vier Elemente und ihrer vier Qualitaten ergeben sich die drei Prinzipien:
Quecksilber, Schwefel und Salz. Dies sind die philosophischen, nicht die vulgaren. ,,Das
philosophische Quecksilber ist ein Wasser und ein GEIST, der die Sonne auflést und sublimiert;
der philosophische Schwefel ein Feuer und eine Seele, die sie besanftigt und farbt; das
philosophische Salz eine Erde und ein KORPER, der sie gerinnen und fixieren lisst; und das
Ganze geschieht im Schof der Luft. ,Aus diesen drei Prinzipien resultieren die vier duplizierten
Elemente oder die GroBen Elemente Quecksilber, Schwefel, Salz und Glas; zwei davon sind
flichtig, das Wasser [Quecksilber] und die Luft [Schwefel], die Ol ist; denn alle Substanzen, die
in ihrer Natur flissig sind, meiden das Feuer, das dem einen [Wasser] nimmt und das andere
[Ol] verbrennt; aber die anderen beiden sind trocken und fest, namlich das Salz, in dem Feuer
enthalten ist, und die reine Erde, die das Glas ist; auf Bei beiden hat das Feuer keine andere
Wirkung, als sie zu schmelzen und zu ldutern, es sei denn, man verwendet flussiges Alkali; denn
so wie jedes Element aus zwei Qualitaten besteht, so haben diese groBen duplizierten Elemente
jeweils Anteil an zwei der einfachen Elemente oder, genauer gesagt, an allen vier, je nach dem
groBeren oder geringeren Grad jedes einzelnen — das Quecksilber hat mehr Anteil am Wasser,
dem es zugeordnet ist; das Ol oder der Schwefel mehr an der Luft; das Salz am Feuer und das
Glas an der Erde, die rein und klar im Zentrum aller Elementarzusammensetzungen zu finden ist
und sich als letztes von den anderen lost. ,,Die vier Elemente und drei Prinzipien wohnen in allen
Verbindungen, tierischen, pflanzlichen und mineralischen, aber in einigen starker als in
anderen. ,Das Feuer gibt ihnen Bewegung, die Luft Empfindung, das Wasser Nahrung und die
Erde Lebensunterhalt. ,,Die vier duplizierten Elemente erzeugen DEN STEIN, wenn man darauf
achtet, sie mit der richtigen Menge Feuer zu versorgen und sie entsprechend ihrem naturlichen
Gewicht zu kombinieren. Zehn Teile Luft ergeben einen Teil Wasser, zehn Teile Wasser einen Teil
Erde und zehn Teile Erde einen Teil Feuer; das Ganze durch das aktive Symbol des einen und das
passive Symbol des anderen, wodurch die Umwandlung der Elemente bewirkt wird.“ Die
Anspielung des Rituals bezieht sich hier offensichtlich auf die vier Welten der Kabbala. Die zehn
Sephiroth der Welt Briah stammen von Malakoth ab, der letzten der zehn Emanationen der Welt
Aziluth; die zehn Sephiroth der Welt Yezirah stammen von Malakoth von Briah und die zehn der
Welt Asian stammen von Malakoth von Yezirah. Das Passwort des Grades lautet Metralon, eine
Verfalschung von METATRON, dem Cherub, der zusammen mit Sandalphon in der Kabbala der
oberste Engel ist. Die aktiven und passiven Symbole sind mannlich und weiblich.



Das Ritual geht weiter: ,Dadurch ist klar, dass wir im GroBen Werk zehn Teile philosophischen
Merkur auf einen Teil Sonne oder Mond verwenden mussen. Dies wird durch Lésung und
Koagulation erreicht. Diese Worte bedeuten, dass wir den Korper auflosen und den Geist
gerinnen lassen mussen. Diese Vorgange werden durch das feuchte und trockene Bad bewirkt.
Von den Farben ist Schwarz die Erde, Weif3 das Wasser, Blau die Luft und Rot das Feuer. Darin
sind auch sehr groBe Geheimnisse und Mysterien enthalten. ,,Die im ,GroBen Werk’
verwendeten Gerate bestehen aus dem Feuchtbad, dem Trockenbad, den Vasen der Natur und
der Kunst, der Schale aus Eiche, Lutum sapientiae, dem Siegel des Hermes, der Rohre, der
physischen Lampe und dem Eisenstab. , Das Werk wird in siebzehn philosophischen Monaten
vollendet, je nach der Mischung der Zutaten. Die daraus gewonnenen Vorteile sind zweierlei Art
— einer betrifft die Seele, der andere den Korper. Der erstere besteht darin, Gott, die Natur und
uns selbst zu erkennen; und die fur den Korper sind Reichtum und Gesundheit.

»Der Eingeweihte durchquert Himmel und Erde. Der Himmel ist die Welt, die der Intelligenz
offenbar ist, unterteilt in Paradies und Hoélle; die Erde ist die Welt, die den Sinnen offenbar ist,
ebenfalls unterteilt in das Himmlische und das der Elemente. ,, Es gibt Wissenschaften, die
speziell mit jeder von ihnen verbunden sind. Die eine ist gewdhnlich und allgemein, die andere
mystisch und geheim. Die durch den Intellekt erkennbare Welt hat die hermetische Theologie
und die Kabbala; die himmlische Astrologie; und die der Elemente, die Chemie, die durch ihre
durch Feuer bewirkten Zersetzungen und Trennungen alle verborgensten Geheimnisse der Natur
in den drei Arten zusammengesetzter Substanzen enthillt. Diese letzte Wissenschaft wird

» Hermetik“ oder ,,Die Durchfiihrung des groBen Werks“ genannt. Das Ritual des Grades der
kabbalistischen und hermetischen Rose enthalt diese Passagen: ,, Die wahre Philosophie, die
Salomon kannte und praktizierte, ist die Grundlage, auf der die Freimaurerei beruht. Unsere
alten Freimaurer haben den wichtigsten Punkt dieser gottlichen Kunst vor uns verborgen, unter
hieroglyphischen Zeichen, die fur alle Sinnlosen, Bosen und Ehrgeizigen nichts als Ratsel und
Parabeln sind. ,, Derjenige wird tUberaus gliicklich sein, der durch muhevolle Arbeit diesen
heiligen Ort der Aufbewahrung entdeckt, in dem die erhabene Wahrheit ganz nackt verborgen
ist; denn er kann sicher sein, dass er das Wahre Licht, die Wahre Gluckseligkeit, das Wahre
Himmlische Gut gefunden hat. Dann kann man wahrhaftig sagen, dass er einer der Wahren
Auserwahlten ist; denn es ist die einzige wahre und erhabenste Wissenschaft von allen, nach
der ein Sterblicher streben kann: Seine Tage werden verlangert und seine Seele von allen Lastern
und Verderbtheit befreit; in die“ (es wird hinzugefligt, um zu tauschen, als ob aus Angst zu viel
enthullt wirde), ,,die Menschheit oft durch Armut gefihrt wird.” Da sich die Symbolik der Halle
und die Sprache des Rituals gegenseitig erklaren, sollte hier angemerkt werden, dass in diesem
Grad die Saulen der Halle, 12 an der Zahl, wei3 mit Schwarz und Rot durchsetzt sind. Die
Vorhénge sind schwarz und dariiber karmesinrot. Uber dem Thron befindet sich ein groBer Adler
in Gold auf schwarzem Grund. In der Mitte des Baldachins der Flammende Stern in Gold mit
dem Buchstaben Yod in der Mitte. Rechts und links vom Thron befinden sich die Sonne in Gold
und der Mond in Silber. Der Thron wird Uber drei Stufen erklommen. Die Halle und der Vorraum
werden jeweils von zehn Lichtern beleuchtet, und ein einziges befindet sich am Eingang. Die
Farben Schwarz, WeiB und Karmesinrot erscheinen in der Kleidung; und der Schlussel und die
Waage gehoren zu den Symbolen. Die Aufgabe des zweiten GroBpriors besteht laut Ritual darin,
»ZU sehen, ob das Kapitel hermetisch versiegelt ist; ob die Materialien und die Elemente bereit
sind; ob das Schwarz dem WeiBen Platz macht und das WeiB dem Roten.” ,Sei fleiBig®, heiBt es,
»~wie der Stern und beschaffe das Licht der Weisen und verbirg dich vor den dummen Profanen
und den Ehrgeizigen und sei wie die Eule, die nur nachts sieht und sich vor heimtlckischer
Neugier verbirgt.“



»Wenn die Sonne jedes seiner Hauser betritt, sollte sie dort von den vier Elementen empfangen
werden, die du sorgfaltig einladen musst, dich zu begleiten, damit sie dir bei deinem Vorhaben
helfen konnen; denn ohne sie ware das Haus melancholisch: deshalb wirst du ihm die vier
Elemente zum Schwelgen geben. Wenn er seine zwolf Hauser besucht und gesehen hat, wie du
ihn dort aufmerksam empfangst, wirst du einer seiner Lieblinge werden und er wird dich an all
seinen Gaben teilhaben lassen. Die Materie wird dann keine Macht mehr Uber dich haben; du
wirst sozusagen kein Bewohner der Erde mehr sein; aber nach gewissen Zeitrdumen werden Sie
ihm einen Korper zuriickgeben, der ihm gehort, und an seiner Stelle einen ganz und gar
Spirituellen Kérper annehmen. Materie gilt dann als tot fur die Welt. ,, Deshalb muss sie
wiederbelebt und aus ihrer Asche wiedergeboren werden, was Sie durch die Vegetation des
Lebensbaums bewirken werden, der uns durch den Akazienzweig reprasentiert wird. Wer auch
immer lernt, dieses groBe Werk zu verstehen und auszufihren, wird GroBes wissen, sagen die
Weisen des Werkes; aber wann immer Sie sich vom Mittelpunkt des Quadrats und des
Kompasses entfernen, werden Sie nicht mehr erfolgreich arbeiten kdonnen. ,,Ein weiteres Juwel
ist fur Sie notwendig und kann bei bestimmten Unternehmungen nicht relevant sein.“ Es ist das
sogenannte kabbalistische Pantakel ... Dieses tragt die Macht, die Geister der Elemente zu
befehligen. Sie missen wissen, wie man es verwendet, und das werden Sie durch Beharrlichkeit
lernen, wenn Sie die Wissenschaft unserer Vorganger, der Weisen, lieben. , Ein groBer schwarzer
Adler, der Konig der Vogel. Er allein kann die Sonne entziinden, die in ihrer Natur materiell ist,
keine Form hat und doch durch ihre Form Farbe entwickelt. Das Schwarz ist ein vollstandiger
Vorbote der Arbeit: Es verandert die Farbe und nimmt eine naturliche Form an, aus der eine
strahlende Sonne hervorgehen wird. ,, Die Geburt der Sonne wird immer durch ihren Stern
angekundigt, der durch den flammenden Stern reprasentiert wird, den Sie an seiner feurigen
Farbe erkennen werden; und ihm folgt auf seinem Lauf der silberne Glanz des Mondes. , Ein
Rohquader ist der formlose Stein, der vorbereitet werden muss, um mit der philosophischen
Arbeit zu beginnen; und der entwickelt werden muss, um seine Form von dreieckig zu kubisch zu
andern, nachdem Salz, Schwefel und Quecksilber mithilfe von Winkel, Wasserwaage, Lot und
Waage und all den anderen Freimaurerwerkzeugen, die wir symbolisch verwenden, von ihm
getrennt wurden. ,Hier kbnnen wir sie fur philosophische Zwecke verwenden, um ein wohl
proportioniertes Gebaude zu errichten, durch das Sie das Rohmaterial hindurchfuhren mussen,
analog zu einem Kandidaten, der seine Einweihung in unsere Mysterien beginnt.“ Wenn wir
bauen, mussen wir alle Regeln und Proportionen einhalten, denn sonst kann der Geist des
Lebens nicht darin wohnen. So werden Sie den groBen Turm bauen, in dem das Feuer der
Weisen oder mit anderen Worten das Feuer des Himmels brennen soll; sowie das Meer der
Weisen, in dem Sonne und Mond baden sollen. Das ist das Becken der Reinigung, in dem sich
das Wasser der himmlischen Gnade befindet, Wasser, das die Hande nicht beschmutzt,
sondern alle leprakranken Korper reinigt. ,Lasst uns daran arbeiten, unseren Bruder zu
unterweisen, damit es ihm durch seine Miuhe gelingt, das Lebensprinzip zu entdecken, das in
der Tiefe der Materie enthalten ist und unter dem Namen Alkahest bekannt ist.“ Der machtigste
Name der Gottheit ist ADONAI. Seine Macht besteht darin, das Universum in Bewegung zu
versetzen; und die Ritter, die das Gliick haben, es mit Gewicht und MaB zu besitzen, werden alle
Krafte, die es bewohnen, zur Verfugung haben, die Elements und die Kenntnis aller Tugenden
und Wissenschaften, die der Mensch erkennen kann. Durch seine Kraft wirden sie erfolgreich
das primare Metall der Sonne entdecken, das in sich das Prinzip des Keims enthalt und mit dem
wir uns verbinden konnen, sowie sechs andere Metalle, von denen jedes die Prinzipien und den
primitiven Samen des groBen philosophischen Werks enthalt.



»,Die sechs anderen Metalle sind Saturn, Jupiter, Mars, Venus, Merkur und Luna; allgemein
bekannt als Blei, Zinn, Eisen, Kupfer, Quecksilber und Silber. Gold ist nicht enthalten, da esin
seiner Natur kein Metallist. Es ist ganz Geist und unverganglich; deshalb ist es das Symbol der
Sonne, die Uber das Licht herrscht. , Der belebende Geist, Alkahest genannt, hat in sich die
generative Tugend, den dreieckigen kubischen Stein zu erzeugen, und enthalt in sich alle
Tugenden, um die Menschen in dieser und der nachsten Welt glucklich zu machen. Um zur
Zusammensetzung dieses Alkahest zu gelangen, beginnen wir damit, uns mit der Wissenschaft
der Vereinigung der vier Elemente zu beschaftigen, die aus den drei Naturreichen Mineral,
Pflanze und Tier abgeleitet werden sollen; deren Regel, MaB, Gewicht und Gleichgewicht haben
jeweils ihren eigenen Schlissel. Dann beschaftigen wir in einer Arbeit die Tiere, Pflanzen und
Mineralien, jedes zu seiner Zeit, die den Raum der Hauser der Sonne bilden, wo sie alle
erforderlichen Tugenden haben. ,,Jedem Himmlischen Haus wird etwas aus jedem der drei
Naturreiche zugewiesen, damit alles in Ubereinstimmung mit gesunden philosophischen Regeln
getan werden kann; und dass alles zur rechten Zeit und am rechten Ort grindlich gereinigt
werden kann, um am Hochzeitstisch des Brautigams und der sechs Jungfrauen, die die
mystische Schaufel halten, ohne ein gewohnliches Feuer, sondern mit einem elementaren Feuer
prasentiert zu werden, das in erster Linie durch Anziehung und durch Verdauung im
philosophischen Bett entsteht, das von den vier Elementen erleuchtet wird. ,,Beim Bankett der
Brautleute werden die Speisen, nachdem sie grindlich gereinigt sind, in Salz, Schwefel, Spiritus
und Ol serviert; eine ausreichende Menge davon wird jeden Monat eingenommen und damit
vermischt, mithilfe der Waage Salomons, des Alkahest, um sie den Brautleuten zu servieren,
wenn sie auf das Hochzeitsbett gelegt werden, um dort ihren Embryo zu zeugen und fur die
Menschheit ungeheure Schatze zu produzieren, die so lange Bestand haben werden, wie die
Welt besteht. ,, Nur wenige sind in der Lage, sich an dieser groBen Arbeit zu beteiligen. Nur die
wahren Freimaurer dirfen mit Recht danach streben; und selbst von ihnen nur sehr wenige sind
wurdig, es zu erlangen, weil die meisten von ihnen die Claviculae und ihren Inhalt nicht kennen
und auch nicht das Pantakel Salomons, das lehrt, wie man an dem groBen Werk arbeitet. ,,Das
Gewicht, das Salomon mit seiner Waage hob, war 1, 2, 3, 4, 5; das enthalt 25 mal Eins, 2 mal 2; 3
mal 3; 4 mal 4; 5 mal 5 und einmal 9; diese Zahlen beinhalten also die Quadrate von 5 und 2, die
Kubikzahlvon 2, das Quadrat des Quadrats von 2 und das Quadrat von 3.“ Insofern ist das Ritual
in den darin erwahnten Zahlen eine Anspielung auf das 47. Problem von Euklid, ein Symbol der
Blauen Freimaurerei, das dort vollig fehl am Platz ist und dessen Bedeutung unbekannt ist. Da
die Basis des rechtwinkligen Dreiecks 3 und die Senkrechte 4 ist, ist die Hypothenuse 5, gemaR
der Regel, dass die Summe der Quadrate der beiden ersteren gleich dem Quadrat der letzteren
ist—3x3ist9;und 4 x 4, 16; und 9 + 16 ist 25, das Quadrat von 5. Das Dreieck enthalt in seinen
Seiten die Zahlen 1, 2 und 3. Die Senkrechte ist das Mannliche; die Basis das Weibliche; die
Hypothenuse das Produkt der beiden.

Das Fluchtige zu fixieren, bedeutet in der hermetischen Sprache, den Geist zu materialisieren;
das Fixierte zu verflichtigen bedeutet, die Materie zu vergeistigen. Um das Subtile vom Groben
zu trennen, muss man in der ersten Operation das rein innerlich ist, ist es, unsere Seele von
allen Vorurteilen und allen Lastern zu befreien. Dies wird durch die Verwendung des
philosophischen SALZES, das heiBt der WEISHEIT, des MERKUR, das heiBt der personlichen
Begabung und Arbeit, und des SCHWEFELS, der die Lebensenergie und den Eifer des Willens
darstellt, erreicht. So gelingt es uns, selbst solche Dinge von geringstem Wert und sogar die
schmutzigen Dinge der Erde in spirituelles Gold zu verwandeln. In diesem Sinne mussen wir die
Parabeln der hermetischen Philosophen und der Propheten der Alchemie verstehen; aberin
ihren Werken mussen wir, wie im GroBen Werk, das Subtile vom Groben, das Mystische vom
Positiven, Allegorie von Theorie geschickt trennen.



Wenn Sie sie mit Freude und Verstandnis lesen mochten, mussen Sie sie zunachst allegorisch in
ihrer Gesamtheit verstehen und dann von den Allegorien zu den Realitaten hinabsteigen, und
zwar uber die Entsprechungen oder Analogien, die in dem einzelnen Dogma angegeben sind:
»Was oben ist, ist wie das, was unten ist; und was unten ist, ist wie das, was oben ist.“ Die
Abhandlung ,,Minerva Mundi“, die Hermes Trismegistus zugeschrieben wird, enthalt unter den
poetischsten und tiefgrindigsten Allegorien das Dogma der Selbsterschaffung der Wesen oder
des Gesetzes der Schépfung, das aus der Ubereinstimmung zweier Kréfte resultiert, die die
Alchemisten das Fixe und das Flichtige nannten und die im Absoluten Notwendigkeit und
Freiheit sind. Wenn die Meister der Alchemie sagen, dass nur wenig Zeit und Aufwand
erforderlich sind, um die Werke der Wissenschaft zu vollbringen, wenn sie vor allem behaupten,
dass nur ein einziges GefaB erforderlich ist, wenn sie vom groBen und einzigen Ofen sprechen,
den alle benutzen kdnnen, der fur alle Menschen erreichbar ist und den die Menschen besitzen,
ohne es zu wissen, spielen sie auf die philosophische und moralische Alchemie an. Tatsachlich
kann ein starker und entschlossener Wille in kurzer Zeit vollige Unabhangigkeit erlangen; und wir
alle besitzen dieses chemische Instrument, den groBen und einzigen Athanor oder Ofen, der
dazu dient, das Subtile vom Groben und das Feste vom Fluchtigen zu trennen. Dieses
Instrument, vollstandig wie die Welt und genau wie die Mathematik selbst, wird von den Weisen
mit dem Emblem des Pentagramms oder Sterns mit funf Zacken bezeichnet, dem absoluten
Zeichen menschlicher Intelligenz. Das Ende und die Vollendung des GroBen Werkes werden in
der Alchemie durch ein Dreieck mit einem daruber liegenden Kreuz ausgedruckt: und der
Buchstabe Tau, der letzte des Heiligen Alphabets, hat dieselbe Bedeutung. Das ,elementare
Feuer®, das hauptsachlich durch Anziehung entsteht, ist offensichtlich Elektrizitat oder die
elektrische Kraft, die sich ursprunglich als Magnetismus entwickelt hat und in der vielleicht das
Geheimnis des Lebens oder die Lebenskraft liegt. Paracelsus, der groBe Reformator der Medizin,
entdeckte den Magnetismus lange vor Mesmer und trieb diese leuchtende Entdeckung oder
vielmehr diese Einfuhrung in die Magie der Alten, die die groBe magische Kraft besser
verstanden als wir, bis zu ihren letzten Konsequenzen. Sie verstanden das Astrallicht, Azoth, den
universellen Magnetismus der Weisen, nicht als ein tierisches und besonderes Fluidum, das nur
von bestimmten besonderen Wesen ausgeht. Die vier Elemente, die vier symbolischen Tiere und
die wiederholten Prinzipien entsprechen einander und werden von den hermetischen
Freimaurern folgendermaBen angeordnet:

AZOTH.
LUFT.

Der Adler.

Schwefel.
Der Lowe.

Feuer.

Salz.
Der Stier.

Erde.



Merkur.
Der Mensch.

Wasser.

Luft und Erde reprasentieren das mannliche Prinzip; und Feuer und Wasser gehdren zum
weiblichen Prinzip. Diesen vier Formen entsprechen die folgenden vier philosophischen Ideen.

Geist: Materie: Bewegung: Ruhe.

Die Alchemie reduziert diese vier Dinge auf drei:

Das Absolute: das Fixe: das Flichtige.

Vernunft: Notwendigkeit: Freiheit: sind die Synonyme dieser drei Worter.

Da alle groBen Mysterien Gottes und des Universums so im Ternaren verborgen sind, erscheint
es uberall in der Freimaurerei und in der hermetischen Philosophie unter seiner Maske der
Alchemie. Es erscheint dort, wo Freimaurer es nicht vermuten; um die Lehre vom Gleichgewicht
der Gegensatze und der daraus resultierenden Harmonie zu lehren. Das doppelte Dreieck
Salomons wird von Johannes auf bemerkenswerte Weise erklart: Es gibt, sagt er, drei Zeugen im
Himmel — den Vater, das Wort und den Heiligen Geist; und drei Zeugen auf Erden — Atem, Wasser
und Blut. Damit stimmt er mit den Meistern der hermetischen Philosophie Uberein, die ihrem
Schwefel den Namen Ather, ihrem Merkur den Namen philosophisches Wasser und ihrem Salz
den Namen Drachenblut oder Menstruum der Erde geben. Das Blut oder Salz entspricht durch
Opposition dem Vater; das Azothic- oder Mercurial-Wasser dem Wort oder Logos und der Atem
dem Heiligen Geist. Aber die Dinge des hohen Symbolismus kénnen nur von den wahren Kindern
der Wissenschaft gut verstanden werden. Die Alchemie hat ihre symbolische Triade aus Salz,
Schwefel und Quecksilber — der Mensch besteht nach Ansicht der hermetischen Philosophen
aus Korper, Seele und Geist. Die Taube, der Rabe und der Phonix sind eindrucksvolle Symbole
far Gut und Bose, Licht und Dunkelheit und die Schénheit, die aus dem Gleichgewicht der
beiden resultiert. Wenn Sie die wahren Geheimnisse der Alchemie verstehen mochten, mussen
Sie die Werke der Meister mit Geduld und FleiB studieren. Jedes Wort ist oft ein Ratsel; und wer
in Eile liest, wird das Ganze absurd erscheinen. Selbst wenn sie zu lehren scheinen, dass das
GroBe Werk die Reinigung der Seele ist und sich daher nur mit Moral befasst, verbergen sie meist
ihre Bedeutung und tauschen alle auBer den Eingeweihten. Yod [y oder y] wird in der Kabbala als
Opifex bezeichnet, Arbeiter der Gottheit. Es ist, sagt die Porta Coelorum, einzeln und
ursprunglich, wie eins, das das erste unter den Zahlen ist; und wie ein Punkt, der erste vor allen
Korpern. In Langsrichtung bewegt, erzeugt es eine Linie, die Vau ist, und diese seitwarts bewegt
erzeugt eine Oberflache, die Daleth ist. So wird Vau [w] zu Daleth [d]; denn die Bewegung
tendiert von rechts nach links; und alle Kommunikation erfolgt von oben nach unten. Die Flle
von Yod, das heiBt der Name dieses Buchstabens, buchstabiert, ist dwy, Y-O-D. Vau [das 6
darstellt] und Daleth [4] sind 10; wie Yod ihr Prinzip. Yod, sagt die Siphra de Zeniutha, ist das
Symbol der Weisheit und des Vaters. Das Prinzip, das Vater genannt wird, sagt die Idra Suta, ist
in Yod enthalten, das vom Heiligen Einfluss nach unten flieBt, weshalb Yod der geheimste aller
Buchstaben ist; denn erist der Anfang und das Ende aller Dinge. Die himmlische Weisheit ist
Yod; und alle Dinge sind in Yod enthalten, der deshalb Vater der Vater oder der Erzeuger des
Universalen genannt wird. Das Prinzip aller Dinge wird das Haus aller Dinge genannt: weshalb
Yod der Anfang und das Ende aller Dinge ist; wie geschrieben steht: ,,Du hast alle Dinge in
Weisheit erschaffen.”



Denn das All wird Weisheit genannt; und in ihr ist das All enthalten; und die Zusammenfassung
aller Dinge ist der Heilige Name. Yod, sagt die Siphra de Zeniutha, die den Vater bezeichnet,
nahert sich dem Buchstaben Er, der die Mutter ist; und durch die Kombination dieser beiden
wird jener leuchtende Einfluss bezeichnet, mit dem Binah von der himmlischen Weisheit
durchdrungen ist. Im Namen [warum], sagt derselbe, sind der Vater, die Mutter und
Microprosopos, ihr Nachkomme, enthalten. Er, von Vau befruchtet, brachte Microprosopos oder
Seir Anpin hervor. Weisheit, Hakemah, ist das Prinzip aller Dinge: Sie ist der Vater der Vater und
in ihr sind der Anfang und das Ende aller Dinge. Microprosopos, das zweite Universale, ist das
Ergebnis von Weisheit, dem Vater, und Binah, der Mutter, und besteht aus den sechs
Nummerierungen Geburah, Gedulah und Tephareth Netsach, Hod und Yesod. Er wird in der
Gestalt eines Menschen dargestellt und soll zunachst den Platz eingenommen haben, der
spater von der Welt Briah [der Schopfung] eingenommen wurde, spater aber in die aziluthische
Sphéare erhoben worden sein und Weisheit, Intelligenz und Erkenntnis [Daath] von der
himmlischen Weisheit und Intellektualitat erhalten haben. Vau bezeichnet in dem
dreiwortlichen Wort diese sechs Mitglieder von Microprosopos. Denn letzteres ist nach dem
Vorbild von Macroprosopos geformt, aber ohne Kether, den Willen, der im ersten Prototyp oder
Universal verbleibt; obwohl er mit einem Teil der gottlichen intellektuellen Kraft und Kapazitat
ausgestattet ist. Das erste Universal verwendet nicht die erste Person und wird in der dritten
Person genannt, ayh, HUA, HE: aber das zweite Universal spricht in der ersten Person, und
verwendet das Wort yna, ANI, I.

Die IDRA RABBA oder Synodus Magna, eines der Biicher des Sohar, sagt: Der Alteste der
Altesten [die absolute Gottheit] ist in Microprosopos. Alle Dinge sind eins: alles war, alles ist,
alles wird sein: es wird weder eine Mutation geben, noch gibt es sie, noch hat sie sie gegeben.
Aber Er hat sich durch die Formungen einer Form angepasst, die alle Formen enthalt, einer
Form, die alle Gattungen umfasst. Diese Form ist Seiner Form ahnlich und ist nicht diese Form,
sondern ihr Analogon: weshalb die menschliche Form die Form von allem ist, was in ihr
enthalten ist, und weil sie alles umfasst, was oben und unten ist. Das Allerheiligste nahm so
Form an, und so wurde Microprosopos gestaltet. Alle Dinge sind in jedem der beiden
Universalien gleichermaBen eins; aber im zweiten sind Seine Wege geteilt, und das Urteil liegt
auf unserer Seite, und auch auf der Seite, die uns zusieht, unterscheiden sie sich. Diese
Geheimnisse werden nur den Schnittern auf dem Heiligen Feld bekannt gemacht. Der
Allerheiligste Alte wird nicht ATHAH, Du, genannt, sondern HUA, Er: aber in Microprosopos, wo
der Anfang der Dinge ist, hat er den Namen ATHAH und auch AB, Vater. Von ihm ist der Anfang,
und er wird Du genannt und ist der Vater der Vater. Er geht aus dem Nicht-Ens hervor und ist
daher jenseits der Erkenntnis. Weisheit ist das Prinzip des Universums, und von ihr gehen
zweiunddreiBig Wege ab: und in ihnen ist das Gesetz enthalten, in zweiundzwanzig Buchstaben
und zehn Worten. Weisheit ist der Vater der Vater, und in dieser Weisheit findet man den Anfang
und das Ende: weshalb es in jedem Universal eine Weisheit gibt, das eine oben, das andere
unten. Der Kommentar von Rabbi Chajun Vital zur Siphra de Zeniutha sagt: Zu Beginn der
Emanation ging Microprosopos vom Vater aus und vermischte sich mit der Mutter, unter den
Mysterien des Buchstabens h; [He], aufgeldst in wd, das heiBt, Daleth und Vau; wodurch Vau als
Microprosopos bezeichnet wird: weil Vau sechs ist und er aus den sechs Teilen besteht, die
Hakemah und Binah folgen. Und gemaB dieser Vorstellung wird der Vater Vater der Vater
genannt, weil diese Vater von Ihm ausgehen: Gute, Strenge und Schonheit. Microprosopos war
damals wie der Buchstabe Vau im Buchstaben He, weil Er keinen Kopf hatte; aber als Er nun
geboren wurde, wurden ihm durch den Strom goéttlichen Lichts von oben drei Gehirne
geschaffen. Und wie die Welt der Wiederherstellung [nachdem die GefaBe der Sephiroth
unterhalb von Binah zerbrochen waren, damit aus den Fragmenten Boses erschaffen werden



konnte] nach dem Vorbild der Waage eingerichtet ist, so ist sie auch durch und durch in
menschlicher Form gestaltet. Aber Malakoth, Regnum, ist eine vollstandige und getrennte
Person hinter Microprosopos und in Verbindung mit ihm, und die beiden werden Mensch
genannt. Die erste Welt [der Albernheit] konnte nicht fortbestehen und existierte nicht, weil sie
weder menschliche Gestalt noch das System der Waage hatte, wobei die Sephiroth Punkte
waren, einer unter dem anderen. Der erste Adam [Microprosopos, im Unterschied zu
Macroprosopos, dem ersten okkulten Adam] war der Anfang, in dem die zehn Nummerierungen
von der Kraft zur Tat Ubergingen. Microprosopos ist das zweite Gewand oder dazwischen
liegende Medium in Bezug auf den Altesten, der den Namen Tetragrammaton tragt; und er wird
Alohim genannt, weil ersterer absolutes Mitleid ist; wahrend in Macroprosopos seine Lichter die
Natur von Strenge in Bezug auf den alteren Universalen haben; obwohl sie Mitleid in Bezug auf
die Lichter von Malakoth und den drei unteren Welten sind. Alle Gestalten von Macroprosopos
stammen vom ersten Adam; der, um eine zweite Hulle einzulegen, einen einzigen Funken aus
der Sphare der Strenge hervorgehen lieB, aus dessen funf Buchstaben der Name Alohim
entsteht. Gleichzeitig ging aus dem Gehirn eine hochst subtile Luft hervor, die ihren Platz auf der
rechten Seite einnimmt, wahrend der Funke des Feuers auf der linken Seite ist. So vermischen
sich WeiB und Rot nicht, das heit Luft und Feuer, die Gnade und Urteil sind. Microprosopos ist
der Baum der Erkenntnis von Gut und Bdse, wobei seine Strenge das Bose ist. REGNUM, dem
der Name Wort des Herrn gegeben wurde, Uberzieht den Himmel, wie die sechs Mitglieder des
Grades Tephareth genannt werden, und diese werden durch diese hohere Umhullung gebildet
und werden durch sie gebildet. Denn jede Gestalt und Zusammensetzung wird durch
Verschleierung bewirkt, da Verborgenheit hier dasselbe ist wie Manifestation, wobei das
UbermaB an Licht verschleiert wird, damit es in verringerter Intensitit und Starke von denen
darunter empfangen werden kann. Jene sechs Mitglieder, die als in Binah enthalten gedacht
werden, sollen sich in der Welt der Schépfung befinden; wie in Tephareth in der der Bildung; und
wie in Malakoth in der der Herstellung. Vor der Einrichtung des Gleichgewichts war kein Gesicht
dem anderen gegenuber: Microprosopos und seine Frau gingen Riicken an Rucken hervor und
waren doch zusammenhangend. So war es auch oben; bevor der frihere Adam in Mann und
Frau verwandelt und der Zustand des Gleichgewichts hergestellt wurde, standen sich Vater und
Mutter nicht von Angesicht zu Angesicht gegenuber. Denn der Vater bezeichnet die
vollkommenste Liebe; und die Mutter die vollkommenste Strenge. Und die sieben himmlischen
Sohne, die aus ihr hervorgingen, aus Binah, die sieben hervorbrachte, waren alle vollkommenste
Strengen, ohne Verbindung mit einer Wurzel im Allerheiligsten Alten; das heiBt, sie waren alle
tot, zerstort, zerschmettert; aber sie wurden ins Gleichgewicht gebracht, in die Ausgeglichenheit
der okkulten Weisheit, als sie in Mann und Frau, Strenge und Liebe verwandelt wurde, und dann
wurden sie wiederhergestellt, und ihnen wurde eine Wurzel oben gegeben. Der Vater ist Liebe
und Barmherzigkeit, und mit einem reinen und subtilen Aur oder Gute befruchtet er die Mutter,
die Strenge und Strenge der Urteile ist; und das Produkt ist das Gehirn von Microprosopos. Es
wurde, so heiBt es in der Einleitung zum Buch Sohar, von der Gottheit beschlossen, Gut und
Bdse in der Welt zu erschaffen, gemaB dem, was in Jesaja gesagt wird, ,,der das Licht macht und
das BoOse erschafft® Aber das Bose war zunachst okkult und konnte nicht erzeugt und
hervorgebracht werden, auBer durch die Stinde des ersten Adam. Deshalb beschloss er, dass
die zuerst von der Glte ausgehenden Zahlen durch den UbermaBigen Zufluss seines Lichts
zerstort und zerschmettert werden sollten. Seine Absicht war, aus ihnen die Welten des Bosen
zu erschaffen. Die ersten drei sollten jedoch bestehen bleiben und weiterbestehen, sodass
unter den Fragmenten weder Wille, Intellekt, Macht noch die Fahigkeit des Intellekts der Gottheit
zu finden sein sollten. Die letzten sieben Zahlen waren Punkte, wie die ersten drei, die jeweils
unabhangig voneinander existierten und nicht durch Gemeinschaft aufrechterhalten wurden.
Dies war der Grund fur ihr Sterben und ihre Zerschmetterung.



Es gab damals keine Liebe zwischen ihnen, sondern nur eine zweifache Furcht. Die Weisheit
zum Beispiel furchtete, sie konnte wieder zu ihrer Quelle in Kether aufsteigen, und auch, sie
konnte in Binah hinabsteigen. Daher gab es keine Verbindung zwischen zweien auBer Hakemah
und Binah, und diese war unvollkommen und hatte abgewandte Gesichter. Dies ist die
Bedeutung des Sprichworts, dass die Welt durch das Gericht erschaffen wurde, das Furcht ist.
Und so konnte diese Welt nicht bestehen, und die sieben Kénige wurden entthront, bis ihr das
Attribut des Mitleids hinzugefugt wurde und dann eine Wiederherstellung stattfand. Daraus
entstanden Liebe und Vereinigung, und sechs der Teile wurden zu einer Person vereint; denn
Liebe ist das Attribut des Mitleids oder der Barmherzigkeit. Binah brachte die sieben Kénige
hervor, nicht nacheinander, sondern alle zusammen. Der siebte ist Regnum, genannt ein Stein,
der Eckstein, weil auf ihm die Palaste der drei unteren Welten gebaut sind. Die ersten sechs
wurden in Fragmente zerschmettert; aber Regnum wurde zu einer formlosen Masse zerquetscht,
damit die bdsartigen Damonen, die aus den Fragmenten der anderen erschaffen wurden, keine
Korper daraus erhielten, da Korper und Lebenskraft daraus kamen [Nephesch]. Aus den
Fragmenten der GefaBe kam alles Bose; Urteile, trubes Wasser, Unreinheiten, die Schlange und
Adam Belial [Baal]. Aber ihr inneres Licht stieg wieder zu Binah auf und floss dann wieder hinab
in die Welten Briah und Yezirah, um dort Uberbleibsel der Sieben Zahlungen zu bilden. Die
Funken des groBen Einflusses der zerbrochenen Vasen stiegen in die vier spirituellen Elemente
Feuer, Luft, Wasser und Erde herab und von dort in die unbelebten, pflanzlichen, lebenden und
sprechenden Reiche und wurden zu Seelen. Die Gottheit wahlte das passende vom
unpassenden Licht aus und trennte das Gute vom Bdsen. Sie stellte zuerst die Universalitat der
Sieben Konige der Welt Aziluth und danach der drei anderen Welten wieder her. Und obwohlin
ihnen sowohl Gutes als auch Bdses war, entfaltete sich dieses Bose dennoch nichtin der Tat, da
die Strenge, wenn auch abgeschwacht, bestehen blieb; ein Teil davon ist notwendig, um zu
verhindern, dass die Fragmente der Haut aufsteigen. Diese wurden ebenfalls zurtckgelassen,
weil die Verbindung von zweien fur die Fortpflanzung notwendig ist. Und diese Notwendigkeit fur
die Existenz von Strenge ist das Geheimnis der Lust und Warme des Fortpflanzungshungers und
daher der Liebe zwischen Mann und Frau. Wenn die Gottheit, so heit es in der Einleitung, die
Welten nicht erschaffen und dann zerstort hatte, hatte es kein Boses auf der Welt geben kdnnen,
sondern alle Dinge mussten gut gewesen sein. Es hatte weder Belohnung noch Strafe auf der
Welt gegeben. Es hatte keinen Verdienst in der Gerechtigkeit gegeben, denn das Gute wird vom
Bdsen erkannt, und es hatte auch keine Fruchtbarkeit oder Vermehrung auf der Welt gegeben.
Wenn alle fleischliche Begierde drei Tage lang im Schlund des groBen Abgrunds angekettet ware,
wirde dem kranken Mann das Ei eines der Tage fehlen. In der Zukunft wird es Laban [weif3]
genannt werden, weil es von seiner Unreinheit befreit wird, und wird in das Reich Israel
zuruckkehren, und sie werden den Herrn bitten, ihnen den Appetit fleischlicher Begierde zu
geben, um Kinder zu zeugen. Als Gott die Welt schuf, war es seine Absicht, dass seine
Geschopfe seine Existenz erkennen sollten. Deshalb schuf er das Bose, um sie damit zu qualen,
wenn sie stindigen, und Licht und Segen, um die Gerechten zu belohnen. Und deshalb hat der
Mensch notwendigerweise freien Willen und Wahl, da es Gut und Bose in der Welt gibt. Und
diese Konige starben, sagt der Kommentar, weil der Zustand des Gleichgewichts noch nicht
bestand und Adam Kadmon noch nicht existierte, geformt als Mann und Frau. Sie standen nicht
in Kontakt mit dem, was lebendig war: noch hatten sie irgendeine Wurzel in Adam Kadmon; noch
war die Weisheit, die aus Ihm hervorging, ihre Wurzel, noch verbanden sie sich mit ihr. Denn all
dies waren reine Gnaden und einfachste Liebe; aber diese waren strenge Urteile. Von daher sah
das Gesicht nicht auf das Gesicht; noch der Vater auf die Mutter, weil aus ihr die Urteile
hervorgingen, noch Makroprosopos auf Mikroprosopos.



Und Regnum, die letzte Zahlung, war leer und sinnlos. Es hat nichts von sich selbst; und war
gleichsam nichts, da es nichts von ihnen empfing. Es musste Liebe vom Mannlichen
empfangen; denn es ist bloBe Strenge und Urteil; und die Liebe und Strenge muissen sich
gegenseitig maBigen, um die Schdopfung und ihre Scharen oben und unten hervorzubringen.
Denn es wurde geschaffen, um bewohnt zu werden; und wenn strenge Urteile in ihm herrschen,
ist es sinnlos, weil seine Prozesse nicht fortgefuhrt werden kdnnen. Deshalb muss die Waage
eingesetzt werden, damit es eine Wurzel oben gibt, damit Urteile wiederhergestellt und
gemildert werden und leben und nicht wieder sterben kdnnen. Und sieben Konformationen
steigen herab; und alle Dinge kommen ins Gleichgewicht, und die Nadel der Waage ist die
Wurzel oben. In der Welt Yezirah, sagt die Pneumatica Kabalistica, bezeichnet y Kether; hy
Hakemah und Binah und why Gedulah, Geburah und Tephareth; und so ist Vau Schonheit und
Harmonie. Der Mensch ist Hakemah; der Adler Binah; der Lowe Gedulah und der Ochse
Geburah. Und der geheimnisvolle Kreis wird so durch Sohar und alle Kabbalisten gebildet:
Michael und das Gesicht des Lowen sind im Suden und die rechte Hand mit dem Buchstabeny
Yod und Wasser; Gabriel und das Gesicht des Ochsen im Norden und links mit dem ersten h des
Tetragrammatons und Feuer; Uriel und das Gesicht des Adlers im Osten und vorne mit w und
Luft; und Raphael und das Gesicht des Menschen im Westen und hinten mit dem letzten h und
Erde. In derselben Reihenfolge reprasentieren die vier Buchstaben die vier Welten. Rabbi
Schimeon Ben Jochai sagt, dass die vier Tiere des geheimnisvollen Wagens, dessen Rader
Netsach und Hod sind, Gedulah sind, dessen Gesicht das des Lowen ist; Geburah mit dem des
Ochsen; Tephareth mit dem des Adlers und Malakoth mit dem des Menschen. Die sieben
unteren Sephiroth, sagt der ££sch Mezareph, werden sieben Metalle reprasentieren: Gedulah
und Geburah, Silber und Gold; Tephareth, Eisen; Netsach und Hod, Zinn und Kupfer; Yesod, Blei;
und Malakoth wird die metallische Frau und Morn der Weisen sein, das Feld, auf dem die Samen
der geheimen Mineralien gesat werden sollen, namlich das Wasser des Goldes; aber in diesen
sind solche Geheimnisse verborgen, wie keine Zunge aussprechen kann. Das Wort cma, Amas,
besteht aus den Initialen der drei hebraischen Worter, die Luft, Wasser und Feuer bedeuten;
womit, sagen die Kabbalisten, Gute, richterliche Strenge und Gnade oder Mitgefuhl bezeichnet
werden, das zwischen ihnen vermittelt. Malakoth, sagt der Apparat, wird Haikal, Tempel oder
Palast genannt, weil es der Palast des Grades Tephareth ist, der darin verborgen und enthalten
ist, und Haikal bezeichnet den Ort, an dem alle Dinge enthalten sind.

Zum besseren Verstandnis der Kabbala sei daran erinnert, dass Kether oder die Krone als eine
Person behandelt wird, die aus den zehn Nummerierungen besteht und als solche Arik Anpin
oder Macroprosopos genannt wird:

Dass Hakemah eine Person ist und Abba oder Vater genannt wird:

Dass Binah eine Person ist und Mutter, Imma, genannt wird:

Dass Tephareth, einschlieBlich aller Nummerierungen von Khased

oder Gedulah bis Yesod, eine Person ist, die Seir Anpin oder Microprosopos genannt wird.

Diese Nummerierungen sind sechs an der Zahl und werden durch das verschlungene Dreieck
oder das Siegel Salomons dargestellt.

Und Malakoth ist eine Person und wird die Frau von Microprosopos genannt.

Vau stellt die Schonheit oder Harmonie dar, die aus den sechs Teilen besteht, die Seir Anpin
bilden.



Die Frau Malakoth soll hinter dem Ehemann Seir stehen und keine andere Wahrnehmung von
ihm haben. Und dies wird folgendermaBen erklart: Jedes erkennbare Objekt kann auf zwei Arten
erkannt werden: a priori, wenn es durch seine Ursache oder von sich aus erkannt wird; oder a
posteriori, wenn es durch seine Wirkungen erkannt wird. Die nahezu perfekte Erkenntnisart ist,
wenn der Intellekt das Ding selbst, in sich selbst und durch sich selbst erkennt. Wenn er das
Ding jedoch durch seine Ahnlichkeit oder Idee oder eine davon getrennte Art oder durch seine
Wirkungen und Operationen erkennt, ist die Erkenntnis viel schwéacher und unvollkommener.
Und nur so erkennt Regnum, die Frau von Seir, ihren Enemann, bis sich Angesicht zu Angesicht
einander zuwendet, wenn sie sich vereinen, und sie Uber das nahezu perfektere Wissen verfugt.
Denn dann sind die Gottheit, wie sie in Seir begrenzt und manifestiert ist, und das Universum
eins.

Vau ist Tephareth, betrachtet als die Einheit, in der die sechs Mitglieder, von denen es selbst eins
ist. Tephareth, Schonheit, ist die Saule, die die Welt stlitzt, symbolisiert durch die Saule des
Junior-Aufsehers in den Blauen Logen. Die Welt wurde zuerst durch Urteil erschaffen: und da sie
so nicht bestehen konnte, wurde Barmherzigkeit mit Urteil verbunden, und die gottlichen
Barmherzigkeiten erhalten das Universum.

Gott, sagt die Idra Suta, formte alle Dinge in mannlicher und weiblicher Form, da sonst der
Fortbestand der Dinge unmaoglich war.

Die allumfassende Weisheit, die aus dem Allerheiligsten Alten hervorgeht und strahlt, leuchtet
nicht anders als als mannlich und weiblich. Weisheit als Vater, Intelligenz als Mutter, sind im

Gleichgewicht als mannlich und weiblich, und sie sind verbunden, und einer leuchtet im
anderen. Dann erzeugen sie und werden in der Wahrheit ausgebreitet. Dann sind die beiden die
Vollkommenheit aller Dinge, wenn sie gekoppelt sind; und wenn der Sohn inihnen ist, ist die
Zusammenfassung aller Dinge in einem.

Diese Dinge werden nur den Heiligen Oberen anvertraut, die eingetreten und wieder ausgetreten
sind und die Wege des Allerheiligsten Gottes kennen, um auf ihnen weder nach rechts noch
nach links abzuschweifen. Denn diese Dinge sind verborgen; und die erhabenen Heiligkeiten
leuchten in ihnen, wie Licht aus dem Glanz einer Lampe stromt. Diese Dinge werden nur denen
anvertraut, die eingetreten sind und sich nicht zurlickgezogen haben; denn wer dies nicht getan
hat, hatte besser nie geboren werden sollen.

Alle Dinge sind in den Buchstaben Vau und He enthalten; und alle sind ein System; und dies sind
die Buchstaben h nwb t, Tabunah, Intelligenz.



XXIX. GROSSER SCHOTTISCHER RITTER DES HL.
ANDREW - Trismegistus

Dreifache Weisheit

Eine wundertatige Tradition, dhnlich der, die mit dem Labarum von Konstantin verbunden ist,
heiligt das alte Kreuz des Heiligen Andreas. Hungus, der im neunten Jahrhundert Uber die Pikten
in Schottland herrschte, soll in der Nacht vor einer Schlacht in einer Vision den Apostel Andreas
gesehen haben, der ihm den Sieg versprach; und als sicheres Zeichen daflir sagte er ihm, dass
Uber dem piktischen Heer in der Luft ein so gestaltetes Kreuz erscheinen sollte, wie er es erlitten
hatte. Als Hungus erwachte und zum Himmel aufblickte, sah er das verheiBene Kreuz, ebenso
wie alle anderen Heere. Nachdem Hungus und die Pikten dem Apostel fir ihren Sieg gedankt
und in demutiger Hingabe ihre Opfergaben dargebracht hatten, gelobten sie, dass sie und ihre
Nachkommen von nun an in Kriegszeiten ein Andreaskreuz als Abzeichen und
Erkennungszeichen tragen wurden.

John Leslie, Bischof von Ross, berichtet, dass dieses Kreuz Achaius, dem Konig der Schotten,
und Hungus, dem Konig der Pikten, in der Nacht vor der Schlacht zwischen ihnen und
Athelstane, dem Konig von England, erschien, als sie auf ihren Knien beteten.

Jedes Ritterkreuz ist ein Symbol fur die neun Eigenschaften eines Ritters des Heiligen Andreas
von Schottland; denn jeder Ritterorden verlangt von seinen Verehrern dieselben Tugenden und
dieselben Vorzuge. Demut, Geduld und Selbstverleugnung sind die drei wesentlichen
Eigenschaften eines Ritters des Heiligen Andreas von Schottland. Das Kreuz, geheiligt durch das
Blut der Heiligen, die daran gestorben sind, das Das Kreuz, das Jesus von Nazareth in Ohnmacht
durch die StraBen Jerusalems bis hinauf nach Golgatha trug und auf dem er rief: "Nicht mein
Wille, o Vater, sondern der deine geschehe", ist ein untriigliches und deutliches Symbol dieser
drei Tugenden. Er litt auf ihm, weil er mit den Armen und Niedrigen verkehrte und sie lehrte und
seine Junger unter den Fischern von Galilda und den verachteten Blrgern fand. Sein Leben war
ein Leben der Demut, der Geduld und der Selbstverleugnung.

Die Hospitaliter und Templer legten das Gelubde des Gehorsams, der Armut und der Keuschheit
ab. Das Lamm, das zum Symbol des Siegels des Ordens der Armen Soldaten des
Salomonischen Tempels wurde, vermittelte dieselben Lehren der Demut und Selbstverleugnung
wie das urspriungliche Symbol der zwei Ritter auf einem Pferd. Der GroBkomtur warnte jeden
Kandidaten davor, sich durch die vergebliche Hoffnung auf irdischen Prunk und Glanz zum
Eintritt in den Orden bewegen zu lassen. Er sagte ihm, dass er vieles erdulden musse, was
seinen Neigungen widerspreche, und dass er gezwungen sein werde, seinen eigenen Willen
aufzugeben und sich ganz dem seiner Vorgesetzten zu unterwerfen.

Die Ordenshauser der Hospitaliter, die von der wurdigen Tochter Heinrichs des Achten,
Elisabeth, beraubt wurden, weil sie nicht den Eid ablegen wollten, ihre Vorherrschaft
aufrechtzuerhalten, waren Almosenhauser und Dispensarien und Findelhduser gewesen, die
den Staat um viele verwaiste und verstoBene Kinder erleichterten und fur ihre Bedurfnisse
sorgten, Gottes Raben in der Wuste, Brot und Fleisch am Morgen, Brot und Fleisch am Abend.
Sie waren Herbergen fur den Wanderer, der schon von weitem den Klang der Vesperglocke horte,
die ihn zu Ruhe und Andacht einlud, und der mit dem Morgenstern seine Mette singen und
frohgemut seines Weges gehen konnte.



Und die Ritter zeichneten sich nicht weniger durch Tapferkeit im Kampf aus als durch Zartlichkeit
und Eifer bei der Pflege von Kranken und Sterbenden.

Die Andreasritter gelobten, alle Waisen, Magde und Witwen aus guter Familie zu verteidigen und
uberall dort, wo sie von Mordern, Raubern oder raffinierten Dieben horten, die das Volk
unterdruckten, diese nach besten Kraften zur Rechenschaft zu ziehen.

"Wenn euch das Glick nicht hold ist", so lautete das Gellibde von Rouge-Croix, "so solltihrin
verschiedenen Landern, wohin ihr auch geht oder reitet, einen Herrn von Namen und Waffen
finden, der im Dienst des Kdnigs, in der Arbeit und in der Ritterschaft, oder an einem anderen Ort
der Verehrung, Guter verloren hat und in Armut geraten ist, so sollt ihr ihm helfen und ihn
unterstutzen.

Wenn er euch um eure Guter bittet, sollt ihr ihm einen Teil der Gliter geben, die Gott euch
geschickt hat, und die ihr tragen konnt."

So sind CHARITAT und GENEROSITAT noch wesentlichere Eigenschaften eines wahren und
sanftmutigen Ritters und waren es zu allen Zeiten; ebenso wie die CLEMENCY. Es ist ein Zeichen
einer edlen Natur, den Besiegten zu schonen. Die Tapferkeit ist dann am besten gemildert, wenn
sie eine strenge Starke in die milden Tone des Mitleids verwandeln kann, das nie heller leuchtet,
als wenn es in Stahl gekleidet ist. Ein kriegerischer Mann, der mitfuhlend ist, wird sowohlim
Frieden als auch im Krieg siegen und auf zweifache Weise den Sieg mit Ehre erringen. Die
berihmtesten Manner der Welt haben beides in sich gehabt: Mut und Mitgefuhl. Ein versdhnter
Feind hat einen groBeren Wert als der lange Zug von Trossen eines romischen Triumphes.

TREUE, WAHRHEIT und EHRE sind die drei wesentlichsten Eigenschaften eines Ritters von St.
Andreas. "lhr sollt Gott Uber alles lieben und standhaft im Glauben sein", hieB8 es in der
Aufforderung an die Ritter, "und ihr sollt eurem souveranen Herrn treu sein und euer Wort und
Versprechen halten. Auch sollt ihr nirgends sitzen, wo nhach eurem Wissen gegen
irgendjemanden zu Unrecht ein Urteil gefallt wird."

Das Gesetz hat nicht die Macht, den Tugendhaften zu schlagen, noch kann das Gluck den
Weisen umsturzen. Nur Tugend und Weisheit vervollkommnen und schitzen den Menschen.
Das Gewand der Tugend ist ein so heiliges Heiligtum, dass selbst Fursten es nicht wagen, einen
so gekleideten Menschen zu schlagen. Es ist das Gewand des Konigs des Himmels. Es schitzt
uns, wenn wir unbewaffnet sind, und ist eine Rustung, die wir nicht verlieren kénnen, es sei
denn, wir sind uns selbst gegenuber falsch. Es ist der Besitz, den wir vom Himmel haben, ohne
den wir nur Geachtete sind, die keinen Schutz beanspruchen konnen. Es gibt auch keine
Weisheit ohne Tugend, sondern nur eine schlaue Art, unser eigenes Verderben herbeizufuhren.

Der Frieden ist nah

Wo die Stimme der Weisheit ein horendes Herz gefunden hat. Inmitten des Heulens von mehr
als nur Winterstiurmen,

Der Halcyon hort die Stimme der Fruhlingsstunden, schon auf den Fligeln.

Sir Lancelot hielt keine Ritterlichkeit fur gleichwertig mit der der Tugend. Dieses Wort bedeutet
nicht nur Enthaltsamkeit, sondern vor allem Mannlichkeit und schlieBt das ein, was im alten
Englisch souffrance genannt wurde, jene geduldige Ausdauer, die wie der Smaragd ist, immer
grin und flieBend.

Und auch die andere Tugend, die Gelehrsamkeit, die Aufrichtigkeit, eine Tugend, die so stark und
so machtig ist, dass durch sie alle irdischen Dinge fast unwandelbar werden.



Sogar unsere Schwerter sind so geformt, dass sie uns an das Kreuz erinnern, und du und jeder
andere von uns kann leben, um zu zeigen, wie viel der Mensch ertragt und nicht stirbt; denn
diese Welt ist ein Ort des Kummers und der Tranen, des groBen Ubels und des standigen
Unheils, und wenn wir in ihr wahre Ehre erlangen wollen, durfen wir es nicht zulassen, dass uns
die Tugend eines Ritters fremd wird, so wie die Freunde der Menschen, die kalt behandelt und
nicht hoch geschatzt werden, nur gewdhnliche Bekannte werden.

Wir durfen diejenigen, die uns verletzen, nicht mit Ungeduld oder Zorn betrachten; denn es ist
mit der Philosophie und besonders mit der géttlichen Weisheit, die jeden Adeptenflrsten leiten
sollte, sehr unvereinbar, irgendeine groBe Besorgnis iber die Ubel zu zeigen, die die Welt, die die
Vulgaren, ob in Gewandern oder Fetzen, den Tapferen zufligen konnen. Die Gunst Gottes und die
Liebe unserer Bruder ruhen auf einer Grundlage, die die Kraft der Bosheit nicht umsttrzen kann;
und mit diesen und einem groBzugigen Gemut und edlem Gleichmut haben wir alles. Um
unserem Beruf als Freimaurer gerecht zu werden, um die Wurde unseres Wesens, das
BewuBtsein unserer eigenen Ehre, den Geist der hohen Ritterlichkeit zu bewahren, die unser
Rihmen ist, missen wir die Ubel verachten, die nur materiell und korperlich sind und daher
nicht groBer sein konnen als ein Schlag oder eine Verhohnung, als eine Wunde oder ein Traum.

In der Antike, Herr E., finden Sie hervorragende Beispiele von WAHRHEIT, WAHRHEIT und EHRE,
und ahmt mit edler Nachahmung die alten Ritter, die ersten Hospitaliter und Templer, und
Bayard und Sydney und den heiligen Ludwig nach; mit den Worten des Plinius an seinen Freund
Maximus: Verehrten den alten Ruhm und das Alter, das bei den Menschen ehrwiuirdig, bei den
Stadten heilig ist. Ehre die Anti-Qualitdt und die groBen Taten, und schmalere nichts von der
Wirde und Freiheit eines jeden. Wenn diejenigen, die jetzt vorgeben, die GroBen und Machtigen,
die Gelehrten und Weisen der Welt zu sein, darin Ubereinstimmen, das Andenken an die
heldenhaften Ritter friherer Zeiten zu verdammen und uns, die wir meinen, sie sollten in
ewigem Gedenken gehalten werden und wir sollten sie vor bosem Gehdr schitzen, der Torheit
bezichtigen, Denkt daran, dass, wenn diese, die jetzt behaupten, die Welt zu regieren und zu
lehren, Euer armseliges Tribut der Treue verurteilen oder verachten, es dennoch an Euch ist, es
bescheiden zu ertragen und Euch dennoch nicht zu schamen, da ein Tag kommen wird, an dem
diese, die jetzt diejenigen verachten, die von unendlich hdherer und feinerer Natur waren als sie
sind, wird man sagen, dass sie ein armes und erbarmliches Leben gefuhrt haben, und die Welt
wird sich beeilen, sie zu vergessen.

Aber ihr durft auch nicht glauben, dass selbst in diesem ganz anderen Zeitalter des Handels und
des Handels, des unermesslichen Reichtums vieler und der Armut Tausender, der blihenden
Stadte und der Mietskasernen, in denen es von Armen wimmelt, der Kirchen mit gemieteten
Banken und der Theater, Opernhauser, Zollhduser und Banken, der Dampfmaschine und des
Telegrafen, der L&den und Handelspalaste, der Manufakturen und Handelsvereinigungen, der
Goldkammer und der Borse, der Zeitungen, Wahlen, Kongresse und Legislaturen, des
furchtbaren Kampfes um Reichtum und des standigen Gerangels um Platz und Macht, der
Verehrung der Kinder des Mammons und der Begierde nach offiziellen Amtern, gibt es keine
Manner antiker Pragung, die du verehren konntest, keine heroischen und ritterlichen Seelen, die
ihre Noblesse und ihren Gleichmut in dem Chaos der widerstreitenden Leidenschaften, der
Ambitionen und der Niedertracht, die sie umgeben, bewahren.

Es ist ganz wahr, dass die Regierung immer dazu neigt, eine Konspiration gegen die Freiheit zu
werden; oder, wo die Stimmen den Platz einnehmen, gewohnheitsmaBig in solche Hande zu
fallen, dass wenig Edles oder Ritterliches unter denen zu finden ist, die das Volk regieren und
fuhren.



Es ist wahr, dass Manner in diesem Zeitalter sich durch andere Dinge auszeichnen und Namen
und Ruhm, Schmeichler und Lakaien und das Ziel von Schmeicheleien haben kdnnen, die in
einem ritterlichen Zeitalter verachtet worden waren, weil es ihnen an wahrer Vornehmheit und
Mut fehlte; und dass solche Manner am ehesten von der Menge gewahlt werden, die selten die
Wahrheit liebt oder erkennt oder annimmt; die dem Reichtum nachlaufen, die Unterdrickten
hassen und bereit sind, die Wohlhabenden zu verehren; die Anschuldigungen lieben und
Entschuldigungen hassen; und die immer gern hdren und bereit sind, Boses von denen zu
glauben, die sich nicht um ihre Gunst kimmern und nicht ihren Beifall suchen.

Aber kein Land kann jemals ganz ohne Manner der alten heroischen Sorte und Pragung sein,
deren Wort niemand zu bezweifeln wagt, deren Tugend in allen Kalamitaten und Rlckschlagen
und inmitten aller Versuchungen glanzt und deren Ehre so rein und vollkommen wie der Diamant
funkelt - Manner, die nicht ganz die Sklaven der materiellen Beschaftigungen und Vergnugungen
des Lebens sind, die nicht ganzlich dem Handel, der Viehzucht, der Ausarbeitung und
Durchsetzung von Steuervorschriften, den Schikanen des Gesetzes, dem politischen Neid, dem
niederen Gewerbe der niederen Literatur oder den herzlosen, hohlen Eitelkeiten einer ewigen
Ausschweifung verfallen sind. Jede Generation in jedem Land hinterlasst eine Generation ihren
Nachfolgern, prachtige Beispiele und groBe Totenbilder, die bewundert und nachgeahmt werden
konnen; solche gab es bei den Romern unter den niedertrachtigsten Kaisern; solche in England,
als das lange Parlament regierte; solche in Frankreich wahrend seiner Saturnalien der Irreligion
und des Mordes, und einige solche haben die Annalen Amerikas berithmt gemacht. Wenn die
Dinge zu jenem Zustand tendieren, in dem in irgendeinem Land unter der Sonne die Verwaltung
seiner Angelegenheiten und die Interessen seines Volkes von den Menschen verlangen, an die
Tugend und die Ehre derer zu zweifeln, die die Gesetze erlassen und ausfuhren sollen; wenn
Uberall ein Geist des Misstrauens und der Verachtung gegen alle herrscht, die ein Amt bekleiden
oder danach streben oder Reichtum angehauft haben; wenn die Luge einen Menschen nicht
mehr entehrt und Eide keine Gewahr flr ein wahres Zeugnis bieten und ein Mensch kaum
erwarten kann, dass ein anderer ihm die Treue halt oder seine wahren Gefuhle duBert oder einer
Partei oder Sache treu ist, wenn ein anderer sich ihm mit einem Bestechungsgeld nahert; wenn
niemand erwarten kann, dass das, was er sagt, ohne Zusatze, Verdrehungen und falsche
Darstellungen gedruckt wird; wenn 6ffentliche Unglucksfalle zu privatem Profit gemacht werden,
die Presse der Zugellosigkeit nachgibt, die Kanzel mit politischen Reden erklingt, lange Gebete
zu Gott, die beredt vor bewundernden Zuhdrern vorgetragen werden, zur Veroffentlichung
niedergeschrieben werden, wie Gedichte und politische Reden; wenn die Rechtschaffenheit der
Richter angezweifelt wird und die Ehrlichkeit der Gesetzgeber ein standiger Witz ist; dann
werden die Menschen zweifeln, ob die alten Zeiten nicht besser waren als die neuen, das Kloster
besser als die Opera Bouffe, die kleine Kapelle besser als die Trinkhalle, die Konvente besser als
die groBen Gebaude, die ohne ihr Altertum, ohne ihre Schonheit, ohne ihre Heiligkeit wahre
acherusische Tempel sind, in denen der Vortibergehende von innen her den unaufhorlichen
Larm und das Klirren und Scheppern der Maschinerie hort, und wo die Glocke, wenn sie lautet,
die Unglucklichen zur Arbeit und nicht zum Gebet ruft; wo sie, wie ein lebhafter Schriftsteller
sagt, vor den Ofen, die niemals in Betrieb sind, ein immerwahrendes Loblied auf den Teufel
anstimmen.

Es ist gut gesagt worden, dass alles, was uns der Macht unserer Sinne entzieht, was die
Vergangenheit, die Ferne oder die Zukunft Uber die Gegenwart vorherrschen lasst, uns in der
Woirde des denkenden Wesens voranbringt. Die modernen Konkurrenten der deutschen
Thermen, mit ihren protzigen Vorspiegelungen und billigen Prunkstucken, ihren Torheiten und
Frivolitaten, ihren Chroniken von Tanzen und uneleganten Festen und ihre Frauenkleider sind ein
schlechter Ersatz fur das Kloster und die Kirche, die unsere Vorfahren in den tiefen,



abgeschiedenen Talern zwischen schroffen Bergen und dusteren Kiefernwaldern gebaut hatten;
und ein Mann von nachdenklichem Gemut, gelehrt und poetisch fuhlend, ware froh, wenn er das
protzige Hotel inmitten des Larms und Tumults der Stadt oder die vorlaute Taverne der
Landstadt gegen ein altes, bescheidenes Kloster am Wegesrand eintauschen kdnnte, wo er sich
und sein Pferd erfrischen kdnnte, ohne Stolz, Impertinenz oder Ritterlichkeit zu furchten oder fur
Pomp, Glitzer und grelle Verzierungen zu bezahlen; wo er seine Gebete in einer Kirche sprechen
konnte, die von gottlicher Harmonie erfullt war und in der es keine Kirchenbanke gab, in denen
sich der Reichtum absondern konnte; wo er die Armen glucklich und erbaut und mit den
Gedanken des Himmels gestarkt sehen konnte; wo er sich dann mit gelehrten und heiligen und
sanften Mannern unterhalten konnte und vor seiner Abreise seine Geister durch das Héren des
Abendliedes erheben und beruhigen konnte.

Selbst die Freimaurerei hat ihre Mitglieder so vervielfacht, dass ihre Verpflichtungen weniger
beachtet werden als die einfachen Versprechen, die sich die Menschen auf der StraBe und auf
den Markten geben. Sie schreit nach 6ffentlicher Aufmerksamkeit und wirbt um Bekanntheit
durch zahlreiche gerichtliche Zeitschriften; sie streitet in diesen oder tragt ihre Kontroversen vor
die Gerichte, wenn sie per Gesetz dazu verpflichtet ist. Inre Wahlen werden in einigen
Orientierungen mit der ganzen Hitze und dem Eifer, der Amtersuche und dem Management
politischer Platzkdmpfe durchgefuhrt. Und ein leerer Pomp, mit halbmilitarischer Kleidung und
Drill, von friedlichen Burgern, glitzernd mit gemalten Bannern, Federn und Juwelen, grell und
ostentativ, empfiehlt der 6ffentlichen Gunst und weiblichen Bewunderung einen Orden, der den
Vergleich mit den edlen Rittern herausfordert, der heldenhaften Soldatentruppe in Stahl und
Panzer gehullt, die sich unsterblich gemacht haben, die Jerusalem von den Unglaubigen
eroberten, die in Akkon und Askalon kampften und das Bollwerk der Christenheit gegen die
sarazenischen Legionen waren, die dem griinen Banner des Propheten Mohammed
nachschwarmten.

Wenn Sie, Herr E. ..., ein respektabler Ritter sein wollen und nicht nur ein mit Zinn beschlagener
Heuchler und Strohmann, mussen Sie die Tugenden, zu denen Sie sich in diesem Grad bekannt
haben, fleiBig und eifrig praktizieren. Wie kann ein Freimaurer geloben, tolerant zu sein, und
gleich darauf einen anderen wegen seiner politischen Ansichten anprangern? Wie kann ein
Freimaurer geloben, eifrig und bestandig im Dienst des Ordens zu sein?

Was nutzt ihm die Symbolik des Zirkels und des Quadrats, wenn seine sinnlichen Begierden und
niederen Leidenschaften nicht von seinem moralischen Sinn und seiner Vernunft beherrscht
werden, sondern Uber diese herrschen, das Tierische Uber das Gottliche, das Irdische Uber das
Geistige, und beide Himmelsrichtungen unter dem Quadrat bleiben? Welch ein abscheulicher
Hohn, einen Menschen "Bruder" zu nennen, den er zum Profanen verleumdet, dem er Geld mit
Waucher leiht, den er im Handel betriigt oder durch Schikanen vor Gericht ausplindert?

Wenn lhr diese Eigenschaften besitzt und niemals Euer Gelubde brecht, seid Ihr wurdig, Euch
einen Ritter zu nennen, dem Sir John Chandos, wenn er noch lebte, die Hand reichen wirde, und
den St. Louis und Falkland, Tancred und Baldassar Castiglione als ihrer Freundschaft wirdig
anerkennen wurden.

Das Rittertum, sagte ein edler Spanier, ist ein religioser Orden, und es gibt Ritter in der
Bruderschaft der Heiligen im Himmel. Darum lege hier und fur alle Zeiten alle lieblosen und
abweisenden Gefluhle ab; sei fortan gegen die Andeutungen undisziplinierter Leidenschaft und
unmenschlichen Eifers gefeit; lerne, die Laster und nicht die Lasterhaften zu hassen; begnlge
dich mit der Erfullung der Pflichten, die deine freimaurerischen und ritterlichen Berufe erfordern;



lasse dich von den alten Grundsatzen der Ehre und Ritterlichkeit leiten und verehre mit
Bestandigkeit jene Wahrheit, die so heilig und unwandelbar ist wie Gott selbst. Und vor allem,
denkt immer daran, dass Eifersucht nicht unser Leben ist, noch Streit unser Ziel, noch
Uneinigkeit unsere Gesundheit, noch Rache unser Gluck; aber die liebende Gute ist all dies,
groBer als die Hoffnung, groBer als der Glaube, der Berge versetzen kann, eigentlich das Einzige,
was Gott von uns verlangt, und in dessen Erfullung die Erfullung aller unserer Pflichten liegt. Wir
sind gezwungen, zuzugeben, dass es wahr ist, dass die Menschen in diesem eisernen Zeitalter
Gotter aus Holz, Eisen und Messing anbeten, die von ihren eigenen Handen geschaffen wurden.
Die Dampfmaschine ist der Uberragende Gott des neunzehnten Jahrhunderts, dessen
Gotzendiener Uberall zu finden sind, und diejenigen, die ihre ungeheure Macht ausuiben, halten
sich selbst flr Gotter, Uberall in der zivilisierten Welt.

Andere geben es Uberall zu, und wir missen hier zugeben, wie widerstrebend auch immer, dass
das Zeitalter, das wir vertreten, durch seine Entdeckungen verengt und nicht vergroBert wird und
eine groBere Welt verloren hat, als es gewonnen hat. Wenn wir nicht so weit gehen kdnnen wie
der Satiriker, der sagt, dass unser selbstverliebtes Jahrhundert -ihr breiter Clownsriicken wendet
sich weithin der Herrlichkeit der Sterne zu, wir kbnnen mit ihm gehen, wenn er hinzuftigt,

Wir sind Gotter nach unserem eigenen Verstandnis, und konnen genauso gut unsere Tempel
verschlieBen und inmitten des Weihrauchdampfes und des Donners unserer Wagen
weiterfahren: Denn wir rufen uns selbst zu und bewundern uns selbst, und bei jedem Schritt
sagen wir: "Lauf schneller, oh wundersames, wundersames Zeitalter!" Wenig beachtet, ob
unsere Seelen so edel geschmiedet sind wie unser Eisen oder ob uns die Engel am Ziel der
Pilgerreise empfehlen werden.

Getauscht durch ihr zunehmendes, aber immer noch sehr unvollkommenes Wissen und ihre
begrenzte Beherrschung der rohen Naturkrafte, bilden sich die Menschen ein, die Geheimnisse
der gottlichen Weisheit entdeckt zu haben, und zégern nicht, in ihren eigenen Gedanken die
menschliche Klugheit an die Stelle der gottlichen zu setzen. Die Propheten kindigten Tyrus und
Sidon, Babylon, Damaskus und Jerusalem als Folge der Stinden ihres Volkes die Zerstorung an;
Aber wenn jetzt Feuer ausbricht oder ein Erdbeben eine groBe Stadt zerschmettert oder ein
Wirbelsturm sie zermalmt, dann werden diejenigen als Fanatiker verspottet und als Schwatzer
verhohnt oder als pharisaische Lieblosigkeit getadelt, die es wagen, zu glauben und zu sagen,
dass es gottliche Vergeltung und Gottes Gericht in dem von seinen machtigen Kraften
verursachten Ruin gibt.

Die Wissenschaft, die sich im Irrtum befindet, bemuht sich, die gottliche Vorsehung von uns und
dem materiellen Universum zu entfernen und an ihre Stelle das zu setzen, was sie Krafte - Krafte
der Natur - Krafte der Materie nennt. Sie will nicht sehen, dass die Naturkrafte die vielfaltigen
Handlungen Gottes sind. So wird er zum Gegner aller Religion und des alten Glaubens, der von
Anfang an die menschliche Seele erleuchtet und ihr BewuBtsein ihrer eigenen Wirde, ihres
gottlichen Ursprungs und ihrer Unsterblichkeit begriindet hat, jenes Glaubens, der das Licht ist,
durch das sich die menschliche Seele gleichsam selbst zu erkennen vermag.

Es ist nicht nur eine Religion, sondern die Grundlage aller Religionen, die Wahrheit, die in allen
Religionen steckt, sogar das religiose Glaubensbekenntnis der Freimaurerei, das in Gefahr ist.
Denn alle Religionen verdanken ihr ganzes Leben und ihr Dasein dem Fundament, auf dem sie
errichtet wurden: der als unbestreitbar und als Axiom geltenden Aussage, dass die Vorsehung
Gottes direkt in allen Angelegenheiten und Veranderungen der materiellen Dinge regiert. Die
Wissenschaft des Zeitalters hat ihre Hande auf die Saulen des Tempels und erschittert ihnin
seinen Grundfesten.



Bis jetzt haben seine zerstorerischen Bemuhungen nur das wurmzerfressene Gebalk des
Aberglaubens aus dem alten Bauwerk herausgerissen und einige unvollstandige Zusatze zum
Einsturz gebracht - unbewohnte Tirmchen der Unwissenheit und massive Stlitzen, die nichts
trugen. Das Bauwerk selbst wird umgesturzt werden, wenn, in der lebhaften Sprache eines
lebenden Schriftstellers, "die menschliche Vernunft auf den Thron Gottes springt und ihre
Fackel Uber die Ruinen des Universums schwenkt."

Die Wissenschaft befasst sich nur mit Phdanomenen und ist nur Scharlatanerie, wenn sie tUber
die Krafte oder Ursachen schwafelt, die diese hervorbringen, oder darlber, was die Dinge im
Grunde sind, von denen sie uns nur die Namen gibt. Sie weiB3 ebensowenig, was Licht oder Klang
oder Duft ist, wie die arischen Viehhirten, als sie die Morgenrdte und das Feuer, die Flamme und
das Licht und die Hitze zu Gottern zahlten. Und diese atheistische Wissenschaft ist nicht einmal
eine Halbwissenschaft, die das Universum und seine Machte und Krafte einem System von
Naturgesetzen oder einer der Natur innewohnenden Energie oder unbekannten Ursachen
zuschreibt, die unabhangig von einer gottlichen und ubernatlrlichen Macht existieren und
wirken.

Diese Theorie wurde in hohem MaBe gestarkt, wenn die Wissenschaft immer in der Lage ware,
Leben und Eigentum zu schitzen und die Interessen der Menschen auch gegen die
zerstorerischen Krafte zu sichern, die der Mensch selbst in seinem Bestreben, ihnen zu dienen,
entwickelt, und zwar mit anndhernd der Sicherheit, derer er sich rthmt. Das Feuer, das vierte
Element, wie die alten Philosophen es nannten, ist sein nutzlichster und unterwurfigster Diener.
Warum kann der Mensch nicht verhindern, dass er diesen alten Vertrag, der so alt ist wie
Prometheus und so alt wie Adam, jemals bricht? Warum kann er nicht sicher sein, dass sein
schrecklicher Untertan nicht jeden Augenblick ausbricht und sich zu seinem Herrn, Tyrannen,
Zerstorer aufschwingt? Weil auch sie eine Naturgewalt ist, die im letzten Kraftemessen immer
Uber dem Menschen steht. Und weil sie in einem anderen Sinne als dem, in dem sie der Diener
des Menschen ist, der Diener dessen ist, der seine Diener zu einer Feuerflamme macht, und der
Uber die Natur ist, wie die Natur Uber den Menschen ist.

Es gibt Naturgewalten, die der Mensch nicht einmal versucht zu kontrollieren oder zu steuern.
Neapel tut nichts gegen den Vesuv. Das Wallis zittert nur mit der bebenden Erde vor dem
kommenden Erdbeben. Die sechzigtausend Menschen, die lebendig in das Grab hinabstiegen,
als Lissabon seine Bevdlkerung unter Erde und Meer begrub, hatten keine Kenntnis von den
Ursachen und keine mogliche Kontrolle Uber die Kraft, die ihre Zerstorung bewirkte. Aber hier
reiBt der Knecht und gewissermaBen die Kreatur des Menschen, der Schinder in Kiiche und
Fabrik, der demutige Sklave der Lampe, der in seiner untertanigsten Arbeit aufgeht, als kleiner
Flammenpunkt oder vielleicht als schwacher Funke, plotzlich seine brichige Kette, bricht aus
seinem Gefangnis aus und sturzt sich mit zerstorerischer Wut, wie aus dem SchoB der Holle, auf
die verdammten Wohnungen von funfzigtausend Menschen, von denen sich jeder noch einen
Augenblick zuvor fur seinen Herrn hielt. Und diese kiihnen Feuerbrigaden mit ihrer
Wasserartillerie, seine Eroberer, so schien es, auf so vielen mitternachtlichen Feldern, stehen
wie gelahmt vor ihrem Eroberer. In anderen Angelegenheiten, die mit der Sicherheit und den
Interessen der Menschen zu tun haben, haben wir beobachtet, wie zuversichtlich die
Wissenschaft wird, wenn sie einen kleinen Erfolg im Krieg des Menschen mit der Natur erringt,
und wie sehr sie dazu neigt, sich selbst an die Stelle der Vorsehung zu setzen, die, dem Wort
nach, die einzige absolute Wissenschaft ist. Zu Beginn dieses Jahrhunderts zum Beispiel hatte
die medizinische und sanitare Wissenschaft im Laufe weniger Jahre groBe und wunderbare
Fortschritte gemacht.



Die groBe Pest, die Europa im vierzehnten und fiinfzehnten Jahrhundert heimsuchte und im
siebzehnten Jahrhundert wieder auftauchte, wurde als eine Krankheit identifiziert, die sich einer
aufgeklarten Behandlung unterwirft, und ihre alte Virulenz wurde der Unwissenheit Uber Hygiene
und den schmutzigen Gewohnheiten eines friUheren Zeitalters zugeschrieben. Eine andere
todliche und entstellende GeiBel war durch die Entdeckung der Impfung weitgehend
eingedammt worden. Von Sangrado bis Sydenham, von Paracelsus bis Jenner hatte die
Heilkunst in der Tat einen langen Weg zuruckgelegt. Man kdnnte die Fakultat entschuldigen,
wenn sie damals gesagt hatte: "Der Mensch ist sterblich, Krankheiten werden oft todlich sein;
aber es wird kein ungehindertes und unnoétiges Gemetzel durch Infektionskrankheiten mehr
geben, kein allgemeines Gemetzel, keine Karnevals des Schreckens und keine hohen Feste des
Todes." Die eingebildete Prahlerei ware kaum auf den Lippen erstorben, als aus den
geheimnisvollen Tiefen des fernsten Indiens ein Gespenst hervortrat, oder vielmehr ein
Ungeheuer kroch, furchterregender, als es das menschliche Auge je gesehen hatte. Und nicht
mit sichererem Instinkt wittert der Tiger des Dschungels, in dem diese schreckliche Seuche
geboren wurde, den Geruch von Blut in der Luft, als dieser unsichtbare Zerstorer, dieser
furchtbare Vertreter der allméachtigen Macht, diese ungeheure Folge einer hinreichenden
Ursache, die verdorbene Atmosphare Europas witterte und seinen verheerenden Zug nach
Westen wendete. Die Millionen von Toten, die er auf seinem Weg durch Asien zurlcklieB,
bewiesen nichts. Sie waren unbewaffnet, unwissend, wehrlos, ohne Hilfe der Wissenschaft,
unverteidigt durch die Kunst. Die Cholera war fur sie undurchschaubar und unwiderstehlich wie
Azrael, der Engel des Todes. Aber es kam nach Europa und fegte tber die Hallen der
Wissenschaft, wie es Uber das indische Dorf und den persischen Khan gefegt war. Sie sprang
ebenso gerduschlos und zerstdrerisch Uber die Bevolkerung mancher hochaufragenden, breit
gepflasterten, gereinigten und desinfizierten Stadt des Westens wie lGber die Parias von Tanjore
und die schmutzigen StraBen von Stamboul. In Wien, Paris und London wurden die Szenen der
groBen Seuche nachgestellt. Der kranke Mann fuhr in seinem Bett auf, der Wachter sprang auf
den Boden. Auf den Ruf: Bringt eure Toten heraus, der Wagen steht vor der Tur!

War dies das Urteil des allmachtigen Gottes? Es ware kiihn zu sagen, dass es so war; noch
kihner ware es, zu sagen, dass es nicht so war. Wie oft haben sich zumindest fur Paris, das
europaische Babylon, die weiteren Worte des Propheten an die Tochter der Chaldéaer, die Herrin
der Koénigreiche, erfullt? "Deine Weisheit und dein Wissen haben dich verfuhrt, und du hastin
deinem Herzen gesagt: Ich bin es und niemand sonst neben mir. Darum wird Unheil Uber dich
kommen, du wirst nicht wissen, woher es kommt, und Unheil wird Gber dich kommen, du wirst
es nicht abwenden kénnen, und Verwistung wird plotzlich uber dich kommen."

Und was London anbelangt - es sah nach einem Urteil aus, wenn es stimmt, dass die asiatische
Cholera ihren Ursprung in englischem Geiz und Grausamkeit hatte, wie diejenigen vermuten, die
sie auf die Steuer zuruckfuhren, die Warren Hastings, als Generalgouverneur von Indien, auf Salz
erhob und damit Millionen von pflanzenfressenden Volkern des Ostens von seinem Gebrauch
abschnitt: ebenso wie jene Krankheit, deren gespenstischer Schatten immer iber Amerikas
Schwelle liegt, ihren Ursprung im Geiz und der Grausamkeit des Sklavenhandels hat, der das
afrikanische Kustenfieber in das angenehme Klima der Westindischen Inseln und des sudlichen
Amerikas Ubertrug - das Gelbfieber der ersteren und das vomito negro der letzteren.

Aber wir sollten uns huten, von unserer kleinlichen menschlichen Logik auf die Ethik des
Allmachtigen zu schlieBen. Was auch immer die Grausamkeit des Sklavenhandels oder die
Strenge der Sklaverei auf den Kontinenten oder Inseln Amerikas sein mag, wir sollten in Bezug
auf ihre vermeintlichen Folgen vielleicht kliger sein, mit jenem groBen und einfachen Kasuisten
zu sagen, der der Welt die christliche Religion gab:



"Nehmt an, dass diese Galilaer vor allen anderen Galilaern Stiinder waren oder die achtzehn, auf
die der Turm von Siloam sturzte und sie erschlug, meint ihr, dass sie Sunder waren vor allen
Menschen, die in Jerusalem wohnten?"

Vergeltung schlieBt Vergeltung aus, selbst mit Worten. Eine zertrimmerte, verbrannte, zerstorte,
verwUstete Stadt, ein verwustetes, gedemutigtes, zur Wiste und Eindde gemachtes Land oder
ein Land, das die dornige Krone der Erniedrigung und Unterwerfung tragt, ist mit den heiligen
Vorrechten und Immunitaten der Toten ausgestattet. Die niedere menschliche Rache, die sich
Uber ihren Fall und ihr Verderben freut, sollte vor der unendlichen gottlichen Strafe beschamt
zuruckschrecken. "Vergebung ist weiser als Rache", lehrt uns die Freimaurerei, "und es ist
besser zu lieben als zu hassen." Wer in groBem Ungliick die Hand Gottes sieht, soll schweigen
und seine Gerichte furchten.

Die Menschen sind groB oder klein, wie es Gott gefallt. Aber ihr Wesen ist gro oder klein, wie es
ihnen selbst gefallt. Die Menschen werden nicht geboren, manche mit einer groBen Seele und
manche mit einer kleinen Seele. Durch Nachdenken kann man seine GroRe nicht erhbhen, aber
man kann seine Seele vergroBern. Durch einen Willensakt kann er sich zu einem moralischen
Riesen machen oder sich zu einem Ferkel verkleinern.

Es gibt zwei Naturen im Menschen, die hdhere und die niedere, die groBe und die gemeine, die
edle und die unedle; und er kann und muss sich durch sein eigenes freiwilliges Handeln mit der
einen oder mit der anderen identifizieren. Die Freimaurerei ist ein standiges Bemuhen, die edle
Natur Uber die unedle zu erheben, das Geistige uber das Materielle, das Gottliche im Menschen
Uber das Menschliche. In diesem groBen Bemuhen und Ziel arbeiten die ritterlichen Grade mit
denen zusammen, die die groBartigen Lehren der Moral und der Philosophie lehren. GroBmut,
Barmherzigkeit, Nachsicht, Vergebung sind Tugenden, die flr den Charakter eines
vollkommenen Ritters unabdingbar sind. Wenn das niedrige und bose Prinzip in unserer Natur
sagt: "Gib nicht; behalte deine Wohltatigkeit fir verarmte Freunde oder wenigstens fur
unbedenkliche Fremde, gib sie nicht an erfolgreiche Feinde, Freunde nur in der Tugend, unseres
Unglicks", sagt das gottlichere Prinzip, dessen Stimme durch den verachteten Galilaer sprach:
"Tu Gutes denen, die dich hassen, denn wenn du nur die liebst, die dich lieben, welchen Lohn
hast du? Tun nicht Zollner und Stinder dasselbe" - das heiBt, die Steuereintreiber und bosen
Unterdrucker, bewaffnete Romer und abtrinnige Juden, die ihr zu euren Feinden zahlt?



XXX . RITTER KADOSH - Archont

Wachter des Kosmos

Wir profitieren oft mehr von unseren Feinden als von unseren Freunden. "Wir stutzen uns nur auf
das, was uns widersteht, und verdanken unseren Erfolg der Opposition. Die besten Freunde der
Freimaurerei in Amerika waren die Anti-Freimaurer des Jahres 1826, und gleichzeitig waren sie
ihre schlimmsten Feinde. Die Menschen sind nur Automaten der Vorsehung, und sie benutzt
den Demagogen, den Fanatiker und den Schurken, eine in den Republiken Ubliche Dreifaltigkeit,
als ihre Werkzeuge und Instrumente, um das zu erreichen, wovon sie nicht zu trdumen wagen
und was sie sich einbilden zu verhindern.

Die Antifreimaurer, teils Verrater und Meineidige, teils bloBe politische Schurken, haben die
Freimaurerei durch Verfolgung gereinigt und sich so als ihre Wohltater erwiesen; denn was
verfolgt wird, wachst. Ihnen verdankt die Freimaurerei ihre heutige Popularitat, die Verbilligung
ihrer Grade, das Eindringen der Menge in ihre Logen, die keine Heiligtimer mehr sind, ihren
Prunk und ihre Ubertriebene Zurschaustellung.

Vor hundert Jahren war bekannt geworden, dass die Templer unter einem Schleier waren, und
deshalb wurde der Grad verboten und, da er nicht mehr ausgeubt wurde, zu einem kurzen und
formalen Ceremonium unter einem anderen Namen.

Von der Gruft aus, in der er nach seinen Morden verrottete, heult Clemens der Flinfte in der
Ansprache von Pio Nono gegen die Freimaurer Uber die Nachfolger seiner Opfer. Die Geister der
toten Templer spuken in der Vatikanstadt und stéren den Schlummer des gelahmten Papsttums
storen, das aus Angst vor den Toten seine Exkommunikationen und ohnmachtigen Anathema
gegen die Lebenden schreit. Es ist eine Kriegserklarung, die nétig war, um Apathie und Tragheit
zum Handeln zu wecken.

Ein Feind der Templer wird uns das Geheimnis dieser papstlichen Feindschaft gegen einen
Orden verraten, der trotz seiner Anatheme seit Jahrhunderten besteht und seine Heiligtimer
und Asyla sogar in Rom hat.

Beim Lesen wird es leicht sein, das Falsche vom Wahren, die kithnen Vermutungen von den
einfachen Fakten zu trennen.

"Eine Macht, die ohne Widerspruch und ohne Zustimmung und folglich ohne Kontrolle
herrschte, erwies sich fur die sakralen Konigreiche als verhangnisvoll; die Republiken hingegen
waren durch den Konflikt zwischen Freiheiten und Rechten zugrunde gegangen, die in
Ermangelung jeglicher hierarchisch sanktionierter und durchgesetzter Pflichten bald zu bloBen
Tyranneien geworden waren, die miteinander rivalisierten. Um einen stabilen Mittelweg
zwischen diesen beiden Abgriinden zu finden, bestand die Idee der christlichen Hierophanten
darin, eine Gesellschaft zu schaffen, die sich der Entsagung durch feierliche Gelubde widmete
und durch strenge Vorschriften geschutzt war; die durch Einweihung gekreuzigt werden sollte
und die als alleinige Verwahrerin der groBen religiosen und sozialen Geheimnisse Kénige und
Papste hervorbringen sollte, ohne sie den Korruptionen der Macht auszusetzen. Darin lag das
Geheimnis des Reiches Jesu Christi, das, ohne von dieser Welt zu sein, alle seine Herrlichkeiten
beherrschen wirde.



"Diese Idee stand bei der Grindung der groBen religiosen Orden Pate, die sich so oft im Krieg mit
den weltlichen, kirchlichen oder zivilen Behorden befanden. Ihre Verwirklichung war auch der
Traum der abtriinnigen Sekten der Gnostiker oder Illuminaten, die vorgaben, ihren Glauben mit
der primitiven Tradition des Christentums des Heiligen Johannes zu verbinden. Sie wurde
schlieBlich zu einer Bedrohung fur die Kirche und die Gesellschaft, als ein reicher und
ausschweifender Orden, der in die geheimnisvollen Lehren der Kabbala eingeweiht war, bereit
schien, das konservative Prinzip der Hierarchie gegen die legitime Autoritat zu wenden, und die
ganze Welt mit einer gewaltigen Revolution bedrohte.

"Die Templer, deren Geschichte nur sehr unvollstandig bekannt ist, waren diese schrecklichen
Verschworer. Im Jahr 1118 weihten sich neun Kreuzritter im Osten, darunter Geoffroi de Saint-
Omer und Hugues de Payens, der Religion und legten einen Eid auf den Patriarchen von
Konstantinopel ab, einen Stuhl, der seit der Zeit von Photius immer heimlich oder offen mit Rom
verfeindet war. Das erklarte Ziel der Templer war der Schutz der Christen, die die Heiligen
Statten besuchten: Ihr geheimes Ziel war der Wiederaufbau des salomonischen Tempels nach
dem von Hesekiel prophezeiten Vorbild.

"Dieser Wiederaufbau, der von den judischen Mystikern friherer Zeiten formlich vorausgesagt
worden war, wurde zum geheimen Traum der Patriarchen des Orients. Der Tempel Salomons,
wieder aufgebaut und dem katholischen Kult geweiht, wirde in der Tat zur Metropole des
Universums werden; der Osten wirde Uber den Westen siegen, und die Patriarchen von
Konstantinopel wirden sich der papstlichen Macht bemachtigen.

"Die Templer oder Arme-Leute-Soldaten des Heiligen Hauses des Tempels, das wieder
aufgebaut werden sollte, nahmen sich in der Bibel die Kriegsmaurer von Zorobabel zum Vorbild,
die mit dem Schwert in der einen und der Kelle in der anderen Hand arbeiteten. Das Schwert
und die Kelle waren also die Insignien der Templer, die sich spater, wie wir sehen werden, unter
dem Namen Freimaurerbrider verbargen. [Dieser Name, Freres Macons im Franzdsischen, der
in geheimer Anspielung auf die Erbauer des Zweiten Tempels gewahlt wurde, wurde im
Englischen in Free-Masons umgewandelt, wie Pythagore de Crotone in Peter Gower of Groton in
England. Khairum oder Khar-um (ein Name, der falschlicherweise in Hiram umgewandelt
wurde), ein Kunsthandwerker in Messing und anderen Metallen, wurde der oberste Baumeister
des Haikal Kadosch, des Heiligen Hauses, des Tempels, des " Icpo¢ Aopog; und die Worte Bonai
und Banaim erscheinen noch immer in den freimaurerischen Graden und bedeuten Baumeister
und Erbauer].

Die Kelle der Templer ist vierfach, und ihre dreieckigen Platten sind in Form eines Kreuzes
angeordnet, wodurch das kabbalistische Pantakel unter dem Namen "Kreuz des Ostens"
bekannt wurde. Die Ritter des Ostens und des Westens haben in ihren Titeln geheime
Anspielungen auf die Templer, deren Nachfolger sie anfangs waren.

"Der geheime Gedanke von Hugues de Payens bei der Grindung seines Ordens war nicht
gerade, dem Ehrgeiz der Patriarchen von Konstantinopel zu dienen. Zu dieser Zeit existierte im
Osten eine Sekte johanneischer Christen, die behaupteten, die einzig wahren Eingeweihten in
die wahren Geheimnisse der Religion des Erlésers zu sein. Sie waren bestrebt, die wahre
Geschichte von JESUS dem GESALBTEN zu kennen, und, indem sie teilweise die judischen
Uberlieferungen und die Erzdhlungen des Talmuds iibernahmen, vertraten sie die Ansicht, dass
die in den Evangelien erzahlten Tatsachen nur Allegorien seien, deren Schlussel der heilige
Johannes gibt, indem er sagt, dass die Welt mit den Blichern gefullt werden kénnte, die Uber die
Worte und Taten Jesu Christi geschrieben werden konnten;



Worte, die, so dachten sie, nur eine lacherliche Ubertreibung waren, wenn er nicht von einer
Allegorie und einer Legende sprache, die bis ins Unendliche variiert und verlangert werden
kdénnte.

"Die Johanniter schrieben dem heiligen Johannes die Griindung ihrer Geheimkirche zu, und die
GroBpapste der Sekte nahmen den Titel Christos, Gesalbter oder Geweihter, an und
behaupteten, sie seien einander durch eine ununterbrochene Abtretung der papstlichen
Vollmachten vom heiligen Johannes gefolgt. Derjenige, der zur Zeit der Griindung des
Templerordens diese imaginaren Vorrechte flr sich in Anspruch nahm, hieB THEOCLET; er
kannte HUGUES DE PAYENS, weihte ihn in die Mysterien und Hoffnungen seiner angeblichen
Kirche ein, verfuhrte ihn mit den Vorstellungen von souveranem Priestertum und hochstem
Konigtum und bestimmte ihn schlieBlich zu seinem Nachfolger. "So wurde der Orden der Ritter
des Tempels in seinem Ursprung der Sache des Widerstandes gegen die Tiara Roms und die
Kronen der Konige gewidmet, und das Apostolat des kabbalistischen Gnostizismus wurde
seinen Oberhauptern anvertraut. Denn der heilige Johannes war selbst der Vater der Gnostiker,
und die heutige Ubersetzung seiner Polemik gegen die Haretiker seiner Sekte und die Heiden,
die leugneten, dass Christus das Wort war, ist durchweg eine falsche Darstellung oder ein
Missverstandnis, zumindest was den Geist des Evangeliums betrifft.

"Die Tendenzen und Lehren des Ordens waren in ein Geheimnis gehullt, und er bekannte sich
nach auBBen hin zur vollkommensten Orthodoxie. Nur die Hauptlinge kannten das Ziel des
Ordens: die Untergebenen folgten ihnen ohne Misstrauen.

"Einfluss und Reichtum zu erlangen, dann zu intrigieren und notfalls zu kampfen, um das
johanneische oder gnostische und kabbalistische Dogma zu etablieren, das waren die Ziele und
Mittel, die den eingeweihten Brudern vorgeschlagen wurden. Das Papsttum und die
rivalisierenden Monarchien, so sagten sie ihnen, werden in diesen Tagen verkauft und gekauft,
werden korrupt und werden sich morgen vielleicht gegenseitig vernichten. All das wird das Erbe
des Tempels werden: die Welt wird bald zu uns kommen, um ihre Herrscher und Papste zu
bekommen. Wir werden das Gleichgewicht des Universums bilden und Herrscher uber die
Meister der Welt sein.

"Die Templer hatten, wie alle anderen Geheimorden und -vereinigungen, zwei Lehren, eine
verborgene und den Meistern vorbehaltene, den Johannismus, und eine 6ffentliche, die
romisch-katholisch war. So tauschten sie die Gegner, die sie suchten zu verdrangen. So hat die
Freimaurerei, von der man gemeinhin annimmt, sie sei mit den dionysischen Architekten oder
den deutschen Steinmetzen verwandt, den heiligen Johannes den Evangelisten zu einem ihrer
Schutzpatrone gemacht, ihm, um nicht den Verdacht Roms zu erregen, den heiligen Johannes
den Taufer zur Seite gestellt und sich so insgeheim als gemeinsames Kind der Kabbala und des
Essenismus bezeichnet."

[Denn der Johannismus der Adepten war die Kabbala der friiheren Gnostiker, die spater in jene
haretischen Formen ausartete, die der Gnostizismus entwickelte, so dass sogar Manes seine
Anhanger unter ihnen hatte. Viele Ubernahmen seine Lehren von den zwei Prinzipien, deren
Erinnerung durch den Griff des Dolches und das tesselierte Pflaster oder den Boden der Loge
aufrechterhalten wird, das dummerweise "der zerkliftete Kessel" genannt und durch groBe
hangende Quasten dargestellt wird, wahrend es in Wirklichkeit ein zerkllifteter Boden (vom
lateinischen tessera) aus weien und schwarzen Rauten ist, mit einer notwendigerweise
gezackten oder zerklufteten Grenze oder Einfassung. Und wo immer in den hoheren Graden die
beiden Farben WeiB und Schwarz nebeneinander stehen, wird auf die beiden Prinzipien von
Zoroaster und Manes angespielt.



Bei anderen wurde die Lehre zu einem mystischen Pantheismus, der von dem der Brahmanen
abstammte und sogar zu einer Abgotterei der Natur und einem Hass auf jedes geoffenbarte
Dogma fuhrte.

[Zu all dem fuhrte die absurde Lesart der etablierten Kirche, die die bildliche, allegorische und
mythische Sprache einer Sammlung orientalischer Bucher aus verschiedenen Zeitaltern
wortlich nahm, unmittelbar und unvermeidlich. Das gleiche Ergebnis folgte lange Zeit spater auf
die Torheit, die hebraischen Bucher so zu betrachten, als ob sie von dem phantasielosen,
harten, praktischen Intellekt des Englands von Jakob dem Ersten und der bigotten Starrheit des
schottischen Presbyterianismus geschrieben worden waren.]

"Um erfolgreich zu sein und Anhanger zu gewinnen, bedauerten die Templer die entthronten
Glaubensrichtungen und ermutigten die Hoffnung auf neue Kulte, indem sie allen
Gewissensfreiheit und eine neue Orthodoxie versprachen, die die Synthese aller verfolgten
Glaubensrichtungen sein sollte."

[Es ist absurd, anzunehmen, dass intellektuelle Menschen ein monstroses Gotzenbild namens
Baphomet anbeteten oder Mohammed als inspirierten Propheten anerkannten. Ilhre Symbolik,
die Jahrhunderte zuvor erfunden wurde, um zu verbergen, was zu verkinden gefahrlich war,
wurde naturlich von denen missverstanden, die keine Adepten waren, und erschien ihren
Feinden als pantheistisch. Das goldene Kalb, das Aaron flr die Israeliten anfertigte, war nur
einer der Ochsen unter dem bronzenen Waschbecken und der Karobim auf dem Propitiatorium,
die missverstanden wurden. Die Symbole der Weisen werden immer die Gotzen des
unwissenden Volkes. Was die Oberhaupter des Ordens wirklich glaubten und lehrten, wird den
Adepten durch die in den hohen Graden der Freimaurerei enthaltenen Hinweise und durch die
Symbole angezeigt, die nur die Adepten verstehen.

[Die Blauen Grade sind nur der duBere Hof oder die Vorhalle des Tempels. Ein Teil der Symbole
wird dem Eingeweihten dort gezeigt, aber er wird absichtlich durch falsche Interpretationen in
die Irre gefuihrt. Es ist nicht beabsichtigt, dass er sie versteht; aber es ist beabsichtigt, dass er
sich einbildet, sie zu verstehen. Ilhre wahre Erklarung ist den Adepten, den Firsten der
Freimaurerei, vorbehalten. Der ganze Korper der kdniglichen und sakralen Kunst wurde seit
Jahrhunderten so sorgfaltig in den hohen Graden verborgen, dass es bis heute unmaoglich ist,
viele der darin enthaltenen Ratsel zu l6sen. Die Masse derer, die sich Freimaurer nennen, hat
genug davon, sich vorzustellen, dass alles in den blauen Graden enthalten ist; und wer versucht,
sie zu enttarnen, wird sich vergeblich bemuhen und ohne wirklichen Lohn seine Pflichten als
Adept verletzen. Die Freimaurerei ist die wahre Sphinx, die bis zum Kopf im Sand begraben ist,
den die Zeitalter um sie aufgeschuttet haben].

"Die Saat des Verfalls wurde im Orden des Tempels von Anfang an gesat. Die Heuchelei ist eine
todliche Krankheit. Der Orden hatte sich ein groBes Werk vorgenommen, das er nicht ausfihren
konnte, weil er weder Demut noch Selbstverleugnung kannte, weil Rom damals unbesiegbar war
und weil die spateren Ordensoberen seine Mission nicht verstanden hatten. AuBerdem waren
die Templer im Allgemeinen ungebildet und nur fahig, das Schwert zu fuhren, ohne die Fahigkeit,
die Konigin der Welt, die Meinung, zu regieren und notfalls zu fesseln. [Die Doktrinen der
Hauptlinge waren, wenn sie den Massen vorgetragen worden waren, ihnen als Geschwatz der
Torheit erschienen. Die Symbole der Weisen sind die Gotzen der Vulgaren oder so
bedeutungslos wie die Hieroglyphen Agyptens fir die nomadischen Araber. Fiir die Masse der
Eingeweihten muss es immer eine alltagliche Interpretation der Symbole geben, die fir die
Adepten sprechend sind].



"Hugues de Payens selbst besaB weder den scharfen und weitsichtigen Verstand noch die GroBe
der Ziele, die spater den militdrischen Begrinder einer anderen Armee auszeichneten, die fur
Koénige furchterregend wurde. Die Templer waren unintelligente und daher erfolglose Jesuiten.
"Ilhre Devise war, reich zu werden, um die Welt zu kaufen. Sie wurden es, und imJahr 1312
besaBen sie in Europa allein mehr als neuntausend Seignorien. Der Reichtum war der Schwarm,
an dem sie zerschellten. Sie wurden anmaBend und zeigten unklugerweise ihre Verachtung fir
die religiosen und sozialen Institutionen, die sie zu sturzen beabsichtigten. Ihr Ehrgeiz wurde
ihnen zum Verhangnis. Ihre Plane wurden erahnt und verhindert. [Rom, unduldsamer gegenliber
Ketzerei als gegenliber Laster und Verbrechen, furchtete den Orden, und Angst istimmer
grausam. Es halt die philosophische Wahrheit seit jeher fur die gefahrlichste aller Ketzereien und
ist nie um eine falsche Anschuldigung verlegen, mit der es das freie Denken unterdrlicken kann.]
Papst Clemens V. und Konig Philipp von Bel gaben Europa das Signal, und die Templer wurden,
gleichsam in einem riesigen Netz gefangen, verhaftet, entwaffnet und ins Gefangnis geworfen.
Niemals wurde ein Staatsstreich mit einem eindrucksvolleren Zusammenspiel vollzogen. Die
ganze Welt war wie betaubt und wartete sehnsichtig auf die seltsamen Enthillungen eines
Vorgangs, der durch so viele Zeitalter nachhallen sollte.

"Es war unmoglich, dem Volk die Verschworung der Templer gegen den Thron und die Tiara zu
enthullen. Es war unmoglich, ihnen die Lehren der Ordensoberen zu offenbaren. [Dies hatte
bedeutet, die Menge in die Geheimnisse der Meister einzuweihen und den Schleier der Isis zu
laften. Man griff daher auf den Vorwurf der Magie zurick, und Denunzianten und falsche Zeugen
waren leicht zu finden. Wenn sich die weltlichen und geistlichen Tyrannen zusammentun, um
ein Opfer zu vernichten, fehlt es ihnen nie an brauchbaren Instrumenten]. Die Templer wurden
schwer beschuldigt, bei ihren Empfangen Christus zu bespucken und Gott zu verleugnen, grobe
Obszonitaten, Gesprache mit weiblichen Teufeln und die Anbetung eines monstrosen Gotzen.

"Das Ende des Dramas ist bekannt, und wie Jacques de Molai und seine Gefahrten in den
Flammen umkamen. Doch vor seiner Hinrichtung organisierte und begriindete das Oberhaupt
des untergegangenen Ordens das, was man spater die okkulte, hermetische oder schottische
Freimaurerei nannte. In der DUsternis seines Gefangnisses grindete der GroBmeister vier
Metropolitane Logen, in Neapel fur den Osten, in Edinburg fir den Westen, in Stockholm fur den
Norden und in Paris fir den Stden." [Die Initialen seines Namens, J.. B~ M., die in der gleichen
Reihenfolge in den ersten drei Graden zu finden sind, sind nur einer der vielen inneren und
stichhaltigen Beweise dafur, dass dies der Ursprung der modernen Freimaurerei war. Die
Legende von Osiris wurde wiederbelebt und Ubernommen, um die Zerstérung des Ordens und
die Wiederauferstehung von Khiarim zu symbolisieren, erschlagen im Kérper des Tempels, von
KHURUM ABAI, dem Meister, als Martyrer der Pflichttreue, der Wahrheit und des Gewissens, die
Wiederbelebung des begrabenen Vereins prophezeite].

"Der Papst und der Kdnig kamen bald darauf auf seltsame und plotzliche Weise ums Leben.
Squin de Florian, der oberste Anprangerer des Ordens, starb durch ein Attentat. Indem sie das
Schwert der Templer zerbrachen, machten sie daraus einen Ponier; und ihre verbotenen Kellen
bauten von da an nur noch Graber."

[Der Orden verschwand mit einem Schlag. Seine Besitztumer und Reichtimer wurden
konfisziert, und es schien, als wurde er aufhoren zu existieren. Dennoch lebte er weiter, unter
anderen Namen und von unbekannten Oberhauptern regiert, die sich nur denjenigen
offenbarten, die sich durch eine Reihe von Prufungen als wirdig erwiesen hatten, mit dem
gefahrlichen Geheimnis betraut zu werden. Die modernen Orden, die sich als Templer
bezeichnen, haben einen Namen angenommen, zu dem sie nicht den Schatten eines Titels
haben].



"Die Nachfolger der alten Adepten Rose-Croix gaben nach und nach die strenge und
hierarchische Einweihungswissenschaft ihrer Vorfahren auf, wurden zu einer mystischen Sekte,
vereinigten sich mit vielen der Templaren, wobei sich die Dogmen beider vermischten, und
hielten sich selbst fUr die alleinigen Bewahrer der Geheimnisse des Johannesevangeliums,
wobei sie in dessen Erwagungen eine allegorische Reihe von Riten sahen, die zur
Vervollstandigung der Einweihung geeignet waren.

"Jahrhundert glaubten die Eingeweihten, dass ihre Zeit gekommen sei, die einen, um eine neue
Hierarchie zu griinden, die anderen, um alle Autoritaten zu stiirzen und alle Gipfel der sozialen
Ordnung auf die Ebene der Gleichheit zu drtcken."

Die mystischen Bedeutungen der Rose als Symbol sind in den kabbalistischen Kommentaren zu
den Gesangen zu suchen.

Die Rose war fur die Eingeweihten das lebendige und bluhende Symbol fur die Offenbarung der
Harmonien des Seins. Sie war das Emblem der Schonheit, des Lebens, der Liebe und der
Freude. Flamel oder das Buch des Juden Abraham, machten sie zum hieroglyphischen Zeichen
far die Vollendung des groBen Werkes. Dies ist der Schlissel zum Roman de la Rose. Die
Eroberung der Rose war das Problem, das der Wissenschaft durch die Einweihung gestellt
wurde, wahrend die Religion sich bemuhte, den universellen, exklusiven und endglltigen
Triumph des Kreuzes vorzubereiten und zu errichten.

Die Rose mit dem Kreuz zu vereinen, war das Problem, das die Hohe Einweihung vorschlug; und
in der Tat ist die okkulte Philosophie die universelle Synthese und sollte alle Phdnomene des
Seins erklaren. Die Religion, nur als physiologische Tatsache betrachtet, ist die Offenbarung und
Befriedigung eines BedUurfnisses der Seelen. lhre Existenz ist eine wissenschaftliche Tatsache;
sie zu leugnen, hieBe, die Menschheit selbst zu leugnen.

Die Adepten von Rose-Croix respektierten die herrschende, hierarchische und offenbarte
Religion. Folglich konnten sie ebenso wenig Feinde des Papsttums wie der legitimen Monarchie
sein; und wenn sie sich gegen die Papste und Kénige verschworen, dann deshalb, weil sie sie
persdnlich als Abtrinnige von der Pflicht und oberste Befurworter der Anarchie ansahen.

Was ist denn ein Despot, ob geistlich oder weltlich, anderes als ein gekronter Anarchist?

Eines der herrlichen Pantakel, die den esoterischen und unaussprechlichen Teil der
Wissenschaft zum Ausdruck bringen, ist eine Rose des Lichts, in deren Mitte eine menschliche
Gestaltihre Arme in Form eines Kreuzes ausbreitet.

Uber die Gottliche Komédie, das Werk von DANTE, sind zahlreiche Kommentare und Studien
verfasst worden, und doch hat, soweit wir wissen, niemand auf ihren besonderen Charakter
hingewiesen. Das Werk des groBen Ghibellin ist eine Kriegserklarung an das Papsttum, mit
kiihnen Offenbarungen der Mysterien. Das Epos von Dante ist johanneisch und gnostisch, eine
kiihne Anwendung, wie die der Apokalypse, der Figuren und Zahlen der Kabbala auf die
christlichen Dogmen und eine geheime Verneinung alles Absoluten in diesen Dogmen. Seine
Reise durch die Ubernaturlichen Welten vollzieht sich wie die Einweihung in die Mysterien von
Eleusis und Theben. Er entkommt dem Abgrund der Holle, Uber dessen Tor das Urteil der
Verzweiflung geschrieben wurde, indem er die Positionen seines Kopfes und seiner FiiBe
umkehrt, das heiB3t, indem er das direkte Gegenteil des katholischen Dogmas annimmt; und
dann steigt er wieder zum Licht auf, indem er den Teufel selbst als monstrdse Leiter benutzt.
Faust steigt in den Himmel auf, indem er auf den Kopf des besiegten Mephistopheles tritt.



Die Holle ist nur fur diejenigen unuiberwindbar, die nicht wissen, wie sie sich von ihr abwenden
konnen. Wir befreien uns aus ihren Fesseln durch Kihnheit.

Seine Holle ist nur ein negatives Fegefeuer. Sein Himmel besteht aus einer Reihe von
kabbalistischen Kreisen, die durch ein Kreuz geteilt sind, wie das Pantacle des Hesekiel. In der
Mitte dieses Kreuzes bliiht eine Rose, und wir sehen das Symbol der Adepten des Rosenkreuzes
zum ersten Mal 6ffentlich dargelegt und fast kategorisch erklart.

Zum ersten Mal, weil Guillaume de Lorris, der in 1260, funf Jahre vor der Geburt von Alighieri,
seinen Roman de la Rose noch nicht abgeschlossen hatte, der ein halbes Jahrhundert spater
von Chopinel fortgesetzt wurde. Man stellt mit Erstaunen fest, dass der Roman de la Rose und
die Divina Commedia zwei gegensatzliche Formen ein und desselben Werkes sind, eine
Initiation in die Unabhangigkeit des Geistes, eine Satire auf alle zeitgenossischen Institutionen
und die allegorische Formel der groBen Geheimnisse der Gesellschaft der Rosen - Croix.

Die wichtigsten Manifestationen des Okkultismus fallen mit der Zeit des Untergangs der Templer
zusammen, denn Jean de Meung oder Chopinel, ein Zeitgenosse Dantes, blihte in den besten
Jahren seines Lebens am Hof von Philippe le Bel auf. Der Roman de la Rose ist das Epos des
alten Frankreichs. Es ist ein tiefgrindiges Buch in der Form des Leichtsinns, eine ebenso
gelehrte Offenbarung der Geheimnisse des Okkultismus wie die des Apuleius. Die Rose von
Flamel, die von Jean de Meung und die von Dante sind aus demselben Stamm gewachsen.

Swedenborgs System war nichts anderes als die Kabbala, ohne das Prinzip der Hierarchie. Es ist
der Tempel, ohne den Schlussstein und das Fundament.

Cagliostro war der Beauftragte der Templer und schrieb deshalb an die Freimaurer in London,
dass die Zeit gekommen sei, mit dem Wiederaufbau des Tempels des Ewigen zu beginnen. Er
hatte in die Freimaurerei einen neuen Ritus eingefuhrt, den agyptischen, und wollte die
geheimnisvolle Anbetung der Isis wiederbeleben. Die drei Buchstaben L..P..D.. auf seinem
Siegel waren die Initialen der Worte "Lilia pedibus destrue"; zertretet die Lilien [Frankreichs], und
eine Freimaurermedaille aus dem sechzehnten oder siebzehnten Jahrhundert zeigt darauf ein
Schwert, das den Stiel einer Lilie abschneidet, und die Worte "talem dabit ultio messem", solche
Ernte wird Rache geben. Eine unter der Schirmherrschaft des Genfer Fanatikers Rousseau
gegrundete Loge wurde zum Zentrum der revolutionaren Bewegung in Frankreich, und ein Prinz
des Blutkdnigreichs begab sich dorthin, um am Grab von Jacques de Molai die Vernichtung der
Nachfolger von Philippe le Bel zu beschworen. Die Register des Templerordens bezeugen, dass
der Regent, der Duc d'Orleans, GroBmeister dieses gewaltigen Geheimbundes war, und dass
seine Nachfolger der Duc de Maine, der Prinz von Bourbon-Condé und der Duc de Cossé-
Brissac waren. Die Templer haben den Kénig kompromittiert; sie haben ihn vor der Wut des
Volkes gerettet, um diese Wut noch zu steigern und die seit Jahrhunderten vorbereitete
Katastrophe herbeizufuhren; es war ein Schafott, das die Rache der Templer forderte. Die
heimlichen Drahtzieher der Franzésischen Revolution hatten sich geschworen, den Thron und
den Altar auf dem Grabmal von Jacques de Molai zu stlirzen. Als Ludwig XVI. hingerichtet wurde,
war die Halfte der Arbeit getan, und von nun an sollte die Armee des Tempels all ihre
Bemuhungen gegen den Papst richten.

Jacques de Molai und seine Gefahrten waren vielleicht Martyrer, aber ihre Racher entehrten ihr
Andenken. Das Kénigtum wurde auf dem Schafott Ludwigs XVI. wiederhergestellt, die Kirche
triumphierte mit der Gefangennahme Pius' VI. in Valence und starb an Erschopfung und
Kummer, aber die Nachfolger der alten Tempelritter kamen um, Uberwaltigt von ihrem fatalen
Sieg.



Moral und Dogma

Konsistorium

XXXI . GROSSINSPEKTOR INQUISITOR
KOMMANDANT. [Inspektor Inquisitor.] Demiurg

Schopfer des Universums

Geduldig zu horen, Uberlegt und leidenschaftslos abzuwagen und unparteiisch zu entscheiden -
das sind die wichtigsten Pflichten eines Richters. Nach den Lektionen, die Sie erhalten haben,
brauche ich nicht weiter auf sie einzugehen. Die Mdbel auf unserem Altar und die Dekoration
des Triumphbogens werden Sie immer wieder beredt daran erinnern.

Die Heilige Bibel wird Sie an lIhre Verpflichtung erinnern, und daran, dass Sie, wie Sie hier unten
urteilen, auch im Jenseits von Einem gerichtet werden, der sich nicht wie ein irdischer Richter
der traurigen Notwendigkeit unterwerfen muss, die Motive, Absichten und Absichten der
Menschen [aus denen alles Verbrechen im Wesentlichen besteht] aus dem ungewissen und oft
unsicheren Zeugnis ihrer Taten und Worte abzuleiten, so wie Menschen in dichter Dunkelheit mit
vorgestreckten Handen ihren Weg ertasten: vor dem aber jeder Gedanke, jedes Gefuhl, jeder
Impuls und jede Absicht jeder Seele, die jetzt auf Erden ist oder je war oder je sein wird,
gegenwartig und sichtbar ist und immer sein wird, wahrend der ganzen unendlichen Dauer der
Ewigkeit.

Winkel und Zirkel, Lot und Wasserwaage sind Ihnen als Freimaurer wohl bekannt. Fur Sie als
Richter bedeuten sie vor allem Aufrichtigkeit, Unparteilichkeit, sorgfaltige Prufung der Fakten
und Umstande, Genauigkeit im Urteil und Einheitlichkeit in der Entscheidung. Auch als Richter
sollst du quadratische Arbeit leisten und nur quadratische Arbeit. Wie ein Tempel, der nach dem
Lot errichtet wurde, sollst du dich weder zur einen noch zur anderen Seite neigen. Wie ein
Gebaude, das gut quadratisch und eben ist, sollst du fest und unerschutterlich in deinen
Uberzeugungen von Recht und Gerechtigkeit sein. Wie der Kreis, der mit dem Zirkel gezogen
wird, sollst du wahrhaftig sein. In der Waage der Gerechtigkeit sollst du allein die Tatsachen und
das Gesetz abwagen und weder personliche Freundschaft noch persdnliche Abneigung, weder
Furcht noch Gunst in die Waagschale legen; und wenn eine Besserung nicht mehr zu erhoffen
ist, sollst du unerbittlich mit dem Schwert der Gerechtigkeit zuschlagen.

Das eigentimliche und wichtigste Symbol dieses Grades ist das Tetraktys des Pythagoras, das
im Osten aufgehangt ist, wo normalerweise das heilige Wort oder der heilige Buchstabe glanzt,
der die Gottheit darstellt. Seine neun auBeren Punkte bilden das Dreieck, das Hauptsymbol in

der Masonie, mit vielen der Bedeutungen, die lhnen bekannt sind.



Flr uns stellen seine drei Seiten die drei Hauptattribute der Gottheit dar, die das Universum
erschaffen haben und es jetzt wie eh und je stutzen, aufrechterhalten und in seiner ewigen
Bewegung leiten; die drei Stlitzen des freimaurerischen Tempels, der selbst ein Emblem des
Universums ist:-Weisheit oder die unendliche gottliche Intelligenz; Starke oder Macht, der
unendliche gottliche Wille; und Schonheit oder die unendliche gottliche Harmonie, das ewige
Gesetz, kraft dessen die unendlichen Myriaden von Sonnen und Welten in ihren unaufhoérlichen
Umdrehungen ohne ZusammenstoB oder Konflikt im Unendlichen des Raumes immer
weiterblitzen und Verdnderung und Bewegung das Gesetz aller geschaffenen Existenzen sind.

Far uns als freimaurerische Richter stellt das Dreieck die Pyramiden dar, die, fest gepflanzt wie
die immerwahrenden Hlgel und genau auf die vier Himmelsrichtungen ausgerichtet, allen
Angriffen der Menschen und der Zeit trotzen und uns lehren, fest und unerschuttert wie sie zu
stehen, wenn unsere FuBe auf der festen Wahrheit stehen.

Es enthalt eine Vielzahl geometrischer Figuren, die fur die Freimaurer alle eine groBe Bedeutung
haben. Das dreifache Dreieck ist besonders heilig, da es bei allen Volkern immer ein Symbol der
Gottheit war. Neben allen auBeren Linien des Sechsecks, das es ebenfalls enthalt, gibt es sechs
kleinere Dreiecke, deren Basen sich im zentralen Punkt des Tetraktys schneiden, das seinerseits
immer das Symbol der Gottheit war, die erzeugende Kraft des Universums, die Sonne, Brahma,
Osiris, Apollo, Bel und die Gottheit selbst. Auf diese Weise bilden wir auch zwolf noch kleinere
Dreiecke, von denen drei mal drei den Tetraktys selbst bilden.

Ich verzichte darauf, alle Figuren aufzuzahlen, die man darin entdecken kann, aber eine darf
nicht unbemerkt bleiben. Das Sechseck selbst stellt uns schwach einen Wiirfel vor, der auf den
ersten Blick nicht sichtbar ist und daher das passende Symbol flir den Glauben an das
Unsichtbare ist, der fur die Erldsung am wichtigsten ist. Als erster vollkommener Festkorper
erinnert es an den wurfelformigen Stein, der Blut schwitzte, und an den von Henoch
niedergelegten Stein und lehrt Gerechtigkeit, Genauigkeit und Bestandigkeit.

Die unendliche Teilbarkeit des Dreiecks lehrt die Unendlichkeit des Universums, der Zeit, des
Raumes und der Gottheit, ebenso wie die Linien, die, vom gemeinsamen Mittelpunkt
ausgehend, ihren Abstand voneinander immer vergroBern, je unendlich langer sie werden. So
wie sie in ihrer Anzahl unendlich sind, so sind auch die Attribute der Gottheit unendlich; und so
wie sie von einem Zentrum ausgehen und in den Raum projiziert werden, so ist das ganze
Universum von Gott ausgegangen.

Denke auch daran, mein Bruder, dass du noch andere Pflichten als die eines Richters zu erflllen
hast. Du sollst die Arbeit der untergeordneten Kérperschaften der Freimaurerei sorgfaltig
untersuchen und prifen. Du sollst darauf achten, dass die Empfanger der héheren Grade nicht
unnotig vermehrt werden, dass unangemessene Personen sorgfaltig von der Mitgliedschaft
ausgeschlossen werden und dass die Freimaurer in ihrem Leben und in ihrer Konversation
Zeugnis von der Vortrefflichkeit unserer Lehren und dem unschéatzbaren Wert der Institution
selbst ablegen. Du sollst auch dein eigenes Herz und dein Verhalten untersuchen und sorgfaltig
auf dich aufpassen, dass du nicht in die Irre gehst. Wenn du Boswilligkeit und Eifersucht in dir
tragst, wenn du Intoleranz und Bigotterie empfangst, wenn du Sanftmut und Freundlichkeit
ablehnst, wenn du dein Herz dem einen weit 6ffnest und dem anderen seine Pforten verschlieBt,
dann ist es an der Zeit, dass du deinen eigenen Tempel in Ordnung bringst, oder du tragst den
Namen und die Insignien eines Freimaurers umsonst, obwohl du noch nicht mit der
freimaurerischen Natur vertraut bist.



Uberall in der Welt gibt es ein Naturgesetz, d.h. eine gleichbleibende Wirkungsweise, die zur
Natur der Dinge, zur Beschaffenheit des Universums zu gehoren scheint. Diese Tatsache ist
universell. In verschiedenen Abteilungen nennen wir diese Wirkungsweise mit verschiedenen
Namen, wie das Gesetz der Materie, das Gesetz des Geistes, das Gesetz der Moral und
dergleichen. Wir meinen damit eine bestimmte Wirkungsweise, die zu den materiellen, geistigen
oder moralischen Kraften gehort, die Wirkungsweise in denen sie gewdhnlich handeln und in
denen es ihr Idealist, immer zu handeln. Die idealen Gesetze der Materie kennen wir nur aus der
Tatsache, dass sie immer befolgt werden. Der tatsdchliche Gehorsam ist flr uns der einzige
Beweis fur die ideale Regel; denn in Bezug auf den Inhalt der materiellen Welt sind das Ideale
und das Tatsachliche dasselbe.

Die Gesetze der Materie lernen wir nur durch Beobachtung und Erfahrung. Bevor wir die
Erfahrung gemacht haben, konnte niemand vorhersagen, dass ein Korper, der zur Erde fallt, in
der ersten Sekunde sechzehn FuB tief fallt, in der nachsten doppelt so tief, in der dritten viermal
und in der vierten sechzehnmal. Keine Handlungsweise in unserem Bewusstsein nimmt diese
Handlungsregelin der auBeren Welt vorweg. Das Gleiche gilt fir alle Gesetze der Materie. Das
ideale Gesetz ist bekannt, weil es eine Tatsache ist. Das Gesetz ist unumganglich. Es muss ohne
Zogern befolgt werden. Die Gesetze der Kristallisation, die Gesetze der Proportion in der
chemischen Verbindung - weder in diesen noch in irgendeinem anderen Gesetz der Natur gibt es
irgendeinen Spielraum fur die Schwingung des Ungehorsams. Nur der urspringliche Wille
Gottes wirkt in der materiellen Welt, und kein sekundarer endlicher Wille.

Es gibt keine Ausnahmen von dem groBen allgemeinen Gesetz der Anziehung, das Atom an
Atom im Korper eines nur mit Hilfe eines Mikroskops sichtbaren Rotators, Kugel an Kugel,
System an System bindet, der Welt der Dinge eine Einheit gibt und diese Welten von Systemen
zu einer Einheit abrundet. Zunachst scheint es Ausnahmen von diesem Gesetz zu geben, wie
beim Wachstum und bei der Zersetzung, bei den AbstoBungen der Elektrizitat; aber schlieBlich
stellt sich heraus, dass all dies Sonderfalle des einen groBen Gesetzes der Attraktion sind, die
auf verschiedene Weise wirken.

Die Vielfalt der Wirkungen dieses Gesetzes Uberrascht zunachst die Sinne; aber am Ende
erstaunt die Einheit der Ursache den kultivierten Geist. In Bezug auf diesen Globus betrachtet,
ist ein Erdbeben nicht mehr als ein Spalt, der sich an einem trockenen Sommertag in einem
Gartenweg 6ffnet. Ein Schwamm ist poros, mit kleinen Zwischenrdumen zwischen den festen
Teilen: das Sonnensystem ist nur noch pordser, mit groBerem Raum zwischen den einzelnen
Kugeln: das Universum noch mehr, mit Zwischenrdumen zwischen den Systemen, so klein,
verglichen mit dem unendlichen Raum, wie die zwischen den Atomen, die die Masse des
kleinsten unsichtbaren Tierchens bilden, von denen Millionen in einem Tropfen Salzwasser
schwimmen. Die gleiche Anziehungskraft halt das Tierchen, den Schwamm, das System und
das Universum zusammen. Jedes Teilchen der Materie in diesem Universum ist mit jedem und
allen anderen Teilchen verbunden, und die Anziehung ist ihr gemeinsames Band.

In der geistigen Welt, der Welt des menschlichen Bewusstseins, gibt es auch ein Gesetz, eine
ideale Wirkungsweise fur die geistigen Krafte des Menschen. Das Gesetz der Gerechtigkeit ist
ebenso universell wie das Gesetz der Attraktion, obwohl wir weit davon entfernt sind, alle
Phanomene der Natur damit in Einklang bringen zu konnen. Die Lerche hat unserer Ansicht nach
dasselbe Recht zu leben, zu singen und nach Belieben durch die Atmosphaére zu fliegen, wie der
Habicht seine starken Fligel in der Sommersonne ausbreiten kann; und doch stlrzt sich der
Habicht auf die harmlose Lerche und verschlingt sie, wie er den Wurm verschlingt, und wie der
Wurm den Tierkorper verschlingt;



und soweit wir wissen, gibt es nirgendwo in irgendeinem zukinftigen Zustand des tierischen
Daseins eine Entschadigung fur diese scheinbare Ungerechtigkeit. Bei den Bienen herrscht die
eine, wahrend die anderen gehorchen, die einen arbeiten, wahrend die anderen untatig sind. Bei
den kleinen Ameisen erndhren sich die Solitare von den Ertragen der Arbeit der Arbeiter. Der
Lowe lauert auf die Antilope und verschlingt sie, die scheinbar ein ebenso gutes Recht auf Leben
hat wie er. Unter den Menschen herrschen die einen und dienen die anderen, das Kapital
befiehlt und die Arbeit gehorcht, und die eine Ethnie, die an Intelligenz Uberlegen ist, bedient
sich der starken Muskeln einer anderen, die unterlegen ist; und dennoch stellt niemand die
Gerechtigkeit Gottes in Frage. Zweifellos entsprechen all diese verschiedenen Phanomene
einem groBen Gesetz der Gerechtigkeit, und die einzige Schwierigkeit besteht darin, dass wir
dieses Gesetz nicht verstehen und zweifellos auch nicht verstehen konnen. Es ist sehr leicht fur
einen trAumenden und visionaren Theoretiker zu sagen, dass es ganz offensichtlich ungerecht
ist, wenn der LOwe das Reh verschlingt und der Adler den Zaunkdnig rei3t und frisst; aber das
Problem ist, dass wir keine andere Art und Weise kennen, in der der Lowe und der Adler nach
dem Korperbau, der Konstitution und den Organen, die Gott ihnen gegeben hat, Uberhaupt leben
konnten. Unser kleines MaB der Gerechtigkeit ist nicht Gottes MaB. Seine Gerechtigkeit verlangt
nicht, dass wir die hart arbeitenden Millionen von aller Arbeit befreien, dass wir den Leibeigenen
oder den Sklaven, der nicht dazu geeignet ist, frei zu sein, von jeglicher Kontrolle emanzipieren.
Kein Zweifel, unter all den kleinen Blasen, die das Leben, die Winsche, der Wille und die Plane
der zweitausend Millionen oder mehr Menschen auf dieser Erde sind (denn Blasen sind sie,
wenn man nach dem Raum und der Zeit urteilt, die sie in diesem groBen und ewig wahrenden
Meer der Menschheit einnehmen), - kein Zweifel, unter ihnen allen steht ein und dieselbe ewige
Kraft, die sie in diese oder jene besondere Form bringen; und Uber allen wacht dieselbe
vaterliche Vorsehung, die ewig Uber das Kleine und das GroBe wacht und aus der Einheit der
Kraft die Vielfalt der Wirkung hervorbringt. Es ist vollig richtig, wenn man sagt, dass die
Gerechtigkeit die Verfassung oder die Grundlage und das geistige Gesetz des moralischen
Universums, das Gesetz des Rechts, eine Richtschnur fir den Menschen (wie flr jedes andere
Lebewesen) in all seinen moralischen Beziehungen. Zweifellos mussen alle menschlichen
Angelegenheiten (wie alle anderen Angelegenheiten) diesem Gesetz unterworfen sein; und was
richtig ist, stimmt damit Gberein und hat Bestand, wahrend das, was falsch ist, damit in Konflikt
steht und fallt. Die Schwierigkeit besteht darin, dass wir immer unsere Vorstellungen von dem,
was richtig und gerecht ist, zum Gesetz der Gerechtigkeit erheben und darauf bestehen, dass
Gott dies als sein Gesetz annimmt, anstatt uns zu bemuhen, durch Beobachtung und
Uberlegung zu lernen, was sein Gesetz ist, und dann zu glauben, dass dieses Gesetz mit seiner
unendlichen Gerechtigkeit Ubereinstimmt, ob es nun mit unserer begrenzten Vorstellung von
Gerechtigkeit Ubereinstimmt oder nicht. Wir sind zu weise in unserer eigenen Einbildung und
streben immer danach, unsere eigenen kleinen Vorstellungen in die universellen Gesetze Gottes
einzubringen. Es mag dem Menschen schwerfallen, selbst zu seiner eigenen Zufriedenheit zu
beweisen, wie es richtig oder gerecht ist, dass er Pferd und Ochse seinem Dienst unterwirft und
ihnen im Gegenzug nur ihr tagliches Futter gibt, das Gott flr sie auf allen griinen Wiesen und in
den Savannen der Welt ausgebreitet hat: oder wie es gerecht ist, das harmlose Reh zu téten und
zu fressen, das nur das griine Kraut, die Knospen und die jungen Blatter erntet und das frei
flieBende Wasser trinkt, das Gott allen zugedacht hat; oder die sanfte Taube, das unschuldige
Zicklein, die vielen anderen Lebewesen, die sich so vertrauensvoll unserem Schutz anvertrauen;
- das ist vielleicht genauso schwer zu beweisen, dass es gerecht ist, wenn der Verstand oder gar
der Reichtum eines Menschen die starken Arme eines anderen zu seinen Dienern macht, fir den
taglichen Lohn oder flir den bloBen Lebensunterhalt.



Dieses universelle Gesetz der Gerechtigkeit herauszufinden ist eine Sache - etwas mit unserem
eigenen kleinen MaBband abzumessen und es Gottes Gesetz der Gerechtigkeit zu nennen, ist
eine andere. Der groBe allgemeine Plan und die groBe allgemeine Ordnung und die groBen
allgemeinen Gesetze, die Gott erlassen hat, bringen standig das hervor, was flr unsere
begrenzten Vorstellungen Unrecht und Ungerechtigkeit ist, was die Menschen bisher zu ihrer
eigenen Zufriedenheit nur durch die Hypothese einer anderen Existenz erkldren konnten, in der
alle Ungleichheiten und Ungerechtigkeiten in diesem Leben behoben und ausgeglichen werden.
Nach unseren Gerechtigkeitsvorstellungen ist es sehr ungerecht, dass das Kind durch
Missbildungen oder organische Krankheiten als Folge der Laster seines Vaters lebenslang
unglucklich gemacht wird; und doch ist das ein Teil des universellen Gesetzes. Die Alten sagten,
dass das Kind flir die Stinden seines Vaters bestraft wurde. Wir sagen, daB seine MiBbildung
oder Krankheit die Folge der Laster seines Vaters ist; aber was die Frage der Gerechtigkeit oder
Ungerechtigkeit betrifft, so ist das nur die Anderung eines Wortes. Es ist sehr einfach, ein weites,
allgemeines Prinzip aufzustellen, das unsere eigene Vorstellung von absoluter Gerechtigkeit
verkorpert, und darauf zu bestehen, dass sich alles danach richten soll: zu sagen: "Alle
menschlichen Angelegenheiten mussen diesem Gesetz als dem obersten unterworfen sein; was
richtig ist, stimmt damit Uberein und steht, was falsch ist, widerspricht und fallt. Private
Bindungen der Selbstliebe, der Freundschaft oder des Patriotismus mussen sich alle dieser
universellen Gravitation zum ewigen Recht unterordnen.” Die Schwierigkeit besteht darin, dass
dieses Universum der von Gott geschaffenen Notwendigkeiten, der Abfolgen von Ursache und
Wirkung und des aus dem Tod hervorgegangenen Lebens, diese unendliche Abfolge und
Anhaufung von Grausambkeiten, sich nicht einem solchen absoluten Prinzip oder einer
willkurlichen Theorie fugen wird, ganz gleich, mit welch wohlklingenden Worten und glitzernden
Phrasen es auch umschrieben wird. Unpraktikable Regeln in der Moral sind immer schadlich;
denn da alle Menschen sie nicht einhalten, machen sie aus wirklichen Tugenden eingebildete
VerstoBe gegen ein gefalschtes Gesetz. Die Gerechtigkeit zwischen Mensch und Mensch und
zwischen Mensch und Tier ist das, was nach den gottgeschaffenen Verhaltnissen, die zwischen
ihnen bestehen, und nach der Gesamtheit der sie umgebenden Umstande im Hinblick auf das
allgemeine wie auf das individuelle Interesse angemessen und richtig zu tun ist. Es handelt sich
nicht um ein theoretisches Prinzip, nach dem die von Gott geschaffenen und uns auferlegten
Verhaltnisse geprift und gebilligt oder verurteilt werden sollen. Gott hat dieses groBe System
des Universums geschaffen und allgemeine Gesetze flr seine Regierung erlassen. Diese
Gesetze umgeben alles, was lebt, mit einem machtigen Netz von Notwendigkeiten. Er hat den
Tiger mit solchen Organen ausgestattet, dass er das Gras nicht ernten kann, sondern anderes
Fleisch essen muss oder verhungert. Er hat auch den Menschen zum Fleischfresser gemacht,
und einige der kleinsten Vogel sind es ebenso wie der Tiger. Jeder Schritt, den wir tun, jeder
Atemzug, den wir machen, ist mit der Zerstorung einer Vielzahl belebter Existenzen verbunden,
von denen jede, wie winzig sie auch sein mag, genauso ein Lebewesen ist wie wir selbst. Er hat
unter den Menschen eine intellektuelle und moralische Arbeitsteilung notwendig gemacht. Er
hat die verschiedenen Beziehungen von Gesellschaft und Abhangigkeit, von Gehorsam und
Kontrolle notwendig gemacht. Was auf diese Weise notwendig gemacht wird, kann nicht
ungerecht sein; denn wenn es so ist, dann ist Gott, der groBe Gesetzgeber, selbst ungerecht.
Das Ubel, das es zu vermeiden gilt, ist die Legalisierung von Ungerechtigkeit und Unrecht unter
dem falschen Vorwand der Notwendigkeit. Aus allen Beziehungen des Lebens erwachsen
Pflichten, - die so naturlich und unbestreitbar wachsen, wie die Blatter an den Baumen
wachsen. Wenn wir das durch Gottes Gesetz der Notwendigkeit geschaffene Recht haben, das
Lamm zu schlachten, damit wir essen und leben konnen, so haben wir kein Recht, es dabei zu
qualen, denn das ist in keiner Weise notwendig.



Wir haben das Recht zu leben, wenn wir es rechtlich kdnnen, durch die legitime Ausubung
unseres Verstandes, und die Arbeit der starken Arme anderer zu mieten oder zu kaufen, um
unsere Boden zu bestellen, in unseren Bergwerken zu graben, in unseren Manufakturen zu
arbeiten; aber wir haben kein Recht, sie zu Uberarbeiten oder zu unterbezahlen. Es ist nicht nur
wahr, daBB wir das sittliche Gesetz der Gerechtigkeit, das Gesetz des Rechts, durch Erfahrung
und Beobachtung lernen kénnen; sondern daB Gott uns ein sittliches Vermoégen, unser
Gewissen, gegeben hat, das imstande ist, dieses Gesetz direkt und unmittelbar, durch intuitive
Wahrnehmung, wahrzunehmen; und es ist wahr, daB der Mensch in seiner Natur eine
Verhaltensregel hat, die hoher ist als das, was er je erreicht hat, - ein Ideal der Natur, das sein
tatsachliches der Geschichte beschamt: denn der Mensch ist immer geneigt gewesen, die
Notwendigkeit, seine eigene Notwendigkeit, die Notwendigkeiten der Gesellschaft, zu einem
Vorwand fur Ungerechtigkeit zu machen. Aber dieser Gedanke darf nicht zu weit getrieben
werden; denn wenn wir diese Idealitat an die Stelle der Wirklichkeit setzen, so ist es ebenso
wahr, dass wir eine ideale Regel von Recht und Unrecht in uns haben, zu der Gott selbst in
seiner Regierung der Welt nie gekommen ist und gegen die er (wir sagen es ehrflurchtig) jeden Tag
verstoBt. Wir verabscheuen den Tiger und den Wolf wegen der Raubgier und Blutgier, die ihre
Natur sind; wir lehnen uns gegen das Gesetz auf, nach dem die krummen Glieder und der kranke
Organismus des Kindes die Frichte der Laster des Vaters sind; wir meinen sogar, dass ein
allmachtiger und allwissender Gott keinen Schmerz, keine Armut, keine Dienstbarkeit hatte
zulassen mussen; unser Ideal der Gerechtigkeit ist erhabener als die Wirklichkeit Gottes. Es ist
gut, wie alles andere gut ist. Er hat uns diesen moralischen Sinn flr weise und wohltatige
Zwecke gegeben. Wir nehmen es als einen bedeutenden Beweis flir die der menschlichen Natur
innewohnende Erhabenheit an, dass sie ein so erhabenes Ideal hegen kann, und sollten danach
streben, es zu erreichen, soweit wir dies im Einklang mit den von Gott geschaffenen
Verhaltnissen und den Umstanden, die uns umgeben und gefangen halten, tun kdnnen. Wenn
wir dieses Gewissensvermogen treu gebrauchen, wenn wir es auf die bestehenden Verhaltnisse
und Umstande anwenden, es und alle ihm verwandten Krafte entwickeln und daraus die
Pflichten ableiten, die sich aus diesen Verhaltnissen und diesen Umstanden ergeben und durch
sie begrenzt und qualifiziert werden, dann lernen wir die Gerechtigkeit, das Gesetz des Rechts,
die gottliche Verhaltensregel fir das menschliche Leben. Wenn wir uns aber vornehmen, "die
Art und Weise des Handelns zu definieren und festzulegen, wenn wir uns der unendlich
vollkommenen Natur Gottes nahern" und so eine ideale Regel aufstellen, die jenseits aller
menschlichen Reichweite liegt, kommen wir bald dazu, sein Werk und die Beziehungen zu
verurteilen, die er in seiner unendlichen Weisheit zu schaffen beliebt. Der Sinn fur Gerechtigkeit
gehort zur menschlichen Natur und ist ein Teil von ihr. Die Menschen haben eine tiefe,
dauerhafte und instinktive Freude an der Gerechtigkeit, nicht nur an den auBeren Auswirkungen,
sondern auch an der inneren Ursache, und sie lieben von Natur aus dieses Gesetz des Rechts,
diese vernunftige Verhaltensregel, diese Gerechtigkeit, mit einer tiefen und dauerhaften Liebe.
Die Gerechtigkeit ist der Gegenstand des Gewissens und passt zu ihm wie das Licht zum Auge
und die Wahrheit zum Verstand. Die Gerechtigkeit sorgt flr gerechte Beziehungen zwischen den
Menschen. Sie halt das Gleichgewicht zwischen Volk und Nation, zwischen einem Menschen
und seiner Familie, seinem Stamm, seiner Nation und seiner Ethnie, so dass seine absoluten
Rechte und die der anderen nicht miteinander kollidieren, dass ihre letzten Interessen nicht
aufeinanderprallen und dass die ewigen Interessen des einen sich nicht als antagonistisch zu
denen aller oder irgendeines anderen erweisen. Das mussen wir glauben, wenn wir glauben,
dass Gott gerecht ist. Wir mussen allen Gerechtigkeit widerfahren lassen und sie von allen
verlangen; das ist eine allgemeine menschliche Schuld, ein allgemeiner menschlicher
Anspruch.



Aber wir kdnnen uns bei der Definition dessen, was diese Gerechtigkeit ist, sehrirren. Die
zeitweiligen Interessen und die nach menschlichem Ermessen bestehenden Rechte der
Menschen kollidieren oft miteinander und stoBen aufeinander. Die Lebensinteressen des
Einzelnen kollidieren oft mit den dauerhaften Interessen und dem Wohlergehen der
Gesellschaft, und was als naturliche Rechte einer Klasse oder Ethnie erscheinen mag, mit
denen einer anderen. Es ist nicht wahr, zu sagen, dass "ein Mensch, wie klein er auch sein mag,
nicht einem anderen, wie groB er auch sein mag, einer Mehrheit oder allen Menschen geopfert
werden darf". Das ist nicht nur ein Irrtum, sondern auch ein sehr gefahrlicher Irrtum. Oft mussen
ein Mensch und viele Menschen im gewohnlichen Sinne des Wortes dem Interesse der Vielen
geopfert werden. Es ist ein bequemer Trugschluss fur die Selbstslchtigen; denn wenn sie nach
dem Gesetz der Gerechtigkeit nicht fir das Gemeinwohl geopfert werden kdnnen, dann hat ihr
Land kein Recht, von ihnen Selbstaufopferung zu verlangen; und derjenige ist ein Narr, der sein
Leben niederlegt oder seinen Besitz oder sogar seinen Luxus opfert, um die Sicherheit oder den
Wohlstand seines Landes zu gewahrleisten. Nach dieser Lehre war Curtius ein Narr und
Leonidas ein Idiot; und fur sein Land zu sterben ist nicht mehr schon und ruhmreich, sondern
eine reine Absurditat. Dann ist es nicht mehr zu verlangen, dass der gemeine Soldat das Schwert
oder den Bajonettstich in seinen SchoB nimmt, der sonst das Leben des groBen Feldherrn
ausloschen wurde, an dessen Schicksal die Freiheit seines Landes und das Wohlergehen von
Millionen noch nicht geborener Menschen hangt. Im Gegenteil, es ist sicher, dass in allen
Angelegenheiten die Notwendigkeit herrscht, das Interesse und sogar das Leben eines Mannes
oft dem Interesse und dem Wohl seines Landes geopfert werden muss. Einige mussen immer
die vergebliche Hoffnung leben: Der Missionar muss unter die Wilden gehen und sein Leben in
der Hand halten; der Arzt muss sich um der anderen willen der Pest aussetzen; der Seemann
muss in dem zerbrechlichen Boot auf dem weiten Ozean, das dem sinkenden oder brennenden
Schiff entronnen ist, ruhig in die hungrigen Gewasser gehen, wenn das Leben der Passagiere nur
durch das Opfer seines eigenen gerettet werden kann; der Lotse muss fest am Steuer stehen
und sein eigenes Leben von den Flammen verbrennen lassen, um die gemeinsame Sicherheit
derer zu gewahrleisten, die das untergegangene Schiff tragt. Die Masse der Menschen istimmer
auf der Suche nach dem, was gerecht ist. Die ganze gewaltige Maschinerie, aus der ein Staat,
eine Welt von Staaten besteht, ist auf Seiten der Menschen ein Versuch, nicht jene ideale
Gerechtigkeit zu organisieren, die mit Gottes Anordnungen in Konflikt steht, sondern jene
praktische Gerechtigkeit, die in der tatsdchlichen Organisation der Welt erreicht werden kann.
Die minutiose und weitreichende zivile Maschinerie, die das Gesetz und die Gerichte mit all
ihren Beamten und Instrumenten auf Seiten der Menschheit bildet, ist hauptsachlich ein
Versuch, die Theorie des Rechts in die Praxis umzusetzen. Die Verfassungen werden gemacht,
um Gerechtigkeit zu schaffen; die Entscheidungen der Gerichte sollen uns helfen, in Zukunft
weiser zu urteilen. Die Nation will die gerechtesten Manner des Staates versammeln, damit sie
ihr gemeinsames Rechtsempfinden in die Gesetze einflieBen lassen kdnnen. Das Volk will, dass
das Recht eine verkorperte Gerechtigkeit ist, die ohne Leidenschaft ausgelibt wird. Selbst in den
wildesten Zeitaltern hat es eine wilde Volksjustiz gegeben, die aber immer mit Leidenschaft
vermischt war und mit Hass ausgeubt wurde; denn die Gerechtigkeit nimmt bei ungehobelten
Menschen eine grobe Form an und wird in zivilisierteren Gemeinschaften weniger mit Hass und
Leidenschaft vermischt. Jeder fortschrittliche Staat revidiert von Zeit zu Zeit seine Gesetze und
revolutioniert seine Verfassung, um sich der groBtmoglichen praktischen Gerechtigkeit und dem
Recht anzunahern; und manchmal, wenn er den Theoretikern und Traumern in ihrer Verehrung
fur das Ideal folgt, indem er positive Grundsatze des theoretischen Rechts in das Gesetz
aufnimmt, begeht er praktisches Unrecht und muss dann seine Schritte zurtickverfolgen.



In der Literatur suchen die Menschen immer nach praktischer Gerechtigkeit und wiinschen,
dass die Tugend ihren eigenen Lohn und das Laster seine angemessene Strafe bekommt. Sie
sind immer auf der Seite der Gerechtigkeit und der Menschlichkeit; und die meisten von ihnen
haben eine ideale Gerechtigkeit, besser als die Dinge um sie herum, gerechter als das Gesetz,
und kein Mensch ist so gerecht wie seine eigene Vorstellung von moglicher und praktizierbarer
Gerechtigkeit. Seine Leidenschaften und seine Notwendigkeiten lassen ihn immer unter sein
eigenes Ideal sinken. Die ideale Gerechtigkeit, zu der die Menschen immer aufschauen und zu
der sie aufzusteigen versuchen, ist wahr; aber sie wird in dieser Welt nicht verwirklicht werden.
Dennoch mussen wir uns ihr so weit wie moglich nahern, so wie wir uns der idealen Demokratie
nahern sollten, die "jetzt vor den Augen ernsthafter und religioser Menschen schwebt - gerechter
als die Republik von Platon oder die Utopie von More oder das Goldene Zeitalter der sagenhaften
Erinnerung", wobei wir nur darauf achten mussen, dass wir in unserem Bestreben, das
unmaogliche Ideal zu erreichen und zu ihm aufzusteigen, nicht vernachlassigen, das mogliche
Wirkliche zu ergreifen und daran festzuhalten. Das Beste anzustreben, sich aber mit dem
Bestmoglichen zu begntgen, ist die einzig wahre Weisheit. Auf dem absoluten Recht zu
beharren und das wichtige und alles beherrschende Element der Notwendigkeit aus dem Kalkul
zu streichen, ist die Torheit eines bloBen Traumers. In einer Welt, die von Menschen mit Kdrpern
und notwendigerweise mit kdrperlichen Bedurfnissen und tierischen Leidenschaften bewohnt
wird, wird niemals die Zeit kommen, in der es keinen Mangel, keine Unterdrlckung, keine
Knechtschaft, keine Menschenfurcht, keine Gottesfurcht, sondern nur Liebe geben wird. Das
kann niemals sein, solange es minderwertigen Verstand, Schwelgen in niedrigen Lastern,
Unvorsichtigkeit, Tragheit, schreckliche Heimsuchungen durch Pestilenz und Krieg und
Hungersnot, Erdbeben und Vulkane gibt, die die Menschen notwendigerweise zum Mangel, zum
Dienen, zum Leiden und zur Furcht veranlassen mussen. Aber dennoch wird die Pflugschar der
Gerechtigkeit immer wieder durch das Feld der Welt gezogen und entwurzelt die wilden
Pflanzen. Immer sehen wir einen kontinuierlichen und fortschreitenden Triumph des Rechts. Die
Ungerechtigkeit Englands verlor ihr Amerika, das schonste Juwel ihrer Krone. Die
Ungerechtigkeit Napoleons hat ihn mehr zu Boden gerissen als der Schnee Russlands und ihn
auf einen unfruchtbaren Felsen verbannt, um dort zu verschmachten und zu sterben, sein Leben
eine Warnung an die Menschheit, gerecht zu sein. Wir verstehen intuitiv besser, was
Gerechtigkeit ist, als wir sie darstellen konnen. Was sie in einem bestimmten Fall ist, hangt so
sehr von den Umstanden ab, dass Definitionen von ihr vollig triigerisch sind. Oft ware es fur die
Gesellschaft ungerecht zu tun, was ohne diese Uberlegung fiir den Einzelnen als gerecht
empfunden wirde. Allgemeine Behauptungen Uber das Recht des Menschen auf dieses oder
jenes sind immer trugerisch: und nicht selten ware es dem Einzelnen selbst gegentber hochst
ungerecht, das zu tun, was der Theoretiker als allgemeine Behauptung fur richtig und ihm
zustehend halt. Wir sollten anderen immer das antun, was wir unter den gleichen Umstanden
wunschen sollten und das Recht haben zu wlinschen, dass sie uns antun sollten. Es gibt viele
Falle, die sich immer wieder ereignen, in denen ein Mensch fur sich selbst sorgen muss, statt fur
einen anderen, wie z.B., wenn zwei um den Besitz eines Brettes kdmpfen, das den einen rettet,
aber nicht beide halten kann; oder wenn er, angegriffen, sein eigenes Leben nur retten kann,
indem er seinen Gegner erschlagt. So muss man die Sicherheit seines Landes dem Leben seiner
Feinde vorziehen, und manchmal, um sie zu sichern, auch dem seiner eigenen unschuldigen
Burger. Der sich zurlickziehende General mag eine Brucke hinter sich wegschneiden, um die
Verfolgung zu verzdgern und den Hauptteil seiner Armee zu retten, obwohl er dadurch eine
Abteilung, ein Bataillon oder sogar ein Korps seiner eigenen Streitkrafte der sicheren
Vernichtung preisgibt.



Dies sind keine Abweichungen von der Gerechtigkeit, obwohl sie, wie andere Falle, in denen die
Verletzung oder der Tod des Einzelnen die Sicherheit der Vielen ist, in denen das Interesse eines
Einzelnen, einer Klasse oder einer Ethnie auf das der Offentlichkeit oder der Uberlegenen Ethnie
verschoben wird, die ideale Gerechtigkeitsregel eines TrAumers verletzen konnen. Aber jede
Abweichung von der realen, praktischen Gerechtigkeit ist zweifellos mit einem Verlust fur den
Ungerechten verbunden, auch wenn dieser Verlust der Offentlichkeit nicht mitgeteilt wird.
Ungerechtigkeit, ob 6ffentlich oder privat, zieht wie jede andere Stinde und jedes Unrecht
unweigerlich Konsequenzen nach sich. Der Selbstslichtige, der Habgierige, der Unmenschliche,
der betrigerisch Ungerechte, der knauserige Arbeitgeber und der grausame Herr werden vom
groBen Volksherzen verabscheut, wahrend der gutige Herr, der liberale Arbeitgeber, der
GroBzugige, der Mensch und der Gerechte das Wohlwollen aller Menschen genieBt, und selbst
der Neid ist ein Tribut an ihre Tugenden. Die Menschen ehren alle, die fur Wahrheit und Recht
eintreten, und schrecken niemals zurtck. Die Welt errichtet Denkmaler fur ihre Patrioten. Vier
groBe Staatsmanner, Organisatoren des Rechts, in Stein eingegraben, blicken auf die
Gesetzgeber Frankreichs herab, wenn sie zu ihrer Halle der Gesetzgebung gehen, stille Redner,
die erzahlen, wie die Nationen die Gerechten lieben. Wie verehren wir die marmornen Umrisse
der gerechten Richter Jay und Marshall, die so ruhig auf die lebendige Richterbank des Obersten
Gerichtshofs der Vereinigten Staaten blicken! Welch ein Monument hat Washington im Herzen
Amerikas und der ganzen Welt errichtet, nicht weil er von einer undurchfuhrbaren idealen
Gerechtigkeit traumte, sondern durch sein stdndiges Bemuhen, praktisch gerecht zu sein! Aber
nur die Notwendigkeit und das groBte Wohl der groBten Zahl konnen legitimerweise in die
Herrschaft der absoluten und idealen Gerechtigkeit eingreifen. Die Regierung sollte nicht den
Starken auf Kosten des Starkeren fordern. Man darf nicht auf Kosten der Schwachen handeln,
nicht den Kapitalisten schitzen und den Arbeiter besteuern. Die Machtigen sollen nicht nach
einem Monopol der Entwicklung und des Genusses streben; die Staatsmanner sollen nicht nur
an die Klugheit und die ZweckmaBigkeit fur den heutigen Tag appellieren, sondern an das
Gewissen und das Recht; die Gerechtigkeit soll nicht vergessen werden, wenn man auf den Zins
schaut, und die politische Moral soll nicht fiir die politische Okonomie vernachlassigt werden;
wir sollen nicht eine nationale Haushaltsfuhrung haben, statt einer nationalen Organisation auf
der Grundlage des Rechts. Uber das abstrakte Recht vieler Dinge mdgen wir wohl
unterschiedlicher Meinung sein; denn jede derartige Frage hat viele Seiten, und wenige
Menschen sehen alle an, viele nur eine. Aber wir alle erkennen leicht Grausamkeit,
Ungerechtigkeit, Unmenschlichkeit, Parteilichkeit, Ubervorteilung und Hérte an ihren hasslichen
und vertrauten Zigen, und um sie zu erkennen, zu hassen und zu verachten, brauchen wir nicht
als Irrtums- und Berufungsgericht zu sitzen, um Gottes Vorsehung zu revidieren und
umzukehren. Gewiss gibt es in der heutigen Zeit groBe Ubel der Zivilisation und viele Fragen der
Menschlichkeit, die lange vertagt und aufgeschoben wurden. Der abscheuliche Anblick des
Pauperismus, die Entwlrdigung und das Laster in unseren Stadten sagen uns durch ihr beredtes
Schweigen oder durch unartikuliertes Gemurmel, dass die Reichen, die Machtigen und die
Intellektuellen ihre Pflicht gegenuber den Armen, den Schwachen und den Unwissenden nicht
erfullen; und jede unglickliche Frau, die wei8 der Himmel wie lebt, indem sie Hemden flr sechs
Pence pro Stlick néaht, bezeugt die Ungerechtigkeit und Unmenschlichkeit des Menschen. Es
gibt Grausamkeiten gegen Sklaven und noch schlimmere Grausamkeiten gegen Tiere, die jeweils
far ihre Verursacher unwirdig sind und ebenso wenig durch das rechtmaBige Verhaltnis von
Kontrolle und Abhangigkeit gerechtfertigt sind, das Gott zu schaffen beliebt. Gegen alles, was
ungerechtist, ist ein Urteil geschrieben, das Gottin die Natur des Menschen und in die Natur
des Universums geschrieben hat, weil es in der Natur des unendlichen Gottes liegt. Treue zu
deinen Fahigkeiten, Vertrauen in ihre Uberzeugungen, das ist Gerechtigkeit dir selbst gegeniiber;
ein Leben im Gehorsam dagegen, das ist Gerechtigkeit gegentuber den Menschen.



Kein Unrecht ist wirklich erfolgreich. Der Gewinn der Ungerechtigkeit ist ein Verlust, ihr Genuss
ein Leiden. Die Ungerechtigkeit scheint oft zu gedeihen, aber ihr Erfolg ist ihre Niederlage und
Schande. Nach einer langen Zeit kommt immer der Tag der Abrechnung, flr die Nation wie flr
den Einzelnen. Der Schurke betrligt sich selbst. Der Geizige, der den Korper seines Bruders
aushungert, hungert auch seine eigene Seele aus, und beim Tod wird er aus seinem groBen
Anwesen der Ungerechtigkeit herauskriechen, arm und nackt und elend. Wer sich einer Pflicht
entzieht, entgeht einem Gewinn. Das auBere Urteil versagt oft, die innere Gerechtigkeit nie.
Moge ein Mensch versuchen, das Unrecht tun, das ist Steine essen und nicht Brot, die schnellen
FuBe der Gerechtigkeit sind Uber ihm, folgen mit wolligem Tritt, und ihre eisernen Hande sind um
seinen Hals. Kein Mensch kann dem entgehen, genauso wenig wie sich selbst. Die Gerechtigkeit
ist der Engel Gottes, der von Osten nach Westen fliegt; und wo sie ihre weiten Flugel ausbreitet,
da bringt sie den Ratschluss Gottes und speist die Menschen mit Engelsbrot. Wir kbnnen das
moralische Universum nicht verstehen. Der Bogen ist lang, und unsere Augen reichen nur ein
wenig weit; wir konnen die Kurve nicht berechnen und die Figur nicht durch die Erfahrung des
Sehens vervollstandigen; aber wir kdnnen sie durch das Gewissen erahnen, und wir wissen
sicher, dass sie sich der Gerechtigkeit zuneigt. Die Gerechtigkeit wird nicht versagen, auch wenn
die Bosheit stark erscheint und die Armeen und Throne der Macht, den Reichtum und die
Herrlichkeit der Welt auf ihrer Seite hat, und wenn die armen Menschen sich in Verzweiflung
ducken. Die Gerechtigkeit wird nicht versagen und aus der Welt der Menschen verschwinden,
noch wird das, was wirklich falsch ist und im Widerspruch zu Gottes wahrem Gesetz der
Gerechtigkeit steht, ewig bestehen. Die Macht, die Weisheit und die Gerechtigkeit Gottes sind
auf der Seite eines jeden gerechten Gedankens, und er kann nicht versagen, ebenso wenig wie
Gott selbst untergehen kann. In den menschlichen Angelegenheiten muss die Gerechtigkeit
Gottes mit menschlichen Mitteln wirken. Die Menschen sind die Werkzeuge der Grundsatze
Gottes; unsere Moral ist das Werkzeug seiner Gerechtigkeit, die, fir uns unverstandlich, unserer
kurzen Sichtweise nach oft Unrecht zu tun scheint, aber irgendwann das brutale Lachen des
Unterdruckers stillen wird. Die Gerechtigkeit ist die in die Natur des Menschen geschriebene
Verhaltensregel. Wir kdnnen in unserem taglichen Leben, im Haus oder auf dem Feld oderim
Geschaft, im Buro oder vor Gericht, dazu beitragen, den Weg fur das Gemeinwesen der
Gerechtigkeit zu bereiten, das sich langsam, aber, wie wir gerne hoffen wurden, sicher nahert.
All die Gerechtigkeit, die wir reifen lassen, wird uns hier und in der Zukunft zum Segen gereichen,
und bei unserem Tod werden wir sie dem allgemeinen Vorrat der Menschheit hinzufliigen. Und
jeder Freimaurer, der sich damit begnugt, das zu tun, was moglich und praktikabel ist,
Gerechtigkeit zu Uben und durchzusetzen, kann dazu beitragen, den Kanal der menschlichen
Moral, in dem Gottes Gerechtigkeit flieBt, zu vertiefen; und so kdnnen die Wracks des Bdsen, die
jetzt den Strom bremsen und behindern, umso eher von der widerstandslosen Flut des
allmachtigen Rechts weggefegt und fortgetragen werden. LaBt uns, mein Bruder, in diesem wie
in allen anderen Dingen immer danach streben, die Pflichten eines guten Freimaurers und eines
guten Menschen zu erfullen.



XXXIl. ERHABENER FURST DES KONIGLICHEN
GEHEIMNISSES - Pleroma - [Meister des
koniglichen Geheimnisses]

Vollkommenheit und Ganzheit

DIE okkulte Wissenschaft der alten Weisen war unter den Schatten der alten Mysterien
verborgen; sie wurde von den Gnostikern unvollkommen enthillt oder vielmehr entstellt; sie
wird unter den Unklarheiten erahnt, die die angeblichen Verbrechen der Templer verdecken; und
sie findet sich in den Riten der hdchsten Freimaurerei in Ratseln gehullt, die undurchdringlich
erscheinen. Der Magismus war die Wissenschaft von Abraham und Orpheus, von Konfuzius und
Zoroaster. Es waren die Dogmen dieser Wissenschaft, die von Hanoch und Trismegistus auf die
steinernen Tafeln gemeiBelt wurden. Moses hat sie gereinigt und neu verschleiert, denn das ist
die Bedeutung des Wortes "offenbaren". Er bedeckte sie mit einem neuen Schleier, als er die
heilige Kabbala zum ausschlieBlichen Erbe des Volkes Israel machte, und das unantastbare
Geheimnis seiner Priester. Die Mysterien von Theben und Eleusis bewahrten unter den Volkern
einige Symbole davon, die jedoch immer wieder verdndert wurden, und der geheimnisvolle
Schlissel dazu ging unter den Instrumenten eines standig wachsenden Aberglaubens verloren.
Jerusalem, die Morderin ihrer Propheten und so oft an die falschen Gotter der Syrer und
Babylonier prostituiert, hatte schlieBlich seinerseits das Heilige Wort verloren, als ein Prophet,
der den Weisen durch den geweihten Stern der Einweihung angekliindigt wurde, kam, um den
abgenutzten Schleier des alten Tempels zu zerreiBen, um der Kirche ein neues Gewebe von
Legenden und Symbolen zu geben, das immer noch und immer wieder die gleichen Wahrheiten
vor dem Profanen verbirgt und den Auserwahlten bewahrt. Es war die Erinnerung an dieses
wissenschaftliche und religiose Absolut, an diese in einem Wort zusammengefasste Lehre, an
dieses Wort, das abwechselnd verloren und wiedergefunden wurde, die den Auserwahlten aller
alten Initiationen Ubermittelt wurde: Es war dieselbe Erinnerung, die im berihmten Orden der
Templer bewahrt oder vielleicht entweiht wurde, die fur alle geheimen Vereinigungen, die
Rosenkreuzer, die [lluminaten und die hermetischen Freimaurer, der Grund fir ihre seltsamen
Riten, ihre mehr oder weniger konventionellen Zeichen und vor allem fur ihre gegenseitige
Hingabe und ihre Macht wurde. Die Gnostiker bewirkten, dass die Gnosis von den Christen
geachtet wurde, und das offizielle Heiligtum wurde gegen die hohe Initiative geschlossen. So
wurde die Hierarchie des Wissens durch die Gewalttatigkeiten der usurpierenden Unwissenheit
kompromittiert, und die Storungen des Heiligtums werden im Staat reproduziert; denn immer,
ob gewollt oder ungewollt, wird der Konig durch den Priester gestutzt, und aus dem ewigen
Heiligtum der gottlichen Unterweisung mussen die Machte der Erde, um sich Dauerhaftigkeit zu
sichern, ihre Weihe und ihre Kraft erhalten. Die hermetische Wissenschaft der frihen
christlichen Zeitalter, die auch von Geber, Alfarabius und anderen Arabern kultiviert, von den
Tempelherren studiert und in bestimmten Symbolen der hoheren Grade der Freimaurerei
verkorpert wurde, kann genau als die Kabbala in aktiver Verwirklichung oder die Magie der Werke
definiert werden. Sie besteht aus drei analogen Graden, der religiosen, philosophischen und
physischen Verwirklichung.



Ihre religiose Verwirklichung ist die dauerhafte Grundlage des wahren Reiches und der wahren
Priesterschaft, die im Bereich des menschlichen Intellekts herrschen; ihre philosophische
Verwirklichung ist die Errichtung einer absoluten Lehre, die in allen Zeiten als "HEILIGE
DOKRETE" bekannt ist, von dem PLUTARCH in der Abhandlung "de Iside et Osiride" ausfuhrlich,
aber geheimnisvoll spricht; und von einer hierarchischen Anweisung, um die ununterbrochene
Abfolge von Adepten unter den Eingeweihten zu sichern: ihre physische Verwirklichung ist die
Entdeckung und Anwendung des schdpferischen Gesetzes, das das groBe Universum
unaufhorlich bevolkert, im Mikrokosmos oder in der Kleinen Welt. Miss eine Ecke der Schopfung
und vervielfache diesen Raum in proportionaler Progression, und das gesamte Unendliche wird
seine mit Universen gefullten Kreise vervielfachen, die in proportionalen Abschnitten zwischen
denidealen und sich verlangernden Zweigen deines Kompasses verlaufen werden. Nehmen wir
nun an, dass von irgendeinem Punkt des Unendlichen Uber dir eine Hand einen anderen
Kompass oder ein Quadrat halt, so werden sich die Linien des himmlischen Dreiecks
notwendigerweise mit denen des Kompasses der Wissenschaft treffen, um den geheimnisvollen
Stern Salomons zu bilden. Alle wissenschaftlich wahrscheinlichen Hypothesen sind die letzten
Schimmer des Zwielichts der Erkenntnis oder ihre letzten Schatten. Der Glaube beginnt dort, wo
die Vernunft erschdpft versinkt. Jenseits der menschlichen Vernunft ist die gottliche Vernunft,
far unsere Schwache die groBe Absurditat, die unendliche Absurditat, die uns verwirrt und der
wir glauben. Fur den Meister liegt der Kompass des Glaubens Uber dem Quadrat der Vernunft;
aber beide ruhen auf der Heiligen Schrift und verbinden sich zum flammenden Stern der
Wahrheit. Nicht alle Augen sehen das Gleiche. Selbst die sichtbare Schopfung ist nicht fur alle,
die sie betrachten, von einer Form und einer Farbe. Unser Gehirn ist ein Buch, das innen und
auBen gedruckt ist, und die beiden Schriften sind bei allen Menschen mehr oder weniger
durcheinander. Die primare Tradition der einzigen Offenbarung wurde unter dem Namen
"Kabbala" von der Priesterschaft Israels vorgetragen. Die kabbalistische Lehre, die auch das
Dogma der Weisen und des Hermes war, ist in der Sepher Yetsairah, dem Sohar und dem
Talmud enthalten. Nach dieser Lehre ist das Absolute das Sein, in dem das Wort ist, das Wort,
das die AuBerung und der Ausdruck von Sein und Leben ist. Die Magie ist das, was sie ist; sie ist
in sich selbst, wie die Mathematik; denn sie ist die exakte und absolute Wissenschaft der Natur
und ihrer Gesetze. Die Magie ist die Wissenschaft der alten Weisen: und die christliche Religion,
die die liignerischen Orakel zum Schweigen gebracht und dem Ansehen der falschen Gotter ein
Ende gesetzt hat, verehrt selbst jene Weisen, die aus dem Osten kamen, um, von einem Stern
geleitet, den Erléser der Welt in seiner Wiege anzubeten. Die Uberlieferung gibt diesen Weisen
auch den Titel "Konige", weil die Einweihung in die Magie ein echtes Kénigtum darstellt und weil
die groBe Kunst der Weisen von allen Adepten als "die kdnigliche Kunst" oder das Heilige Reich,
Sanctum Regnum, bezeichnet wird. Der Stern, der sie leitete, ist derselbe flammende Stern,
dessen Abbild wir in allen Einweihungen finden. Fur die Alchemisten ist er das Zeichen der
Quintessenz, flr die Magier das GroBe Arkanum und fur die Kabbalisten das Heilige
Pentagramm. Das Studium dieses Pentagramms konnte die Weisen nur zur Kenntnis des neuen
Namens fuhren, der sich Uber alle Namen erheben und alle anbetungsfahigen Geschopfe dazu
bringen sollte, das Knie zu beugen. Die Magie vereinigt in ein und derselben Wissenschaft alles,
was die Philosophie an Gewissheit besitzen kann, und die Religion des Unfehlbaren und Ewigen.
Sie versohnt vollkommen und unanfechtbar diese beiden Begriffe, die auf den ersten Blick so
gegensatzlich erscheinen: Glaube und Vernunft, Wissenschaft und Glaube, Autoritat und
Freiheit.



Sie liefert dem menschlichen Geist ein Instrument philosophischer und religioser Gewissheit,
das so genau ist wie die Mathematik und die Unfehlbarkeit der Mathematik selbst begrindet. So
gibt es ein Absolutes in den Angelegenheiten der Intelligenz und des Glaubens. Die Hochste
Vernunft hat die Schimmer des menschlichen Verstandes nicht dem Risiko des Schwankens
Uberlassen. Es gibt eine unuberprufbare Wahrheit, es gibt eine unfehlbare Methode, diese
Wahrheit zu erkennen, und durch die Erkenntnis dieser Wahrheit kdnnen diejenigen, die sie als
Regel akzeptieren, ihrem Willen eine souverdne Macht verleihen, die sie zu Herren aller niederen
Dinge und aller irrenden Geister macht; das heiBt, sie werden zu Schiedsrichtern und Kénigen
der Welt. Die Wissenschaft hat ihre Nachte und ihre Morgenrdte, denn sie gibt der geistigen Welt
ein Leben, das seine geregelten Bewegungen und seine fortschreitenden Phasen hat. Mit den
Wahrheiten ist es wie mit den Lichtstrahlen: nichts von dem, was verborgen ist, geht verloren;
aber auch nichts von dem, was entdeckt wird, ist absolut neu. Gott hat der Wissenschaft, die
der Abglanz Seiner Herrlichkeit ist, das Siegel Seiner Ewigkeit gegeben. Nicht in den Buchern der
Philosophen, sondern in der religiosen Symbolik der Alten missen wir nach den Spuren der
Wissenschaft suchen und die Geheimnisse des Wissens wiederentdecken. Die Priester
Agyptens kannten besser als wir die Gesetze der Bewegung und des Lebens. Sie wussten, wie
man die Wirkung durch Ruckwirkung abschwéachen oder verstarken kann, und sie sahen die
Verwirklichung dieser Wirkungen leicht voraus. Die Sdulen von Seth, Henoch, Salomon und
Herkules haben in den magischen Traditionen dieses universelle Gesetz des Gleichgewichts
symbolisiert; und die Wissenschaft des Gleichgewichts oder des Ausgleichs der Krafte hatte die
Eingeweihten zu der der universellen Gravitation um die Zentren des Lebens, der Warme und
des Lichts gefiihrt. Thales und Pythagoras lernten in den Heiligtiimern Agyptens, dass sich die
Erde um die Sonne dreht; aber sie versuchten nicht, dies allgemein bekannt zu machen, denn
dazu ware es notwendig gewesen, eines der groBen Geheimnisse des Tempels zu enthullen,
jenes doppelte Gesetz von Anziehung und Strahlung oder von Sympathie und Antipathie, von
Festigkeit und Bewegung, das das Prinzip der Schépfung und die ewige Ursache des Lebens ist.
Diese Wahrheit wurde von dem Christen Lactantius lacherlich gemacht, so wie sie lange danach
vom papstlichen Rom durch Verfolgung als Luge erwiesen werden sollte. So argumentierten die
Philosophen, wahrend die Priester, ohne ihnen zu antworten oder gar uber ihre Irrttimer zu
lacheln, in jenen Hieroglyphen, die alle Dogmen und alle Poesie schufen, die Geheimnisse der
Wahrheit niederschrieben. Wenn die Wahrheit in die Welt kommt, zeigt der Stern des Wissens
den Weisen die Wahrheit an, und sie eilen, um das Kind anzubeten, das die Zukunft erschafft.
Durch die Intelligenz der Herrschaft und die Ubung des Gehorsams erlangt man die Einweihung.
Wenn die Herrscher das gottliche Recht zu regieren haben, wird der wahre Eingeweihte freudig
gehorchen. Die orthodoxen Traditionen wurden von Abraham aus Chaldaa mitgebracht. Sie
herrschten in Agypten zur Zeit Josephs, zusammen mit dem Wissen um den wahren Gott. Moses
trug die Orthodoxie aus Agypten heraus, und in den Geheimen Uberlieferungen der Kabalah
finden wir eine vollstandige, vollkommene, einzigartige Theologie, wie sie im Christentum am
groBartigsten ist und am besten von den Vatern und den Arzten erklért wird, das Ganze mit einer
Konsistenz und einer Harmonie, die der Welt noch nicht gegeben ist, um sie zu verstehen. Der
Sohar, der der Schlussel der Heiligen Bucher ist, 6ffnet auch alle Tiefen und Lichter, alle
Unklarheiten der alten Mythologien und der Wissenschaften, die urspriinglich in den
Heiligtumern verborgen waren. Es ist wahr, dass das Geheimnis dieses Schlissels bekannt sein
muss, damit man ihn nutzen kann, und dass der Sohar selbst fiir die tiefsten Intellektuellen, die
nichtin dieses Geheimnis eingeweiht sind, absolut unverstandlich und fast unlesbar ist. Das
Geheimnis der okkulten Wissenschaften ist das der Natur selbst, das Geheimnis der Entstehung
der Engel und Welten, das der Allmacht Gottes.



"lIhr sollt sein wie die Elohim und wissen, was gut und bose ist", hatte die Schlange in der
Genesis gesagt, und der Baum der Erkenntnis wurde zum Baum des Todes. Seit sechstausend
Jahren schuften und sterben die Martyrer der Erkenntnis am FuBe dieses Baumes, damit er
wieder zum Baum des Lebens werden kann. Das Absolute, das von den Unbesonnenen
vergeblich gesucht und von den Weisen gefunden wurde, ist die WAHRHEIT, die WIRKLICHKEIT
und der GRUND des universellen Gleichgewichts! Das Gleichgewicht ist die Harmonie, die sich
aus der Analogie der Gegensatze ergibt. Bis jetzt hat sich die Menschheit bemuht, auf einem
Bein zu stehen, mal auf dem einen, mal auf dem anderen. Zivilisationen sind aufgestiegen und
untergegangen, entweder durch den anarchischen Wahnsinn des Despotismus oder durch die
despotische Anarchie der Revolte. Die Anarchie zu organisieren, ist das Problem, das die
Revolutionare auf ewig zu losen haben und haben werden. Es ist der Stein des Sisyphos, der
immer auf sie zuruckfallen wird. Um einen einzigen Augenblick zu existieren, sind sie und
werden sie immer durch das Schicksal gezwungen sein, einen Despotismus zu improvisieren,
der keinen anderen Existenzgrund als die Notwendigkeit hat, und der folglich gewalttatig und
blind wie die Notwendigkeit ist. Wir entkommen der harmonischen Monarchie der Vernunft, nur
um unter die irregulare Diktatur der Torheit zu fallen. Manchmal haben aberglaubische
Schwarmereien, manchmal die armseligen Berechnungen des materialistischen Instinkts die
Volker in die Irre gefUhrt, und Gott drangt die Welt endlich zur glaubigen Vernunft und zu
verniinftigen Uberzeugungen. Wir haben genug Propheten ohne Philosophie und Philosophen
ohne Religion gehabt; die blinden Glaubigen und die Skeptiker &hneln einander und sind vom
ewigen Heil so weit entfernt wie der eine vom anderen. Im Chaos des universellen Zweifels und
der Konflikte zwischen Vernunft und Glaube waren die groBen Manner und Seher nur
gebrechliche und krankhafte Kunstler, die unter dem Risiko und der Gefahr ihrer Vernunft und
ihres Lebens das Schonste suchten. Da sie nur in der Hoffnung leben, gekront zu werden, sind
sie die ersten, die das tun, was Pythagoras in seinen bewundernswerten Symbolen so rihrend
verbietet: Sie zerreiBen Kronen und treten sie mit FiBen. Licht ist das Gleichgewicht von
Schatten und Klarheit. Bewegung ist das Gleichgewicht von Tragheit und Aktivitat. Autoritat ist
das Gleichgewicht von Freiheit und Macht. Weisheit ist Gleichgewicht in den Gedanken, die die
Fuinkchen und Strahlen des Intellekts sind. Tugend ist Ausgeglichenheit in den Affekten:
Schoénheit ist harmonische Proportion in den Formen. Das schone Leben ist das genaue Leben,
und die Pracht der Natur ist eine Algebra der Anmut und des Glanzes. Alles, was gerecht ist, ist
schon; alles, was schon ist, sollte gerecht sein.

Es gibt in der Tat kein Nichts, keine Leere im Universum. Von der oberen oder duBeren
Oberflache unserer Atmosphare bis zu der der Sonne und zu der der Planeten und fernen Sterne
in verschiedenen Richtungen hat sich die Wissenschaft seit Hunderten von Jahrhunderten
vorgestellt, dass es einen einfachen, leeren Raum gibt. Wenn man das endliche Wissen mit dem
unendlichen vergleicht, wissen die Philosophen kaum mehr als die Affen! In all diesem "leeren"
Raum sind die unendlichen Krafte Gottes, die in unendlich vielen Richtungen wirken, hin und
her, und niemals einen Augenblick lang untatig sind. In all dem ist das Licht, das die sichtbare
Manifestation Gottes ist, in seiner ganzen Unendlichkeit aktiv. Die Erde und jeder andere Planet
und jede andere Sphare, die nicht ein Zentrum des Lichts ist, tragt ihren Schattenkegel mit sich,
wenn sie auf ihrer Umlaufbahn umherfliegt und aufblitzt; aber die Dunkelheit hat keine Heimat
im Universum. Die Sphare auf der einen Seite zu erleuchten, bedeutet, einen Kegel der
Dunkelheit auf die andere Seite zu projizieren; und Fehler ist auch der Schatten der Wahrheit,
mit dem Gott die Seele erleuchtet.



In all dieser "Leere" befindet sich auch die geheimnisvolle und immer aktive Elektrizitat, die
Wiarme und der allgegenwartige Ather. Durch den Willen Gottes wird das Unsichtbare sichtbar.
Zwei unsichtbare Gase, die durch die Einwirkung einer Gotteskraft verbunden und komprimiert
werden, werden und bleiben das Wasser, das die groBen Becken der Meere fillt, in den Flissen
und Bachen flieBt, aus den Felsen oder Quellen hervorspringt, in Regenfallen auf die Erde fallt
oder sie mit Schnee weiB macht und die Flisse mit Eis Uberbrlckt oder sich in riesigen Stauseen
im Schof der Erde sammelt. Der manifestierte Gott fullt die ganze Ausdehnung, die wir
torichterweise den leeren Raum und die Leere nennen. Und uberall im Universum ist das, was
wir Leben und Bewegung nennen, das Ergebnis eines standigen Konflikts von Kraften oder
Impulsen. Wann immer dieser aktive Antagonismus aufhort, entstehen Unbeweglichkeit und
Tragheit, die den Tod bedeuten. Wenn, so sagt die Kabbala, die Gerechtigkeit Gottes, die die
Strenge oder das Weibliche ist, allein herrschen wirde, ware die Erschaffung unvollkommener
Wesen wie des Menschen von Anfang an unmoglich gewesen, denn da die Sinde mit dem
Menschen angeboren ist, hatte die unendliche Gerechtigkeit, die die Stinde an der
Unendlichkeit des Gottes misst, gegen den sie verstoBen hat, den Menschen im Augenblick
seiner Erschaffung vernichten mussen; und nicht nur den Menschen, sondern auch die Engel,
denn auch diese sind, wie alles, was von Gott erschaffen wurde und weniger als vollkommen ist,
sundig. Nichts Unvollkommenes wéare moglich gewesen. Wirde dagegen die Barmherzigkeit
oder Gute Gottes, des Mannlichen, in keiner Weise beeintrachtigt, so bliebe die Stinde
ungestraft, und das Universum wurde in ein Chaos der Zerstorung fallen. Lasse Gott nur ein
einziges Prinzip oder Gesetz der chemischen Anziehung oder Sympathie auBBer Kraft setzen, und
die antagonistischen Krafte, die sich in der Materie im Gleichgewicht befinden, wirden, wenn
sie vom Zwang befreit wlrden, augenblicklich alles, was wir als Materie bezeichnen, in
ungreifbare und unsichtbare Gase ausdehnen, so wie Wasser oder Dampf, wenn er in einem
Zylinder eingeschlossen ist und einem immensen MaB jener geheimnisvollen Kraft der Gottheit
ausgesetzt ist, die wir "Warme" nennen, und durch seine Ausdehnung freigesetzt wird.
Unaufhérlich strémen die groBen Luftstrome und -fliisse vom Aquator zu den gefrorenen
Polarregionen und von dort zurtick in die gluhenden dquatorialen Gefilde. Zu diesen groBen,
gewaltigen, ausgeglichenen und wohltuenden Bewegungen, die durch den Antagonismus von
Aquatorhitze und Polarkélte verursacht werden, gehdren notwendigerweise die Taifune,
Tornados und Zyklone, die aus den Konflikten zwischen den eilenden Strémungen resultieren.
Diese und die gutartigen Passatwinde sind das Ergebnis desselben groBen Gesetzes. Gott ist
allmachtig; aber Wirkungen ohne Ursachen sind unmaoglich, und diese Wirkungen kdnnen
manchmal nur bése sein. Das Feuer wirde nicht wdrmen, wenn es nicht auch das menschliche
Fleisch verbrennen konnte. Die bdsartigsten Gifte sind die souveransten Heilmittel, wenn sie in
angemessener Menge verabreicht werden. Das Bose ist der Schatten des Guten und untrennbar
von ihm. Die gottliche Weisheit begrenzt die Allmacht des gottlichen Willens oder der gottlichen
Macht durch Gleichgewicht, und das Ergebnis ist Schonheit oder Harmonie. Der Bogen ruht
nicht auf einer einzigen Saule, sondern entspringt aus einer auf beiden Seiten. So ist es auch mit
der gottlichen Gerechtigkeit und Barmherzigkeit und mit der menschlichen Vernunft und dem
menschlichen Glauben. Jene rein scholastische Theologie, die sich auf die Kategorien des
Aristoteles und die Satze des Petrus Lombardus stitzt, jene Logik des Syllogismus, die
argumentiert, statt zu argumentieren, und die auf alles eine Antwort findet, indem sie es mit
Begriffen subtilisiert, hat das kabylonische Dogma vollig ignoriert und ist in die trostlose Leere
der Dunkelheit abgewandert. Es war weniger eine Philosophie oder eine Weisheit als ein
philosophischer Automat, der mittels Federn antwortete und seine Thesen wie ein Rad abspulte.
Es war nicht das menschliche Verb, sondern der monotone Schrei einer Maschine, die
unbelebte Sprache eines Androiden. Es war die verhangnisvolle Prazision des Mechanismus,
statt einer freien Anwendung der rationalen Notwendigkeiten.



ST. THOMAS AQUINAS zertrimmerte mit einem Schlag dieses ganze GerUst aus aufeinander
aufbauenden Worten, indem er das ewige Reich der Vernunft in jenem herrlichen Satz
verkindete: "Eine Sache ist nicht gerecht, weil GOTT sie will; sondern GOTT will sie, weil sie
gerechtist." Die unmittelbare Konsequenz dieses Satzes, der vom GroBeren zum Kleineren
argumentiert, war diese: "Eine Sache ist nicht wahr, weil ARISTOTLE sie gesagt hat; aber
ARISTOTLE konnte sie nicht vernlinftig sagen, wenn sie nicht wahr war. Sucht also zuallererst die
WAHRHEIT und die GERECHTIGKEIT, und die Wissenschaft von ARISTOTLE wird euch dazu
gegeben werden." Es ist der schone Traum der groBten Dichter, dass die nutzlos gewordene
Holle endlich durch die VergroBerung des Himmels geschlossen werden soll; dass das Problem
des Bosen seine endgultige Losung erhalten und das Gute allein, notwendig und triumphierend,
in der Ewigkeit herrschen soll. So lehrte das persische Dogma, dass AHRIMAN und seine
untergeordneten Diener des Bosen endlich durch einen Erléser und Mittler mit der Gottheit
versdohnt werden und alles Bose ein Ende haben sollte. Doch unweigerlich vergisst der Philosoph
alle Gesetze des Gleichgewichts und sucht das Licht in einem Glanz ohne Schatten und die
Bewegung in einer absoluten Ruhe zu absorbieren, die das Ende des Lebens bedeuten wurde.
Solange es ein sichtbares Licht gibt, wird es einen Schatten geben, der proportional zu diesem
Lichtist, und alles, was beleuchtet wird, wird seinen Schattenkegel werfen. Ruhe wird niemals
Gluck sein, wenn sie nicht durch eine analoge und entgegengesetzte Bewegung ausgeglichen
wird. Dies ist das unabanderliche Gesetz der Natur, der ewige Wille der GERECHTIGKEIT, die
GOTT ist. Derselbe Grund macht das Bose und den Kummer in der Menschheit notwendig, was
die Bitterkeit des Wassers der Holle unabdingbar macht. Auch hier kann die Harmonie nur aus
der Analogie der Gegensatze entstehen, und das, was oben ist, existiert aufgrund dessen, was
unten ist. Es ist die Tiefe, die die Hohe bestimmt; und wenn die Taler aufgefullt werden,
verschwinden die Berge; so wird, wenn die Schatten ausgeldscht werden, das Licht aufgehoben,
das nur durch den abgestuften Gegensatz von Finsternis und Glanz sichtbar ist, und die
allgemeine Finsternis wird durch eine ungeheure Blendung hervorgerufen. Sogar die Farben im
Licht existieren nur durch die Anwesenheit des Schattens: es ist die dreifache Allianz von Tag
und Nacht, das leuchtende Bild des Dogmas, das Licht, das zum Schatten gemacht wurde, wie
der Erloser der Logos ist, der zum Menschen gemacht wurde: und all dies beruht auf demselben
Gesetz, dem primaren Gesetz der Schopfung, dem einzigen und absoluten Gesetz der Natur,
dem der Unterscheidung und des harmonischen Abwagens der gegensatzlichen Krafte im
universellen Gleichgewicht. Die beiden groBen Saulen des Tempels, der das Universum
symbolisiert, sind die Notwendigkeit oder der allméachtige Wille Gottes, dem sich nichts
widersetzen kann, und die Freiheit oder der freie Wille seiner Geschopfe. Scheinbar und flr
unsere menschliche Vernunft antagonistisch, ist derselbe Rea- son nicht unfahig zu begreifen,
wie sie gleichberechtigt sein kdnnen. Die unendliche Macht und Weisheit konnte das Universum
und die unendliche Abfolge der Dinge so planen, dass sie den Menschen frei handeln lieB und,
da sie voraussah, was jeder in jedem Augenblick denken und tun wurde, aus dem freien Willen
und der freien Handlung eines jeden ein Instrument machte, das ihm half, seinen allgemeinen
Zweck zu erreichen. Denn selbst ein Mensch, der voraussieht, daB ein anderer eine bestimmte
Handlung tun wird, und der ihn in keiner Weise kontrolliert oder gar beeinfluB3t, kann diese
Handlung als ein Instrument benutzen, um seine eigenen Zwecke zu erreichen. Die unendliche
Weisheit Gottes sieht voraus, was ein jeder tun wird, und benutzt ihn als Instrument durch die
Ausubung seiner unendlichen Macht, die jedoch die menschliche Handlung nicht so
kontrolliert, dass ihre Freiheit zunichte gemacht wird. Das Ergebnis ist die Harmonie, die dritte
Saule, die die Loge hochhalt. Die gleiche Harmonie ergibt sich aus dem Gleichgewicht von
Notwendigkeit und Freiheit. Der Wille Gottes wird nicht einen Augenblick lang besiegt oder
vereitelt, und das ist der gottliche Sieg; und doch versucht er die Menschen nicht und zwingt sie
nicht, Boses zu tun, und so bleibt seine unendliche Herrlichkeit ungetrubt.



Das Ergebnis ist Stabilitat, Zusammenhalt und Dauerhaftigkeit im Universum und ungeteilte
Herrschaft und Autarkie in der Gottheit. Und diese, Sieg, Herrlichkeit, Stabilitdt und Herrschaft,
sind die letzten vier Sephiroth der Kabbala. ICH BIN, sagte Gott zu Moses, der ist, der war und
der fur immer sein wird Sein. Aber der Allgott in seinem unmanifestierten Wesen, das als noch
nicht erschaffen und als allein gedacht wird, hat keinen Namen. Warum ist der Name der
Gottheit in einem einzigen Akt, dem der Schopfung, manifestiert und enthaltin sich selbst, in
Idee und Wirklichkeit, das ganze Universum, das in der ewigen Abfolge der Zeitalter in Form
gebracht und materiell entwickelt werden soll. So wie Gott nie NICHT WAR, so hat er auch nie
nicht GEDACHT, und das Universum hat ebenso wenig einen Anfang gehabt wie der gottliche
Gedanke, dessen Ausdruck es ist, ebenso wenig wie die Gottheit selbst. Die Dauer des
Universums ist nur ein halber Punkt auf der unendlichen Linie der Ewigkeit; und Gott war nicht
trage und unschdpferisch wahrend der Ewigkeit, die sich hinter diesem Punkt erstreckt. Das
Urbild des Universums hat im gottlichen Geist niemals nicht existiert. Das Wort war im ANFANG
mit Gott, und es war Gott. Und der unaussprechliche NAME ist derjenige, der nicht die
eigentliche Essenz, sondern das Absolute bezeichnet, das sich als Sein oder Existenz
manifestiert. Die Existenz oder das Sein, sagten die Philosophen, ist eine Begrenzung; und die
Gottheit selbst ist weder begrenzt noch definiert, sondern ist alles, was sein kann, auBer allem,
was ist, war und sein wird. Wenn man die Buchstaben des unaussprechlichen Namens umdreht
und ihn teilt, wird er zweigeschlechtlich, wie das Wort HY, Yud-He oder JAH, und entschlisselt
die Bedeutung eines GrofBteils der obskuren Sprache der Kabbala, und ist Das Hochste, wofur
die Saulen Jachin und Boas das Symbol sind. "Nach dem Bilde der Gottheit", heiBt es, "schuf
Gott den Mann; mannlich und weiblich schuf er sie", und der Verfasser, der das Gottliche durch
das Menschliche symbolisiert, sagt uns dann, dass die Frau, die zundchst im Manne enthalten
war, von seiner Seite genommen wurde. So wurde Minerva, die Gottin der Weisheit, als Frau und
in einer Ristung aus dem Gehirn des Jove geboren; Isis war die Schwester, bevor sie die Gattin
des Osiris wurde, und in BRAHM, dem Ursprung von allem, dem Allgott, ohne Geschlecht oder
Namen, entstand MAYA, die Mutter von allem, was ist. Das WORT ist die erste und einzige Gabe
des Vaters; und die Ehrfurcht, mit der die hochsten Mysterien betrachtet wurden, hat das
Schweigen uber die Natur des Heiligen Geistes erzwungen. Das Wort ist Licht und das Leben der
Menschheit. Es ist Sache der Adepten, die Bedeutung der Symbole zu verstehen. Kehren Sie nun
mit uns zu den Graden der Blauen Freimaurerei zurtick und erhalten Sie als letzte Lektion die
Erklarung eines ihrer Symbole. Ihr seht auf dem Altar dieser Grade das QUADRAT und den
KOMPASS, und ihr erinnert euch, wie sie in jedem Grad auf dem Altar lagen. Das QUADRAT ist
ein Instrument, das nur fir ebene Flachen geeignet ist, und daher fur die Geometrie oder die
Messung der Erde, die eine Ebene zu sein scheint und von der die Alten annahmen, dass sie eine
Ebene ist. Der KOMPASS ist ein Instrument, das sich auf Kugeln und kugelférmige Oberflachen
bezieht und fur die spharische Trigonometrie oder den Zweig der Mathematik geeignet ist, der
sich mit dem Himmel und den Bahnen der Planeten beschaftigt. Das QUADRAT ist daher ein
naturliches und angemessenes Symbol fir diese Erde und die Dinge, die zu ihr gehdren, von ihr
sind oder sie betreffen. Der Zirkel ist ein ebenso natlrliches und angemessenes Symbol fur den
Himmel und far alle himmlischen Dinge und himmlischen Wesenheiten. Ihr seht am Anfang
dieser Lesung ein altes hermetisches Symbol, kopiert aus den "MATERIA PRIMA" des Valentinus,
gedruckt in Franckfurt im Jahre 1613, mit einer Abhandlung mit dem Titel "AZOTH". Darauf sieht
man ein Dreieck auf einem Quadrat, beides in einem Kreis; und dartber, auf einem Drachen
stehend, einen menschlichen Kérper mit nur zwei Armen, aber zwei Képfen, einem mannlichen
und einem weiblichen. An der Seite des mannlichen Kopfes ist die Sonne, an der des weiblichen
Kopfes der Mond, die Sichel im Kreis des Vollmondes. Und die Hand auf der mannlichen Seite
halt einen Zirkel, die auf der weiblichen Seite ein Quadrat.



Himmel und Erde wurden sogar bei den arischen Vorfahren der europaischen Volker der
Hindus, Zenden, Baktrier und Perser als Gottheiten personifiziert, und der Rig Veda Sanhita
enthalt Hymnen, die an sie als Gotter gerichtet sind. Auch bei den Phoniziern wurden sie
vergottlicht, und bei den Griechen wurden OURANOS und GEA, Himmel und Erde, von Hesiod
als die altesten der Gottheiten besungen.

Es ist die groBe, fruchtbare, schéne MUTTER Erde, die mit grenzenlosem Uberfluss an Wohltaten
alles hervorbringt, was den Bedurfnissen, dem Komfort und dem Luxus des Menschen dient.
Aus ihrem wimmelnden und unerschopflichen SchoB kommen die Frichte, das Getreide, die
Blumen zu ihrer Zeit. Aus ihr kommt alles, was die Tiere erndhrt, die dem Menschen als
Arbeitskrafte und zur Nahrung dienen. Im Fruhling griint das Gras in Hulle und Fulle, und die
Baume entspringen ihrem Boden und schopfen aus ihrer wimmelnden Vitalitat ihren Reichtum
an grunen Blattern. In ihrem SchoB befinden sich die nutzlichen und wertvollen Mineralien; ihr
gehoren die Meere, in denen es von Leben wimmelt; ihr gehoren die Flisse, die Nahrung und
Bewasserung liefern, und die Berge, die die Strome herabschicken, die in diese Flisse munden;
ihr gehoren die Walder, die die heiligen Feuer flur die Opfer speisen und auf den hauslichen
Herden lodern. Die ERDE, die groBe Erzeugerin, wurde daher immer als weiblich, als MUTTER,
als groBe, freigebige, wohltatige Mutter Erde dargestellt. Andererseits sind es das Licht und die
Warme der Sonne am Himmel und die Regenfalle, die von ihnen zu kommen scheinen, die im
Frahling diese reichlich produzierende Erde fruchtbar machen, die ihre vom Winter erkalteten
Adern wieder mit Leben und Warme erfullen, ihre Bache zum FlieBen bringen und gleichsam
jenes Grun und jenen Reichtum hervorbringen, von dem sie so reichlich zeugt. Der Himmel und
die Sonne als die zeugenden und erzeugenden Krafte werden seit jeher als mannlich angesehen,
als die Erzeuger, die die Erde befruchten und sie zum Leben erwecken. Die hermaphroditische
Figur ist das Symbol fur die Doppelnatur, die der Gottheit friher zugeschrieben wurde als
Erzeuger und Produzent, als BRAHM und MAYA bei den Ariern, Osiris und Isis bei den Agyptern.
Wie die Sonne méannlich war, so war der Mond weiblich; und Isis war sowohl die Schwester als
auch die Frau von Osiris. Der Zirkel ist daher das hermetische Symbol der schopferischen
Gottheit und das Quadrat der produktiven Erde oder des Universums. Vom Himmel kommt der
geistige und unsterbliche Teil des Menschen, von der Erde der materielle und sterbliche Teil. Die
Hebraer-Genesis sagt, dass YEHOUAH den Menschen aus dem Staub der Erde formte und ihm
den Lebensatem in die Nase blies. Durch die sieben planetarischen Sphéaren, die durch die
mystische Leiter der mithraischen Einweihungen dargestellt werden, und durch die, die Jakob in
seinem Traum sah (nicht mit drei, sondern mit sieben Stufen), stiegen die Seelen, die von der
Gottheit ausgingen, hinab, um sich mit ihren menschlichen Kérpern zu vereinen; und durch
diese sieben Spharen mussen sie wieder aufsteigen, um zu ihrem Ursprung und ihrer Heimat im
SchoB der Gottheit zurtickzukehren.

Der KOMPASS als Symbol des Himmels steht also fur den geistigen, intellektuellen und
moralischen Teil dieser Doppelnatur der Menschheit, das QUADRAT als Symbol der Erde fur den
materiellen, sinnlichen und niederen Teil.

"Wahrheit und Intelligenz", sagte einer der alten indischen Philosophen, "sind die ewigen
Attribute Gottes, nicht der individuellen Seele, die sowohl flir Wissen als auch fur Unwissenheit,
fur Freude und Schmerz empfanglich ist; deshalb sind Gott und die individuelle Seele
verschieden: "Und dieser Ausdruck der alten Nyaya-Philosophen in Bezug auf die Wahrheit ist
uns durch die lange Abfolge der Zeitalter in den Lehren der Freimaurerei Uberliefert worden, in
denen wir lesen, dass "Wahrheit ein gottliches Attribut und die Grundlage jeder Tugend ist."



"Solange die Seele in der Materie verkorpert ist", sagten sie, "befindet sie sich in einem Zustand
der Gefangenschaft und steht unter dem Einfluss boser Leidenschaften; aber nachdem sie
durch intensives Studium zur Erkenntnis der Elemente und Prinzipien der Natur gelangt ist,
erreicht sie den Ort des Ewigen; in diesem Zustand des Glicks hort ihre Individualitat nicht auf."
Die Vitalitat, die den sterblichen Korper belebt, der Lebensatem der hebraischen Genesis,
vergeht nach allgemeiner Auffassung der Hindu-Philosophen mit ihm; die Seele aber ist gottlich,
eine Emanation des Gottesgeistes, aber nicht ein Teil dieses Geistes. Denn sie verglichen sie mit
der Warme und dem Licht, das von der Sonne ausgeht, oder mit einem Strahl dieses Lichts, der
sein eigenes Wesen weder mindert noch spaltet. Wie auch immer geschaffen oder mit einer
eigenen Existenz ausgestattet, die Seele, die nur ein Geschopf der Gottheit ist, kann weder die
Artihrer Schopfung kennen noch ihre eigene Individualitat begreifen. Sie kann nicht einmal
begreifen, wie das Wesen, das sie und der Kérper bilden, Schmerz empfinden, sehen oder héren
kann. Es hat dem Universalen Schopfer gefallen, der Reichweite unseres menschlichen und
endlichen Verstandes Grenzen zu setzen, uber die er nicht hinausgehen kann; und wenn wir
fahig sind, die Art und Weise der Schopfung oder Erzeugung des Universums der Dinge zu
begreifen, so hat es Ihm gefallen, sie vor uns durch einen undurchdringlichen Schleier zu
verbergen, wahrend die Worte, die benutzt werden, um den Akt auszudricken, keine andere
eindeutige Bedeutung haben, als dass Er dieses Universum ins Dasein gerufen hat. Es genlgt zu
wissen, was die Freimaurerei lehrt, dass wir nicht alle sterblich sind; dass die Seele oder der
Geist, der intellektuelle und reale Teil unseres Selbst, unser wahres Selbst ist, nicht dem Verfall
und der Auflosung unterliegt, sondern einfach und immateriell ist, den Tod des Korpers
Uberdauert und zur Unsterblichkeit fahig ist; dass sie auch fahig ist, sich zu vervollkommnen und
voranzukommen, das Wissen uber die gottlichen Dinge zu erforschen, weiser und besser zu
werden und der Unsterblichkeit immer wurdiger zu werden; und dass dies zu werden und dazu
beizutragen, andere und unser ganzes Volk zu verbessern und ihnen zu nutzen, der edelste
Ehrgeiz und die hochste Ehre ist, die wir in diesem momentanen und unvollkommenen Leben
hegen und erlangen kdnnen. In jedem Menschen sind das Gottliche und das Menschliche
miteinander vermischt. In jedem gibt es die Vernunft und den moralischen Sinn, die
Leidenschaften, die zum Bdsen fluhren, und die sinnlichen Begierden. "Lebt ihr nach dem
Fleisch, so werdet ihr sterben", schreibt Paulus an die Christen in Rom, "wenn ihr aber durch den
Geist die Werke des Leibes abtotet, so werdet ihr leben. Denn so viele sich vom Geist Gottes
leiten lassen, die sind Gottes Kinder." "Das Fleisch begehrt auf gegen den Geist und der Geist
gegen das Fleisch", schrieb er an die Christen in Galatien, "und diese sind einander
entgegengesetzt, so dass ihr nicht tun kénnt, was ihr wollt." "Was ich tue, das tue ich nicht gern",
schrieb er an die Romer, "denn was ich tun will, das tue ich nicht, sondern was ich hasse, das
tue ich. Nicht ich bin es, der es tut, sondern die Stinde, die in mir wohnt. Zu wollen, ist bei mir
vorhanden; aber wie ich das Gute tun soll, das finde ich nicht. Denn das Gute, das ich tun will,
tue ich nicht; und das Bose, das ich nicht tun will, das tue ich. Ich finde also ein Gesetz, dass,
wenn ich das Gute zu tun wiinsche, das Bose bei mir ist; denn ich sehe Licht im Gesetz Gottes
nach dem inneren Menschen, aber ich sehe ein anderes Gesetz in meinen Gliedern, das mit
dem Gesetz meines Verstandes streitet und mich gefangen nimmt in das Gesetz der Siinde, das
in meinen Gliedern ist. So diene ich nun mit dem Verstand dem Gesetz Gottes, mit dem Fleisch
aber dem Gesetz der Sunde." Das Leben ist ein Kampf, und diesen Kampf heldenhaft und gut zu
kampfen, ist der groBe Zweck des Daseins eines jeden Menschen, der wirdig und geeignet ist,
Uberhaupt zu leben. Den starken Stromen des Ungllucks zu trotzen, trotz aller Hindernisse
voranzukommen, dem eifersuchtigen Griff des Schicksals den Sieg zu entreif3en, ein Hauptling
und ein Fuhrer unter den Menschen zu werden, zu Rang und Macht aufzusteigen durch
Beredsamkeit, Mut, Ausdauer, Studium, Energie, Aktivitat, durch keine Ruckschlage entmutigt,
durch keine Verzogerungen ungeduldig, durch keine Gefahren abgeschreckt;



Reichtum zu erlangen, die Menschen durch unseren Verstand zu unterwerfen, die Elemente
durch unsere Kuhnheit zu bezwingen, Erfolg zu haben, voranzukommen, zu gedeihen; -so kampft
man nach allgemeinem Verstandnis den Kampf des Lebens gut. Sogar im Geschaft erfolgreich
zu sein durch jene Kihnheit, die vor keinem Risiko zurtickschreckt, jene Kihnheit, die alles auf
riskante Chancen setzt; durch die Klugheit und die Dreistigkeit des skrupellosen Unternehmers,
selbst durch die Schurkereien der Borse und der Goldkammer; sich durch anrtichige Mittel oder
die Stimmen brutaler Unwissenheit an die Stelle zu schleichen, -Auch diese zahlen zu den
groBen Erfolgen des Lebens. Aber der groBte Kampf, in dem die wahrste Ehre und der wahrste
Erfolg zu erringen sind, ist der, den unser Verstand und unsere Vernunft und unser moralischer
Sinn, unsere geistige Natur, gegen unsere sinnlichen Begierden und bosen Leidenschaften,
unsere irdische und materielle oder tierische Natur, ausfechten. Nur dort ist der wahre Ruhm
des Heldentums zu gewinnen, nur dort sind die Erfolge, die uns zu Triumphen berechtigen. In
jedem menschlichen Leben wird dieser Kampf ausgefochten; und diejenigen, die anderswo
gewinnen, erleiden in dieser Begegnung oft eine schmachvolle Niederlage und eine
verhangnisvolle Flucht, eine Enttduschung und einen beschamenden Untergang. Sie haben
schon mehr als eine Definition der Freimaurerei gehort. Die wahrhaftigste und bedeutendste
musst ihr noch hdren. Sie wird dem eingetretenen Lehrling, dem Gesellen und dem Meister
beigebracht, und sie wird in jedem Grad gelehrt, durch den Sie bis hierher vorgedrungen sind. Es
ist eine Definition dessen, was die Freimaurerei ist, was ihr Zweck, ihr Wesen und ihr Geist sind;
und es hat far jeden von uns die Kraft und Heiligkeit eines gottlichen Gesetzes und erlegt jedem
von uns eine feierliche Verpflichtung auf. Sie wird symbolisiert und gelehrt, sowohl flir den
Lehrling als auch fur dich, durch den KOMPASS und das QUADRAT, auf die du, ebenso wie auf
das Buch deiner Religion und das Buch des Gesetzes der schottischen Freimaurerei, so viele
Verpflichtungen eingegangen bist. Als Ritter wurde es dir durch die Schwerter, die Symbole der
EHRE und PFLICHT, beigebracht, mit denen du dein Gelubde abgelegt hast; es wurde dir durch
die Waage, das Symbol allen Gleichgewichts, und durch das KREUZ, das Symbol der Hingabe
und Selbstaufopferung, beigebracht; aber alles, was diese lehren und enthalten, wird flr den
Eingetretenen, den Ritter und den Fursten gleichermaBen durch den Zirkel und das Quadrat
gelehrt und enthalten. Fur den Lehrling liegen die Himmelsrichtungen unter dem Quadrat. Fur
den Handwerksgesellen ist eine oben und eine unten. Fur den Meister sind beide dominant und
haben Herrschaft, Kontrolle und Macht Gber das Symbol des Irdischen und Materiellen. Die
FREIHEIT ist die Unterwerfung des Menschlichen im Menschen durch das Gottliche; die
Eroberung der Begierden und Leidenschaften durch den moralischen Sinn und die Vernunft; ein
standiges Bemuhen, Ringen und Kdmpfen des Geistigen gegen das Materielle und Sinnliche.
Das der Sieg, wenn er errungen und gesichertist, und der Eroberer sich auf seinem Schild
ausruhen und die wohlverdienten Lorbeeren tragen kann, ist das wahre HEILIGE REICH. Um dies
zu erreichen, muss der Freimaurer zunachst zu der festen, auf der Vernunft beruhenden
Uberzeugung gelangen, dass er eine geistige Natur in sich tragt, eine Seele, die nicht stirbt, wenn
der Korper aufgeldst wird, sondern weiterbesteht und durch alle Zeitalter der Ewigkeit hindurch
zur Vollkommenheit fortschreitet und das Licht der gottlichen Gegenwart immer deutlicher
sieht, je naher sie Gott kommt. Das lehrt ihn die Philosophie des Alten und Angenommenen
Ritus; und sie ermutigt ihn, durchzuhalten, indem sie ihm hilft zu glauben, dass sein freier Wille
vollig im Einklang mit Gottes Allmacht und Allwissenheit steht; dass Er nicht nur unendlich
machtig und von unendlicher Weisheit ist, sondern auch von unendlicher Barmherzigkeit und
von unendlich zartlichem Mitleid und Liebe fur die schwachen und unvollkommenen
Geschopfe, die Er geschaffen hat.



Jeder Grad des Alten und Angenommenen Schottischen Ritus, vom ersten bis zum
zweiunddreiBigsten, lehrt sowohl durch sein Zeremoniell als auch durch seine Unterweisung,
dass das edelste Ziel des Lebens und die hochste Pflicht des Menschen darin besteht,
unaufhorlich und energisch danach zu streben, die Herrschaft tber alles zu erlangen, Uber das,
was in ihm geistig und gottlich ist, gegenuber dem, was materiell und sinnlich ist, damit auch in
ihm, wie im von Gott regierten Universum, Harmonie und Schonheit das Ergebnis eines
gerechten Gleichgewichts sein konnen. Das haben Sie in den Graden gelernt, die in der Loge der
Vollkommenheit verliehen werden und die besonders die praktische Moral der Freimaurerei
vermitteln. Wahrhaftig zu sein, egal unter welcher Versuchung, falsch zu sein; ehrlich zu sein in
all euren Geschéaften, auch wenn groBBe Verluste die Folge sein sollten; wohltatig zu sein, wenn
Selbstsucht euch dazu veranlassen wiirde, die Hand zu schlieBen, und der Entbehrung von
Luxus oder Bequemlichkeit die wohltatige Tat folgen muss; gerecht und unparteiisch zu urteilen,
auch in eurem eigenen Fall, wenn niedere Impulse euch dazu veranlassen, ein Unrecht zu
begehen, um euch zu nitzen oder zu rechtfertigen; tolerant zu sein, wenn Leidenschaft zu
Intoleranz und Verfolgung verleitet; das Richtige zu tun, wenn das Falsche einen groBeren
Gewinn zu versprechen scheint; und niemandem etwas wegzunehmen, was ihm gehort, wie
leicht es auch scheinen mag, sich selbst zu bereichern;-in all diesen und anderen Dingen, die du
in diesen Graden versprochen hast, wird deine geistige Natur gelehrt und ermutigt, ihren
rechtmaBigen Herrscher Giber deine Begierden und Leidenschaften zu behaupten. Die
philosophischen Abschlisse haben Sie den Wert des Wissens gelehrt. Er hat sich bemuht, euch
zu helfen, euch uber die tierischen Begierden und Leidenschaften, Gber das Streben nach Gier
und die elenden Kampfe des Ehrgeizes zu erheben und reinere Freude und edlere Preise und
Belohnungen in der Aneignung von Wissen, der Erweiterung des Intellekts und der Auslegung der
heiligen Schriften Gottes auf den groBen Seiten des Buches der Natur zu finden. Und die
ritterlichen Grade haben euch auf denselben Weg geflihrt, indem sie euch die Vortrefflichkeit
der GroBzugigkeit, der Milde, der Vergebung von Verletzungen, des GroBmuts, der Verachtung
der Gefahr und die Uberragenden Verpflichtungen der Pflicht und der Ehre gezeigt haben. Sie
haben dich gelehrt, die Furcht vor dem Tod zu uberwinden, dich der groBen Sache der
burgerlichen und religiosen Freiheit zu widmen, ein Soldat all dessen zu sein, was gerecht,
richtig und wahr ist; inmitten der Pestilenz deinen Titel eines Ritters des Tempels zu verdienen
und weder dort noch sonst wo deinen Posten zu verlassen und wie ein Feigling vor dem Feind zu
fliehen. In all dem behauptest du die Uberlegenheit und das Recht auf die Herrschaft dessen,
was in dir geistig und gottlich ist. Keine niedere Furcht vor Gefahr oder Tod, kein schabiger
Ehrgeiz, keine mitleidige Gier oder niedere Erwagungen kdnnen einen wahren schottischen
Ritter zur Unehre verleiten und so seinen Verstand, seine Vernunft, seine Seele zum Sklaven
seiner Begierden, seiner Leidenschaften, dessen, was in seiner Natur materiell und tierisch,
egoistisch und brutal ist, machen. Es ist nicht moglich, eine wahre und echte Bruderschaft auf
der Grundlage irgendeiner Theorie uber die Niedrigkeit der menschlichen Natur zu schaffen;
auch nicht durch einen gemeinsamen Glauben an abstrakte Satze Gber die Natur der Gottheit,
die Anzahlihrer Personen oder andere Theoreme des religiosen Glaubens; auch nicht durch die
Einrichtung eines Vereinssystems, das lediglich der gegenseitigen Unterstutzung dient und
durch das jeder gegen bestimmte, regelmaBig geleistete Zahlungen Anspruch auf ein
bestimmtes Stipendium im Krankheitsfall, auf Zuwendung und auf die Bestattungszeremonien
nach dem Tod erhalt. Es kann keine echte Briderlichkeit geben ohne gegenseitige Achtung, gute
Meinung und Wertschatzung, gegenseitige Nachstenliebe und gegenseitiges Verzeihen von
Fehlern und Versaumnissen. Nur wer lernt, gewohnheitsmaBig besser uber den anderen zu
denken, gewohnheitsmaBig das Gute im anderen zu suchen und das Bose zu erwarten,
zuzulassen und zu ubersehen, kann im wahren Sinne des Wortes ein Bruder des anderen sein.



Diejenigen, die sich an den Fehlern des anderen weiden, die denken, dass jeder der andere von
Natur aus unedel und niedrig ist, von einer Natur, in der das Bdse Uberwiegt und das
Vortreffliche nicht zu suchen ist, konnen nicht einmal Freunde sein, und noch viel weniger
Bruder. Niemand kann das Recht haben, von seiner Ethnie schlecht zu denken, wenn er nicht
auch von sich selbst schlecht denkt. Wenn er aufgrund eines einzigen Fehlers oder Irrtums Uber
den Charakter eines anderen urteilt und die einzelne Tat als Beweis flir das ganze Wesen des
Menschen und fur den ganzen Verlauf seines Lebens nimmt, muB er zustimmen, daB er nach
derselben Regel beurteilt wird, und zugeben, daB es richtig ist, wenn andere ihn so lieblos
verurteilen. Aber solche Urteile werden unmaglich werden, wenn er sich unablassig daran
erinnert, dass in jedem Menschen, der lebt, eine unsterbliche Seele steckt, die danach strebt,
das zu tun, was richtig und gerecht ist; ein Strahl, wie klein und fast unmerklich er auch sein
mag, aus der groBen Quelle des Lichts und der Intelligenz, der immer aufwarts kampft zwischen
allen Hindernissen des Verstandes und den Hindernissen der Leidenschaften; und dass dieser
Strahlin jedem Menschen unaufhorlich Krieg fliihrt gegen seine bosen Leidenschaften und seine
unbandigen Begierden, oder, wenn er erlegen ist, nie ganz ausgeldscht und vernichtet wird.
Denn dann wird er sehen, dass nicht der Sieg, sondern der Kampf der Ehre dient; denn in diesem
wie in allen anderen Dingen kann kein Mensch immer Erfolg haben. Inmitten einer Wolke von
Irrtimern, Versdumnissen und Fehlschlagen wird er nach der kampfenden Seele Ausschau
halten, nach dem Guten in jedem Menschen inmitten des Bosen, und weil er glaubt, dass jeder
besser ist, als er aufgrund seiner Taten und Unterlassungen zu sein scheint, und dass Gott sich
noch immer um ihn kimmert, ihn bemitleidet und liebt, wird er spliren, dass auch der irrende
Sunder noch immer sein Bruder ist, noch immer Anspruch auf seine Sympathie hat und mitihm
durch die unaufléslichen Bande der Gemeinschaft verbunden ist. Wenn der Mensch nichts
Gottliches an sich hat, was ist er denn dann anderes als ein intelligenteres Tier? Er hat keinen
Fehler und kein Laster, das nicht auch ein Tier hat; und deshalb ist erin seinen Lastern nur ein
Tier hdherer Ordnung; und er hat kaum eine moralische Vortrefflichkeit, vielleicht gar keine, die
nichtauch ein Tier in gleichem MaBe hat, selbst die vortrefflichsten von ihnen, wie Freigebigkeit,
Treue und GroBherzigkeit. Bardesan, der syrische Christ, sagt in seinem Buch Uber die Gesetze
der Lander von den Menschen, dass sie "in den Dingen, die zu ihrem Korper gehoren, ihre Natur
wie Tiere beibehalten, und in den Dingen, die zu ihrem Geist gehoren, tun sie, was sie wollen, als
frei und mit Macht und als Ebenbild Gottes"; und Meliton, Bischof von Sardes, in seiner Rede an
Antoninus Caesar sagt: "Lass |hn, den ewig lebenden Gott, immer in deinem Geist gegenwartig
sein; denn dein Geist selbst ist Sein Ebenbild, denn auch er ist unsichtbar und ungreifbar und
ohne Form. Wie Er ewig existiert, so Auch du wirst, wenn du das Sichtbare und Verderbliche
abgelegt hast, fUr immer lebendig und mit Erkenntnis begabt vor ihm stehen." Die Worte, die in
der Hebraischen Genesis verwendet werden, um den Ursprung der Dinge auszudrtcken, sind
von unbestimmter Bedeutung und kdnnen ebenso gut mit "erzeugt", "hergestellt", "gemacht"
oder "erschaffen" Ubersetzt werden, was weit Uber unser Verstandnis hinausgeht, "Wir brauchen
nicht dartber zu streiten oder zu diskutieren, ob die Seele oder der Geist des Menschen ein
Strahlist, der von der hochsten Intelligenz ausgegangen oder ausgeflossen ist, oder ob die
unendliche Macht sie aus dem Nichts durch eine bloBe Willensanstrengung ins Dasein gerufen
und mit Unsterblichkeit und einer Intelligenz ausgestattet hat, die der gottlichen Intelligenz
gleicht: Denn in beiden Fallen kann man sagen, dass im Menschen das Goéttliche mit dem
Menschlichen vereinigt ist. Fur diese Vereinigung ist das gleichseitige Dreieck im Quadrat ein
Symbol. Wir sehen die Seele, sagte Plato, wie die Menschen die Statue des Glaukos sehen, die
aus dem Meer geborgen wurde, in dem sie viele Jahre gelegen hatte - und bei deren Anblick es
nicht leicht war, wenn Gberhaupt, zu erkennen, was ihre urspringliche Natur war, da ihre Glieder
teils gebrochen, teils abgenutzt und durch Verunstaltung verandert worden waren,



durch die Einwirkung der Wellen und durch Muscheln, Unkraut und Kieselsteine, die an ihr
hafteten, so dass sie mehr einem seltsamen Ungeheuer glich als dem, das sie war, als sie ihren
gottlichen Ursprung verlieB. Genauso, sagte er, sehen wir die Seele, verformt durch unzahlige
Dinge, die ihr Schaden zugefugt, sie verstummelt und verunstaltet haben. Aber der Freimaurer,
der das KONIGLICHE GEHEIMNIS hat, kann auch mit ihm argumentieren, wenn er ihre Liebe zur
Weisheit, ihre Neigung zur Vereinigung mit dem Gottlichen und Unsterblichen, ihre groBeren
Bestrebungen, ihre Kdmpfe, auch wenn sie mit Niederlagen endeten, mit den Verlockungen und
Verfuhrungen der Sinne und Leidenschaften betrachtet, dass sie, wenn sie aus den materiellen
Umgebungen, die sich jetzt als zu stark flr sie erweisen, gerettet und von den deformierenden
und entstellenden Anhaftungen, die hier an ihr haften, befreit sein wird, wieder in ihrer wahren
Natur gesehen wird und nach und nach uber die mystische Spharenleiter zu ihrer ersten Heimat
und ihrem Ursprungsort aufsteigt.

Das KONIGLICHE GEHEIMNIS, dessen Fiirst du bist, wenn du ein wahrer Adept bist, wenn dir
das Wissen ratsam erscheint und die Philosophie fur dich in gottlicher Schdnheit erstrahlt, ist
das, was der Sohar mit dem Begriff ,,Das Geheimnis der BALANCE“ umschreibt. Es ist das
Geheimnis des UNIVERSALEN GLEICHGEWICHTES

-Von dem Gleichgewicht in der Gottheit zwischen der unendlichen goéttlichen Weisheit und der
unendlichen gottlichen Kraft, aus dem die Stabilitdt des Universums, die Unveranderlichkeit des
gottlichen Gesetzes und die Grundsatze der Wahrheit, der Gerechtigkeit und des Rechts, die zu
ihm gehoren, resultieren, und von der hochsten Verpflichtung des gottlichen Gesetzes fur alle
Menschen, das Uber allen anderen Gesetzen steht und einen Teil aller Gesetze der Menschen
und Nationen bildet. -Auch von jenem Gleichgewicht zwischen der unendlichen gottlichen
Gerechtigkeit und der unendlichen gottlichen Barmherzigkeit, dessen Ergebnis die unendliche
gottliche GLEICHHEIT und die moralische Harmonie oder Schdnheit des Universums ist. Durch
sie wird das Ausharren der geschaffenen und unvollkommenen Wesen in der Gegenwart einer
vollkommenen Gottheit ermdglicht; und auch fur Ihn, wie fur uns, ist lieben besser als hassen,
und Vergebung ist weiser als Rache oder Bestrafung.

-von jenem Gleichgewicht zwischen NOTWENDIGKEIT und FREIHEIT, zwischen dem Wirken der
GOTTLICHEN Allmacht und dem freien Willen des Menschen, durch das Laster und gemeine
Handlungen, und lieblose Gedanken und Worte Verbrechen und Unrecht sind, die durch das
Gesetz von Ursache und Folge gerecht bestraft werden, obwohl nichts im Universum gegen den
Willen Gottes geschehen oder getan werden kann; und ohne diese Koexistenz von Freiheit und
Notwendigkeit, von freiem Willen im Geschopf und Allmacht im Schopfer, gabe es keine
Religion, kein Gesetz von Recht und Unrecht, von Verdienst und Unwert, keine Gerechtigkeit in
menschlichen Strafen oder Strafgesetzen.

-des Gleichgewichts zwischen Gut und Bdse und Licht und Finsternis in der Welt, das uns
versichert, dass alles das Werk der Unendlichen Weisheit und der Unendlichen Liebe ist, und
dass es keinen rebellischen Damon des Bosen oder ein Prinzip der Finsternis gibt, das mit Gott
oder dem Prinzip des Lichts und des Guten koexistiert und in ewigem Streit steht: Indem wir zur
Erkenntnis dieses Gleichgewichts gelangen, konnen wir durch den Glauben erkennen, dass die
Existenz des Bosen, der Stinde, des Leidens und des Kummers in der Welt sowohl mit der
Unendlichen Gute als auch mit der Unendlichen Weisheit des Allmachtigen vereinbar ist.

Sympathie und Antipathie, Anziehung und AbstoBung, jede eine Kraft der Natur, sind Gegensatze
in den Seelen der Menschen und im Universum der Spharen und Welten; und aus der Wirkung
und dem Gegensatz der einen gegen die andere ergibt sich Harmonie und jene Bewegung, die
das Leben des Universums und der Seele gleichermalBen ist.



Sie sind keine Antagonisten voneinander. Die Kraft, die einen Planeten von der Sonne abstdBt,
ist ebensowenig eine bose Kraft wie die, die den Planeten zum zentralen Leuchtturm hinzieht;
denn beide werden von der Gottheit geschaffen und ausgelbt, und das Ergebnis ist die
harmonische Bewegung der gehorsamen Planeten in ihren elliptischen Bahnen und die
mathematische Genauigkeit und unveranderliche RegelmaBigkeit ihrer Bewegungen.

Von jenem Gleichgewicht zwischen Autoritat und individuellem Handeln, das eine freie
Regierung ausmacht, indem es Freiheit mit Gehorsam gegentiber dem Gesetz, Gleichheit mit
Unterwerfung unter die Autoritat und Briderlichkeit mit Unterordnung unter den Kligsten und
Besten auf unveranderliche Grundlagen stellt: und jenes Gleichgewichts zwischen der aktiven
Energie des Willens der Gegenwart, ausgedrtckt durch das Votum des Volkes, und der passiven
Stabilitat und Bestandigkeit des Willens der Vergangenheit, ausgedrlckt in geschriebenen oder
ungeschriebenen Regierungsverfassungen und in den Gesetzen und Gebrauchen, die mit dem
Alter ergraut und durch die Zeit geheiligt sind, als Prazedenzfalle und Autoritat; Sie wird durch
den Bogen dargestellt, der auf den beiden Saulen Jachin und Boas ruht, die an den Portalen des
von der Weisheit errichteten Tempels stehen. Auf die eine Saule setzt die Freimaurerei den
himmlischen Globus, das Symbol flir den geistigen Teil unserer zusammengesetzten Natur, und
auf die andere den irdischen Globus, das Symbol fir den materiellen Teil.

-und schlieBlich von jenem Gleichgewicht, das in uns selbst mdglich ist und das die
Freimaurerei unablassig bei ihren Eingeweihten zu erreichen sucht und von ihren Adepten und
Flrsten (die sonst ihrer Titel nicht wirdig waren) verlangt, zwischen dem Geistigen und
Gottlichen und dem Materiellen und Menschlichen im Menschen; zwischen dem Intellekt, der
Vernunft und dem moralischen Verstand auf der einen Seite und den Begierden und
Leidenschaften auf der anderen, woraus sich die Harmonie und Schonheit eines
wohlgeordneten Lebens ergibt. Dieses mdgliche Gleichgewicht beweist uns, dass auch unser
Appetit und unsere Sinne Krafte sind, die uns von Gott zu guten Zwecken gegeben wurden, und
nicht die Fruchte der Bosartigkeit eines Teufels, die es zu prifen, abzutéten und, wenn moglich,
trage und tot zu machen gilt: daB sie uns gegeben sind, um die Mittel zu sein, durch die wir zu
groBen und guten Taten gestarkt und angespornt werden sollen, und daf3 sie weise benutzt und
nicht miBbraucht werden sollen; daB sie von der Vernunft und dem moralischen Verstand
kontrolliert und in den gebuhrenden Grenzen gehalten werden sollen; daB sie zu nutzlichen
Lehrern und Dienern gemacht werden sollen, und daB ihnen nicht erlaubt werden soll, zu
Verwaltern und Herren zu werden, indem sie unseren Intellekt und unsere Vernunft als niedere
Instrumente zu ihrer Befriedigung benutzen. Und dieses Gleichgewicht lehrt uns vor allem, uns
selbst als unsterbliche Seelen zu verehren und Respekt und Nachstenliebe flir andere zu haben,
die auch solche sind wie wir, die mit uns der gottlichen Natur teilhaftig sind, die von einem Strahl
der gottlichen Intelligenz erleuchtet werden und die wie wir dem Licht zustreben; die wie wir
fahig sind, zur Vollkommenheit aufzusteigen, und die es verdienen, geliebt und bemitleidet, aber
niemals gehasst oder verachtet zu werden; die in diesem Lebenskampf unterstitzt und ermutigt
werden sollen, und die nicht im Stich gelassen oder allein in der Dunkelheit umherirren gelassen
werden sollen, noch weniger, um in unserem eigenen Bemuhen, aufzusteigen, mit FiBen
getreten zu werden. Aus der gegenseitigen Aktion und Reaktion jedes dieser Paare von
Gegensatzen und Gegensatzen ergibt sich das, was mitihnen das Dreieck bildet, fur alle alten
Weisen das ausdrucksstarke Symbol der Gottheit; wie aus Osiris und Isis, Har-oeri, der Meister
des Lichts und des Lebens, und das schopferische Wort. An den Winkeln des einen stehen
symbolisch die drei Saulen, die die Loge tragen, die ihrerseits ein Symbol fur das Universum, die
Weisheit, die Macht und die Harmonie oder Schdnheit ist. Eines dieser Symbole, das sich auf
der Peiltafel des Reifegrades befindet, lehrt diese letzte Lektion der Freimaurerei.



Es ist das rechtwinklige Dreieck, das den Menschen als Einheit von Geist und Materie, von
Gottlichem und Menschlichem darstellt. Die Basis, gemessen an der Zahl 3, der Zahl des
Dreiecks, steht flr die Gottheit und das Gottliche; die Senkrechte, gemessen an der Zahl 4, der
Zahl des Quadrats, steht flr die Erde, das Materielle und das Menschliche; und die
Hypothenuse, gemessen an der Zahl 5, steht fur die Natur, die aus der Vereinigung des
Gottlichen und des Menschlichen, der Seele und des Korpers, hervorgeht; die Quadrate 9 und
16 der Basis und der Senkrechten zusammengenommen ergeben 25, deren Quadratwurzel 5 ist,
das MaB der Hypothenuse. Und wie in jedem Dreieck der Vollkommenheit einer drei ist und drei
eins sind, so ist der Mensch einer, wenn auch von doppelter Natur; und er erreicht die Ziele
seines Seins nur, wenn die beiden Naturen, die in ihm sind, in gerechtem Gleichgewicht sind;
und sein Leben ist nur dann ein Erfolg, wenn es auch eine Harmonie ist und schon, wie die
groBen Harmonien Gottes und des Universums.

Dies, mein Bruder, ist das WAHRE WORT eines Freimaurermeisters; dies ist das wahre
KONIGLICHE GEHEIMNIS, das das HEILIGE REICH der wahren freimaurerischen Bruderschaft
moglich macht und schlieBlich verwirklichen wird.

GLORIA DEI EST CELARE VERBUM. AMEN.



