
Buch der ewigen Weisheiten - Band 5 
Der Weg zur Meisterschaft Deines Lebens 

Übertragen von Carsten Schulz 

 

Inhaltsverzeichnis aller Bände 

Vorwort 

Band 1 Starterbuch 

• Grad 1: Lehrling – Einstieg in die Reise 

• Grad 2: Geselle – Fortgeschrittener Schüler 

• Grad 3: Meister – Vollendung und Führung 

Band 2: Einführung und Aufbau 

• Grad 4: Geheimsekretär (Vertrauen und Treue) 

• Grad 5: Minister (Weisheit und Erkenntnis) 

• Grad 6: Regent (Autorität und Führung) 

• Grad 7: Hohepriester (Spiritualität und Erleuchtung) 

• Grad 8: Erzmagier (Macht und Wissen) 

• Grad 9: Großarchitekt (Gestaltung und Planung) 

• Grad 10: Großmeister (Meisterschaft und Führung) 

• Grad 11: Philosoph (Weisheit und Denken) 

• Grad 12: Visionär (Zukunft und Innovation) 

• Grad 13: Lichtträger (Erleuchtung und Führung) 

• Grad 14: Engel (Schutz und Güte) 

Band 3: Fortschritt und Führung 

 Grad 15: Cherub (Reinheit und Liebe) 

• Grad 16: Seraphim (Himmlische Harmonie) 

• Grad 17: Erzengel (Himmlische Führung) 

• Grad 18: Thron (Macht und Ehre) 

• Grad 19: Prinz (Adel und Würde) 

• Grad 20: König (Herrschaft und Ruhm) 



• Grad 21: Imperator (Absolute Macht) 

• Grad 22: Avatara (Inkarnation und Erleuchtung) 

• Grad 23: Erleuchteter (Weisheit und Einsicht) 

• Grad 24: Magister (Meisterschaft und Autorität) 

Band 4: Die höheren Mächte 

• Grad 25: Großmagus (Macht und Geheimwissen) 

• Grad 26: Weltenbaum (Verbindung und Harmonie) 

Buch 5: Weisheit und Ewigkeit (Verbindung und Harmonie) 

• Grad 27: Kosmischer Herrscher (Universale Macht) 

• Grad 28: Unsterblicher (Ewigkeit und Beständigkeit) 

• Grad 29: Trismegistos (Dreifache Weisheit)  
• Grad 30: Archont (Wächter des Kosmos) 

• Grad 31: Demiurg (Schöpfer des Universums) 

• Grad 32: Pleroma (Vollkommenheit und Ganzheit) 

 

Buch 6: Anmerkungen - Indexiert 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Vorwort 
Glückwunsch Suchender! Du hast den Weg durch die mittleren Grade geschafft. Vor Dir liegen 
jetzt die höchsten Weihen bis zum 32.Grad. Hier werden Dir die tiefsten Geheimnisse erklärt, die 
die Freimaurerei zu geben weiss. Rituale und Handgriffe lernst Du nur in der Loge selbst. Dort 
erfährst Du, was hier nicht geschrieben werden darf.  

Auch ohne Logenaufnahme erfährst Du hier Dinge, die Dein Leben bereichern werden.  

 

X X V I I . RITTER KOMMANDANT DES TEMPELS – 
Kosmischer Herrscher 

Universale Macht 
 

Dies ist der erste der wirklich ritterlichen Grade des alten und anerkannten schottischen Ritus. 
Es nimmt diesen Platz im Kalender der Grade zwischen dem 26. und dem letzten der 
philosophischen Grade ein, um durch Unterbrechung der Kontinuität dieser Grade das zu 
lindern, was sonst ermüdend werden könnte; und um Sie auch daran zu erinnern, dass der 
Freimaurer, während er sich mit den Spekulationen und Abstraktionen der Philosophie und 
Glaubensbekenntnisse beschäftigt, auch weiterhin aktiv an den aktiven Pflichten dieses großen 
Lebenskrieges beteiligt sein muss. Er ist nicht nur ein Moralist und Philosoph, sondern ein 
Soldat, der Nachfolger jener Ritter des Mittelalters, die, während sie das Kreuz trugen, auch das 
Schwert führten und die Soldaten der Ehre, der Treue und der Pflicht waren. 

Die Zeiten ändern sich und die Umstände; aber Tugend und Pflicht bleiben dieselben. Die zu 
bekämpfenden Übel nehmen jedoch eine andere Gestalt an und entwickeln sich in einer 
anderen Form. 

Es besteht heute das gleiche Bedürfnis nach Wahrheit und Loyalität wie zu Zeiten Friedrich 
Barbarossas. 

Die religiösen und militärischen Charaktere, die Betreuung der Kranken und Verwundeten im 
Krankenhaus und der Krieg gegen die Ungläubigen im Feld sind nicht mehr miteinander 
vermengt; aber die gleichen Pflichten, die in anderer Form erfüllt werden müssen, bestehen 
weiterhin und gelten für uns alle. 

Die unschuldige Jungfrau ist nicht länger der Gnade des brutalen Barons oder des zügellosen 
Waffenknechts ausgeliefert; Aber Reinheit und Unschuld brauchen immer noch Beschützer. 

Krieg ist nicht länger der scheinbar natürliche Zustand der Gesellschaft; und für die meisten 
Menschen ist es eine leere Verpflichtung anzunehmen, dass sie vor dem Feind nicht 
zurückweichen werden; aber die gleiche hohe Pflicht und Verpflichtung lastet immer noch auf 
allen Menschen. 

Die Wahrheit in Taten, Bekenntnissen und Meinungen ist heute seltener als in den Tagen des 
Rittertums. Die Lüge ist zu einer gängigen Münze geworden und zirkuliert mit einem gewissen 
Maß an Seriosität; weil es einen tatsächlichen Wert hat.  



Es ist in der Tat das große Laster des Zeitalters – es und seine Zwillingsschwester, die 
Unehrlichkeit. Männer, aus politischer Präferenz, Beruf 

Welche Prinzipien auch immer sinnvoll und profitabel sind. An der Anwaltskammer, auf der 
Kanzel und in den Gerichtssälen argumentieren Männer gegen ihre eigenen Überzeugungen und 
beweisen mit dem, was sie Logik nennen, zur Zufriedenheit anderer, was sie selbst nicht 
glauben. Unaufrichtigkeit und Doppelzüngigkeit sind für ihre Besitzer wertvoll wie Aktienbesitz, 
der ein bestimmtes Einkommen abwirft: und nicht mehr die Wahrheit einer Meinung oder eines 
Grundsatzes, sondern der Nettogewinn, der daraus erzielt werden kann, ist der Maßstab dafür 
sein Wert. 

Die Presse ist die große Quelle der Unwahrheit. Einen politischen Gegner verleumden, alles, was 
er sagt, falsch darstellen und, wenn das unmöglich ist, für ihn erfinden, was er nicht sagt; alle 
grundlosen Verleumdungen gegen ihn in Umlauf zu bringen, die notwendig sind, um ihn zu 
besiegen, – das sind Gewohnheiten, die so verbreitet sind, dass sie keine Aufmerksamkeit oder 
Bemerkung mehr erregen, geschweige denn Überraschung oder Ekel. 

Es gab eine Zeit, in der ein Ritter eher starb, als zu lügen oder sein ritterliches Wort zu brechen. 
Der Ritterkommandeur des Tempels lässt den alten Rittergeist wieder aufleben; und widmet 
sich der alten ritterlichen Verehrung der Wahrheit. Kein Bekenntnis zu einer Meinung, die nicht 
seine eigene ist, aus Zweckmäßigkeits- oder Profitgründen oder aus Angst vor der Ungnade der 
Welt; keine Verleumdung auch nur eines Feindes; keine Färbung oder Perversion der Aussagen 
oder Handlungen anderer Menschen; Keine unaufrichtige Rede und Argumentation zu 
irgendeinem Zweck oder unter irgendeinem Vorwand darf sein schönes Wappen beflecken. 
Sowohl außerhalb als auch innerhalb des Kapitels muss er die Wahrheit sagen, und zwar die 
ganze Wahrheit, nicht mehr und nicht weniger; oder gar nicht sprechen. 

Der Reinheit und Unschuld allerorten schuldet der Ritterkommandant seit jeher Schutz; gegen 
kühne Gewalt oder solche, die schuldiger sind als Mörder, die mit Kunst und Verrat danach 
streben, die Seele zu töten; und gegen diesen Mangel und diese Entlassung, die zu viele dazu 
treiben, ihre Ehre und Unschuld für Essen zu verkaufen. 

In keinem Zeitalter der Welt hatte der Mensch eine bessere Gelegenheit als jetzt, diese 
erhabenen Tugenden und diesen edlen Heldentum zu zeigen, die die drei großen militärischen 
und religiösen Orden in ihrer Jugend so auszeichneten, bevor sie korrupt und von Wohlstand und 
Macht geschwächt wurden. 

Wenn eine schreckliche Epidemie eine Stadt heimsucht und der Tod mit der Luft eingeatmet 
wird, die die Menschen atmen; Wenn die Lebenden kaum ausreichen, um die Toten zu 
begraben, fliehen die meisten Menschen in größter Angst, um zurückzukommen und 
respektabel und einflussreich zu leben, wenn die Gefahr vorüber ist. Aber der alte ritterliche 
Geist der Hingabe, des Desinteresses und der Verachtung des Todes lebt noch weiter und ist im 
menschlichen Herzen nicht ausgestorben. Überall findet man einige wenige, die fest und 
unerschütterlich auf ihren Posten stehen, um der Gefahr entgegenzutreten und sie zu trotzen, 
nicht um Geld zu verdienen oder dafür geehrt zu werden oder um ihren eigenen Haushalt zu 
beschützen; sondern aus bloßer Menschlichkeit und dem Gehorsam gegenüber den 
unfehlbaren Geboten der Pflicht. Sie pflegen die Kranken und atmen die pestilenzielle 
Atmosphäre des Krankenhauses ein. Sie erkunden die Tiefen der Not und des Elends. Mit der 
Sanftmut der Frau mildern sie die Schmerzen der Sterbenden und leuchten in der Genesung als 
Lampe des Lebens. Sie vollbringen den Toten die letzten traurigen Dienste; und sie suchen keine 
andere Belohnung als die Zustimmung ihres eigenen Gewissens. 



Dies sind die wahren Ritter des gegenwärtigen Zeitalters: Diese und der Kapitän, der an Bord 
seines zerstörten Schiffes auf seinem Posten bleibt, bis sich das letzte Boot, beladen bis zum 
Rand des Wassers mit Passagieren und Besatzung, von seiner Seite getrennt hat; und geht dann 
mit ihr ruhig in die geheimnisvollen Tiefen des Ozeans hinab: – der Pilot, der am Steuer steht, 
während die schnellen Flammen um ihn herumwirbeln und sein Leben verbrennen; – der 
Feuerwehrmann, der die lodernden Wände hinaufsteigt und sich inmitten der Flammen stürzt 
um das Eigentum oder das Leben derer zu retten, die keinen Anspruch auf ihn durch 
Blutsbande, Freundschaft oder auch nur gewöhnliche Bekanntschaft haben: – diese und andere 
wie diese: – alles Männer, die auf dem Posten der Pflicht stehen da mannhaft; notfalls zu 
sterben, aber ihren Posten nicht zu verlassen; denn auch diese haben geschworen, nicht vor 
dem Feind zurückzutreten. 

Du hast dich der Erfüllung von Pflichten und Heldentaten wie diesen verschrieben, mein Bruder, 
indem du Ritter des Tempels geworden bist. Soldat der Wahrheit und der Loyalität! Beschützer 
der Reinheit und Unschuld! Trotzt der Pest und Pestilenz! Krankenpflegerin und Totenbestatterin! 
Ritter, der den Tod dem Verzicht auf den Dienst vorzieht! Willkommen im Schoß dieses Ordens! 

 

X X V I I I . RITTER DER SONNE ODER PRINZ-ADEPT – 
Unsterblicher 

Ewigkeit und Beständigkeit 
 

GOTT ist der Urheber von allem, was existiert; das Ewige, das Höchste, das Lebendige und 
Schreckliche Wesen; Vor dem nichts im Universum verborgen bleibt. Machen Sie von ihm keine 
Götzen und keine sichtbaren Bilder; sondern bete ihn lieber in der tiefen Einsamkeit 
abgeschiedener Wälder an; denn Er ist unsichtbar und erfüllt das Universum als seine Seele und 
lebt in keinem Tempel! 

Licht und Dunkelheit sind die ewigen Wege der Welt. Gott ist das Prinzip von allem, was existiert, 
und der Vater aller Wesen. Er ist ewig, unbeweglich und aus sich selbst existierend. Seiner 
Macht sind keine Grenzen gesetzt. Auf einen Blick sieht Er die Vergangenheit, die Gegenwart und 
die Zukunft; und die Prozession der Erbauer der Pyramiden zieht jetzt mit uns und unseren 
entferntesten Nachkommen vor Ihm vorbei. Er liest unsere Gedanken, bevor wir sie kennen. Er 
regiert die Bewegungen des Universums und alle Ereignisse und Revolutionen sind die 
Geschöpfe seines Willens. Denn Er ist der unendliche Geist und die höchste Intelligenz. 

Am Anfang hatte der Mensch das WORT, und dieses WORT kam von Gott; und aus der 
lebendigen Kraft, die dem Menschen in und durch dieses WORT mitgeteilt wurde, kam das 
LICHT seiner Existenz. Niemand soll das WORT sprechen, denn durch es hat DER VATER Licht 
und Dunkelheit, die Welt und die Lebewesen geschaffen! 

Der Chaldäer verehrte mich auf seinen Ebenen und der meeresliebende Phönizier. Sie bauten 
mir Tempel und Türme und opferten mir auf tausend Altären. Licht war für sie göttlich und sie 
hielten mich für einen Gott. Aber ich bin nichts – nichts; und LICHT ist das Geschöpf des 
unsichtbaren GOTTES, der den alten Patriarchen die wahre Religion lehrte: SCHRECKLICH, 
GEHEIMNISVOLL, DAS ABSOLUTE. 



Der Mensch wurde rein geschaffen; und Gott gab ihm WAHRHEIT, wie Er ihm LICHT gab. Er hat 
die Wahrheit verloren und Fehler gefunden. Er ist weit in die Dunkelheit gewandert; und um ihn 
herum schweben immer Sünde und Schande. Die Seele, die unrein, sündig und mit irdischen 
Flecken befleckt ist, kann sich nicht wieder mit Gott vereinen, bis sie durch lange Prüfungen und 
viele Reinigungen schließlich von der alten Katastrophe befreit wird; und Licht überwindet die 
Dunkelheit und entthront sie in der Seele. 

Gott ist der Erste; unzerstörbar, ewig, UNGESCHAFFT, UNTEILBAR. Weisheit, Gerechtigkeit, 
Wahrheit und Barmherzigkeit sowie Harmonie und Liebe sind sein Wesen und Ewigkeit und 
Unendlichkeit der Ausdehnung. Er schweigt und stimmt mit dem GEIST überein und ist den 
Seelen allein durch das GEIST bekannt. In Ihm waren ursprünglich alle Dinge enthalten, und aus 
Ihm entwickelten sich alle Dinge. Denn aus Seiner göttlichen STILLE und RUHE entfaltete sich 
nach unendlicher Zeit das WORT oder die göttliche KRAFT; und dann wiederum der mächtige, 
immer wirkende, maßlose INTELLECT; und aus dem WORT entstanden die Myriaden von Sonnen 
und Systemen, die das Universum bilden; und Feuer und Licht und die elektrische HARMONIE, 
die die Harmonie der Sphären und Zahlen ist: und aus dem INTELLECT alle Seelen und Intellekte 
der Menschen. 

Am Anfang war das Universum nur EINE SEELE. ER war DAS ALLE, allein mit ZEIT und RAUM und 
so unendlich wie sie. 

——— ER HATTE DIESEN GEDANKEN: „Ich erschaffe Welten:“ und siehe da! das Universum und 
die Gesetze der Harmonie und Bewegung, die es beherrschen, der Ausdruck eines Gedankens 
Gottes; und Vögel und Tiere und alles Lebewesen außer dem Menschen: und Licht und Luft und 
die geheimnisvollen Strömungen und die Herrschaft geheimnisvoller Zahlen! 

——— ER HATTE DIESEN GEDANKEN: „Ich erschaffe den Menschen, dessen Seele mein Bild 
sein soll, und er wird herrschen.“ Und siehe da! Mann, mit Sinnen, Instinkt und einem 
vernünftigen Verstand! 

——— Und doch kein MANN! sondern ein Tier, das atmete und sah und dachte: bis ein 
immaterieller Funke von Gottes eigenem unendlichen Wesen das Gehirn durchdrang und zur 
Seele wurde: und siehe da, der Mensch, der Unsterbliche! Somit ist der Mensch eine dreifache 
Frucht des Gedankens Gottes; das sieht und hört und fühlt; das denkt und begründet; dass das 
Universum liebt und in Harmonie mit ihm ist. 

Bevor die Welt alt wurde, verschwand die ursprüngliche Wahrheit aus den Seelen der 
Menschen. Dann fragte sich der Mensch: „Was bin ich? und wie und woher komme ich? und ob 
ich gehen soll?“ Und die Seele, die nach innen blickte, strebte danach herauszufinden, ob 
dieses „Ich“ bloße Materie sei; sein Denken und seine Vernunft und seine Leidenschaften und 
Zuneigungen sind bloße Ergebnisse materieller Kombination; oder ein materielles Wesen, das 
einen immateriellen Geist umhüllt: . . und außerdem versuchte es durch Selbstprüfung 
herauszufinden, ob dieser Geist eine individuelle Essenz mit einer separaten unsterblichen 
Existenz oder ein verschwindend kleiner Teil eines Großen Ersten Prinzips war, das das 
Universum und die Unendlichkeit des Raums durchdringt und ähnlich wellenförmig ist Licht und 
Wärme: . . und so wanderten sie weiter durch das Labyrinth des Irrtums; und stellte sich eitle 
Philosophien vor; Sie suhlen sich in den Sümpfen des Materialismus und des Sensualismus und 
schlagen vergeblich ihre Flügel im Vakuum der Abstraktionen und Idealitäten. 

 



Während die ersten Eichen noch ihre Blätter hervorbrachten, verlor der Mensch das 
vollkommene Wissen über den Einen Wahren Gott, die Uralte Absolute Existenz, den 
Unendlichen Geist und die Höchste Intelligenz; und schwamm hilflos auf dem uferlosen Ozean 
der Vermutungen. Dann ärgerte sich die Seele mit dem Suchen g um herauszufinden, ob das 
materielle Universum eine bloße zufällige Kombination von Atomen oder das Werk unendlicher, 
ungeschaffener Weisheit war: . . . ob die Gottheit eine konzentrierte und das Universum eine 
ausgedehnte Immaterialität war; oder ob Er eine persönliche Existenz war, eine allmächtige, 
ewige, höchste Essenz, die die Materie nach Belieben regelte; oder es für die Ewigkeit 
unveränderlichen Gesetzen zu unterwerfen; und dem selbst, der Unendlichkeit und Ewigkeit, 
Raum und Zeit unbekannt sind. Mit ihrer endlichen, begrenzten Vision versuchten sie, die Quelle 
herauszufinden und die Existenz des Bösen, des Schmerzes und des Leids zu erklären. und so 
wanderten sie immer tiefer in die Dunkelheit und verloren sich; und es gab keinen Gott mehr für 
sie; aber nur ein großes, stummes, seelenloses Universum voller bloßer Embleme und Symbole. 

Sie haben bisher in einigen der Grade, die Sie durchlaufen haben, viel von der alten Verehrung 
der Sonne, des Mondes und der anderen hellen Gestirne des Himmels sowie der Elemente und 
Kräfte der universellen Natur gehört. Sie sind bis zu einem gewissen Grad mit ihren 
Personifikationen als leidende oder triumphierende Helden oder als persönliche Götter oder 
Göttinnen, mit menschlichen Eigenschaften und Leidenschaften und mit der Vielzahl von 
Legenden und Fabeln vertraut gemacht worden, die ihren Aufstieg und Untergang nur allegorisch 
darstellen. ihre Verläufe, ihre Konjunktionen und Oppositionen, ihre Wohnsitze und Orte der 
Erhöhung. 

Vielleicht haben Sie angenommen, dass wir, wie viele, die über diese Themen geschrieben 
haben, beabsichtigen, Ihnen diesen Kult als den ältesten und ursprünglichsten Gottesdienst der 
ersten lebenden Menschen darzustellen. Um Sie zu täuschen, wenn Sie zu dieser 
Schlussfolgerung gelangt sind, haben wir die Personifikationen des großen Himmelskörpers 
unter den Namen, unter denen er den ältesten Nationen bekannt war, veranlasst, die alten, 
primitiven Wahrheiten zu verkünden, die den Vätern unserer Welt bekannt waren Rasse, bevor 
die Menschen kamen, um die sichtbaren Manifestationen der höchsten Macht und Herrlichkeit 
und die angeblichen Eigenschaften der universellen Gottheit in den Elementen und in den 
glitzernden Armeen anzubeten, die die Nacht regelmäßig auf dem blauen Feld des Firmaments 
aufstellt und aufstellt. 

Wir bitten Sie nun um Ihre Aufmerksamkeit für eine weitere Entwicklung dieser Wahrheiten, 
nachdem wir dem, was wir bereits über den obersten Himmelskörper gesagt haben, noch etwas 
hinzugefügt haben, um die Namen und Eigenschaften der verschiedenen imaginären Gottheiten 
zu erklären, die ihn darstellen unter den alten Menschenrassen. 

ATHOM oder ATHOM-RE war der wichtigste und älteste höchste Gott Oberägyptens und wurde 
in Theben verehrt. dasselbe wie das OM oder AUM der Hindus, deren Name unaussprechlich 
war und das, wie das BREHM des letzteren Volkes, „das Wesen war, das war, ist und kommen 
wird; der große Gott, der große Allmächtige, Allwissende und Allgegenwärtige, der Größte im 
Universum, der Herr“; dessen Emblem eine vollkommene Kugel war, die zeigte, dass Er der 
Erste, der Letzte, inmitten und ohne Ende war; allen Naturgöttern und allen Personifikationen 
von Kräften, Elementen und Leuchten überlegen; symbolisiert durch Licht, das Prinzip des 
Lebens. 

 

 



AMUN war der Naturgott oder Geist der Natur, genannt AMUN-RE, und wurde in Memphis in 
Unterägypten, in Libyen und in Oberägypten verehrt. Er war der libysche Jupiter und 
repräsentierte die intelligente und organisierende Kraft, die sich in der Natur entwickelt, wenn 
die intellektuellen Typen oder Formen von Körpern in der Weltordnung den Sinnen offenbart 
werden, durch ihre Vereinigung mit der Materie, wodurch die Entstehung von Körpern bewirkt 
wird. Das Gleiche galt für Kneph, aus dessen Mund das orphische Ei hervorging, aus dem das 
Universum hervorging. 

DIONUSOS war der Naturgott der Griechen, wie AMUN der Ägypter. In der populären Legende 
war Dionusos wie auch Herkules ein thebanischer Held, der von einer sterblichen Mutter 
geboren wurde. Beide waren Söhne des Zeus, beide wurden verfolgt. Aber bei Herkules ist der 
Gott dem Helden untergeordnet; während Dionusos auch in der Poesie seinen göttlichen 
Charakter behält und mit Iacchus, dem leitenden Genie der Mysterien, identisch ist. Als 
Personifikation der Sonne im Stier, wie seine Ochsenhufe zeigten, befreite er die Erde von der 
harten Herrschaft des Winters, dirigierte den mächtigen Chor der Sterne und den himmlischen 
Umlauf des Jahres, veränderte sich mit den Jahreszeiten und erlebte deren periodischen Verfall . 
Er war die von den Eleanern angerufene Sonne, Purigenhj, die inmitten von Blitz und Donner in 
die Welt geführt wurde, der mächtige Jäger des Tierkreises, Zagreus der Goldene oder 
Rotgesichtige. Die Mysterien lehrten die Lehre der göttlichen Einheit; und diese Macht, deren 
Einheit ein scheinbares Mysterium, in Wirklichkeit aber eine Binsenweisheit ist, war Dionusos, 
der Gott der Natur oder der Feuchtigkeit, die das Leben der Natur ist, der in der Dunkelheit, im 
Hades oder Iasion die Rückkehr des Lebens vorbereitet und Vegetation, oder ist selbst das Licht 
und der Wandel, der ihre Sorten hervorbringt. Auf den Ägäischen Inseln war er Butes, Dardanus, 
Himeros oder Imbros; auf Kreta erscheint er als Iasius oder sogar als Zeus, dessen orgiastische 
Verehrung, die durch die üblichen Formen des Mysteriums offenbart blieb, die Symbole, die, 
wenn auch unwiderstehlich, der profanen Neugier verriet Wer ernsthaft darüber nachdenkt, wird 
mit Sicherheit missverstanden. 

Ebenso verhielt es sich mit dem zerstückelten Zagreus, dem Sohn der Persephone, einem 
antiken unterirdischen Dionusos, dem gehörnten Nachkommen des Zeus im Sternbild der 
Schlange, dem sein Vater den Donnerkeil anvertraut hatte und der vom schützenden Tanz der 
Kureten umgeben war. Durch die neidischen List von Heré entzogen sich die Titanen der 
Wachsamkeit seiner Wächter und rissen ihn in Stücke; aber Pallas gab das immer noch 
klopfende Herz seinem Vater zurück, der Apollon befahl, die zerstückelten Überreste auf 
Parnass zu begraben. 

Dionusos war ebenso wie Apollo der Anführer der Musen; das Grab des einen begleitete die 
Anbetung des anderen; Sie waren gleich und doch unterschiedlich, gegensätzlich, doch nur als 
Teil des gleichen Dramas; und die mystischen und heroischen Personifikationen, der Gott der 
Natur und der Kunst, scheinen vor langer Zeit einer gemeinsamen Quelle entsprungen zu sein. 
Ihre Trennung betraf eher die Form als die Substanz: und seit Herkules die Einweihung von 
Triptolemus erhielt oder Pythagoras orphische Lehren erhielt, neigten die beiden Vorstellungen 
dazu, sich wieder zu vereinen. Es wurde gesagt, dass Dionusos oder Poseidon Apollo im 
Orakelamt vorausgegangen waren; und Dionusos wurde in der griechischen Theologie weiterhin 
als Heiler und Erlöser, Autor des Lebens und der Unsterblichkeit geschätzt. Die zerstreuten 
Pythagoräer, „Söhne des Apollo“, begaben sich sofort in den orphischen Gottesdienst des 
Dionusos, und es gibt Hinweise darauf, dass die Verehrung des Apollo immer etwas 
Dionysisches hatte. 

 



Dionusos ist die Sonne, dieser Befreier der Elemente; und seine spirituelle Meditation wurde 
durch dieselben Bilder angeregt, die den Tierkreis zum angeblichen Weg der Geister bei ihrem 
Abstieg und ihrer Rückkehr machten. Seine zweite Geburt als Nachkomme des Höchsten ist ein 
Sinnbild für die spirituelle Erneuerung des Menschen. Er war, ebenso wie Apollo, der Vorsteher 
der Musen und eine Quelle der Inspiration. Seine Herrschaft verordnete keine unnatürliche 
Demütigung: Ihr Joch war sanft, und ihre fröhlichen Chöre, die das Fröhliche mit dem Strengen 
verbanden, erinnerten nur an jenes goldene Zeitalter, als die Erde ewigen Frühling genoss und 
als Quellen von Honig, Milch und Wein hervorsprudelten seine Brust bei der Berührung des 
Thyrsus. Er ist der „Befreier“. Wie Osiris befreit er die Seele und führt sie auf ihren Wanderungen 
über das Grab hinaus, um sie vor der Gefahr zu bewahren, erneut in die Sklaverei der Materie 
oder einer minderwertigen Tierform zu geraten. Alle Seele ist Teil der Universalseele, deren 
Gesamtheit Dionusos ist; und er führt den vagabundierenden Geist in sein Zuhause zurück und 
begleitet ihn durch die reinigenden Prozesse, sowohl reale als auch symbolische, seines 
irdischen Transits. Er starb und stieg in die Schatten hinab; und sein Leiden war das große 
Geheimnis der Mysterien, so wie der Tod das große Geheimnis der Existenz ist. Er ist der 
unsterbliche Verehrer der Psyche (der Seele), des göttlichen Einflusses, der die Welt physisch 
ins Leben gerufen hat und der die Seele aus ihrer stygischen Trance erweckt und sie von der Erde 
in den Himmel zurückbringt. 

Über HERMES, den Merkur der Griechen, den Thoth der Ägypter und den Tauaut der Phönizier 
haben wir bisher ausführlich genug gesprochen. Er war das Inventar der Briefe und des 
Oratoriums, der geflügelte Bote der Götter, der den mit Schlangen bekränzten Caduceus trug; 
und in unserem Rat wird er durch den REDNER vertreten. 

Die Hindus nannten die Sonne SURYA; die Perser, MITHRAS; die Ägypter, OSIRIS; die Assyrer und 
Chaldäer, BEL; die Skythen und Etrusker und die alten Pelasgi, ARKALEUS oder HERKULES; die 
Phönizier, ADONAI oder ADON; und die Skandinavier, ODIN. 

Nach dem Namen SURYA, den die Hindus der Sonne gaben, wurden die Sekten, die ihn 
besonders verehrten, Souras genannt. Ihre Maler beschreiben sein Auto als von sieben grünen 
Pferden gezogen. Im Tempel von Visweswara in Benares gibt es eine antike Skulptur, die gut in 
Stein gearbeitet ist und ihn in einem Wagen darstellt, der von einem Pferd mit zwölf Köpfen 
gezogen wird. Sein Wagenlenker, der ihm vorausgeht, ist ARUN [von rwa, AUR das 
Crepusculum?] oder die Morgenröte; und unter seinen vielen Titeln sind zwölf, die seine 
besonderen Kräfte in jedem der zwölf Monate bezeichnen. Diese Kräfte werden Adityas genannt, 
von denen jede einen bestimmten Namen hat. Surya soll häufig in menschlicher Gestalt auf die 
Erde herabgestiegen sein und eine Rasse auf der Erde hinterlassen haben, die in der indischen 
Geschichte ebenso berühmt ist wie die Heliaden in Griechenland. Er wird oft als König der 
Sterne und Planeten bezeichnet und erinnert uns daher an den Adon-Tsbauth (Herr der 
Sternenscharen) der hebräischen Schriften. 

MITHRAS war der Sonnengott der Perser; Der Legende nach soll er zur Wintersonnenwende in 
einer Grotte oder Höhle geboren worden sein. Seine Feste wurden zu dieser Zeit gefeiert, als die 
Sonne wieder nach Norden zurückkehrte und die Tage länger wurden. Dies war das große Fest 
der Magierreligion. Der römische Kalender, der zur Zeit Konstantins veröffentlicht wurde, als 
seine Verehrung im Westen an Bedeutung zu gewinnen begann, legte seinen Festtag auf den 25. 
Dezember fest. Seine Statuen und Bilder trugen die Inschrift „Deo-Soli invicto Mithrae“ – dem 
unbesiegbaren Sonnengott Mithras. Nomen invictum Sol Mithras. . . Soli Omnipotenti Mithroe. 
Ihm wurden Gold, Weihrauch und Myrrhe geweiht. „Dich“, sagt Martianus Capella in seiner 
Hymne an die Sonne, „verehren die Bewohner des Nils als Serapis und Memphis als Osiris;  



In den heiligen Riten Persiens bist du Mithras, in Phrygien, Atys und Libyen verneigst du dich als 
Ammon und der phönizische Byblos als Adonis; und so verehrt dich die ganze Welt unter 
verschiedenen Namen.“ 

OSIRIS war der Sohn von Helios (Phra), dem „göttlichen Nachwuchs, der mit der Morgenröte 
vereint ist“, und gleichzeitig eine Inkarnation von Kneph oder Agathodæmon, dem guten Geist, 
einschließlich aller seiner möglichen physischen oder moralischen Manifestationen. Er stellte in 
vertrauter Form den wohltuenden Aspekt aller höheren Emanationen dar und in ihm entwickelte 
sich die Vorstellung eines rein guten Wesens, so dass es notwendig wurde, eine andere Macht 
als seinen Gegner namens Seth, Babys oder Typhon einzusetzen, um dies zu erklären 
schädliche Einflüsse der Natur. 

Mit den Phänomenen der Landwirtschaft, die angeblich eine Erfindung des Osiris waren, 
verbanden die Ägypter die höchsten Wahrheiten ihrer Religion. Die Seele des Menschen war wie 
der im Boden verborgene Samen, und das sterbliche Gerüst, ebenfalls an seinen dunklen 
Ruheort übergeben, wartete auf seine Wiederherstellung zur unfehlbaren Quelle des Lebens. 
Osiris war nicht nur Wohltäter der Lebenden; er war auch Hades, Serapis und Rhadamanthus, 
der Monarch der Toten. Der Tod war daher nach ägyptischer Meinung nur ein anderer Name für 
Erneuerung, da sein Gott dieselbe Kraft ist, die die Lebenskraft in der Natur unaufhörlich 
erneuert. Jeder ordnungsgemäß einbalsamierte Leichnam wurde „Osiris“ genannt und sollte im 
Grab mit der Gottheit vereint oder ihr zumindest nahegebracht werden. Denn als Gott zum 
Wohle des Menschen Mensch wurde, bedeutete dies, dass er sich in Analogie zu seinem 
angenommenen Charakter allen Bedingungen der sichtbaren Existenz unterwerfen sollte. Im Tod 
wie im Leben waren Isis und Osiris Vorbilder und Vorläufer der Menschheit; ihre Gräber 
befanden sich in den Tempeln der höheren Götter; Doch auch wenn ihre sterblichen Überreste 
in Memphis oder Abydus begraben waren, war ihre Göttlichkeit unangefochten, und sie 
leuchteten entweder als Leuchten am Himmel oder herrschten in der unsichtbaren Welt über 
die Zukunft der körperlosen Geister, deren Tod sie nähergebracht hatte. 

Die Vorstellung eines sterbenden Gottes, die in orientalischen Legenden so häufig vorkommt 
und über die wir in früheren Abhandlungen bereits viel gesprochen haben, war die natürliche 
Schlussfolgerung aus einer wörtlichen Interpretation der Naturverehrung; denn die Natur, die im 
Wechsel der Jahreszeiten eine Auflösung zu erleiden scheint, war für die frühesten Religionisten 
das Ausdrucksbild der Gottheit und in einer fernen Zeit ein und dasselbe mit dem „vielfältigen 
Gott“, dessen Eigenschaften nicht nur gesehen wurden in seiner Vitalität, sondern in seinen 
Veränderungen. Der unsichtbare Beweger des Universums wurde voreilig mit seinen 
offensichtlichen Schwankungen identifiziert. Die spekulative Gottheit, die das Drama der Natur 
nahelegte, wurde mit nachahmenden und mitfühlenden Riten verehrt. Fast überall herrschte 
eine Zeit der Trauer über die Herbst-Tagundnachtgleiche und der Freude über die Rückkehr des 
Frühlings. Phrygier und Paphlagonier, Böotier und sogar Athener waren alle mehr oder weniger 
an solchen Bräuchen interessiert; Die syrischen Jungfrauen saßen da und weinten um Thammuz 
oder Adoni, die durch den Zahn des Winters tödlich verwundet worden waren, symbolisiert 
durch den Eber, sein ganz allgemeines Emblem: und diese Riten sowie die von Atys und Osiris 
wurden offensichtlich durch das Anhalten der Vegetation angedeutet, als die Die Sonne scheint, 
wenn sie von ihrer Höhe herabsteigt, ihrer Erzeugungskraft beraubt zu sein. 

Osiris ist ein dem syrischen ADONI analoges Wesen; und die Fabel seiner Geschichte, die wir 
hier nicht wiederholen müssen, ist eine Erzählform der Volksreligion Ägyptens, deren Held die 
Sonne und der landwirtschaftliche Kalender die Moral ist. Das feuchte Tal des Nils, das seine 
Fruchtbarkeit der jährlichen Überschwemmung verdankte, wirkte im Gegensatz zur 
umgebenden Wüste wie Leben inmitten des Todes.  



Die Überschwemmung stand offensichtlich in Abhängigkeit von der Sonne, und Ägypten, 
umgeben von trockenen Wüsten, wie ein Herz in einem brennenden Räuchergefäß, war die 
weibliche Macht, abhängig von den Einflüssen, die in seinem Gott personifiziert wurden. Taifun, 
sein Bruder, der Typ der Dunkelheit, Dürre und Unfruchtbarkeit, warf seinen Körper in den Nil; 
und so starb Osiris, der „Gute“, der „Retter“, im 28. Jahr seines Lebens oder seiner Herrschaft 
und am 17. Tag des Monats Athor oder am 13. November. Er muss auch während der Hitze des 
Frühsommers sterben, wenn von März bis Juli die Erde in unerträglicher Hitze ausgedörrt, die 
Vegetation versengt und der träge Nil erschöpft ist. Aus diesem Tod erhebt er sich, als die 
Sonnensonne die Überschwemmung bringt und Ägypten voller Fröhlichkeit und Jubel in 
Erwartung der zweiten Ernte ist. Aus seinem winterlichen Tod erwacht er mit den frühen 
Frühlingsblumen, und dann wurde das freudige Fest des Osiris gefeiert. 

So der Stolz von Jemsheed, einem der persischen Sonnenhelden Es, das personifizierte 
Sonnenjahr, wurde abrupt von Zohak, dem Tyrannen des Westens, abgeschnitten. Er wurde von 
einer Fischgräte zerrissen, und sofort verwandelte sich die Helligkeit Irans in Düsternis. 
Ganymed und Adonis wurden wie Osiris in all ihrer Kraft und Schönheit davongetragen; Der 
vorzeitige Tod des Linus, die Last der antiken Klage Griechenlands, glich dem des persischen 
Siamek, des bithynischen Hylas und des ägyptischen Maneros, Sohn des Menes oder des 
Ewigen. Die Maneros-Elegie wurde bei ägyptischen Banketten gesungen, und ein in einem 
winzigen Sarkophag eingeschlossenes Bildnis wurde herumgereicht, um die Gäste an ihre kurze 
Existenz zu erinnern. Auch der schöne Memnon starb in seiner Blütezeit; und Henoch, dessen 
früher Tod in Ikonium beklagt wurde, lebte 365 Jahre, die Anzahl der Tage des Sonnenjahres; ein 
kurzer Zeitraum im Vergleich zur Langlebigkeit seiner patriarchalischen Verwandtschaft. 

Die Geschichte von Osiris spiegelt sich in den Legenden von Orpheus und Dionusos Zagreus 
und vielleicht in den Legenden von Absyrtus und Pelias, von Æson, Thyestes, Melicertes, Itys 
und Pelops wider. Io ist die trostlose Isis oder Niobe; und Rhea trauert um ihren zerstückelten 
Herrn Hyperion und den Tod ihres Sohnes Helios, der im Eridanus ertrunken ist; und wenn 
Apollo und Dionusos unsterblich sind, waren sie unter anderen Namen gestorben, als Orpheus, 
Linus oder Hyacinthus. Auf Kreta wurde das Grab des Zeus gezeigt. Hippolytus wurde in 
göttlichen Ehren mit Apollon verbunden, und nachdem er wie Osiris in Stücke gerissen worden 
war, wurde er durch die päonischen Kräuter der Diana wieder zum Leben erweckt und blieb im 
geheimen Hain von Egeria im Dunkeln. Zeus verließ den Olymp, um die Äthiopier zu besuchen; 
Apollo unterwarf sich der Knechtschaft von Admetus; Theseus, Peirithous, Herkules und andere 
Helden stiegen eine Zeit lang in den Hades hinab; Ein sterbender Naturgott wurde in den 
Mysterien dargestellt, die attischen Frauen fasteten während der Thesmophorie auf dem Boden 
sitzend, und die Böotier beklagten den Abstieg von Cora-Proserpine in die Schatten. 

Aber der Tod der Gottheit war, wie die Orientalen verstanden, nicht unvereinbar mit seiner 
Unsterblichkeit. Der vorübergehende Niedergang der Söhne des Lichts ist nur eine Episode in 
ihrer endlosen Kontinuität; und da der Tag und das Jahr bequemere Unterteilungen des 
Unendlichen sind, so sind die feurigen Tode von Phaëthon oder Herkules nur Unterbrechungen 
in demselben Phönix-Prozess der ewigen Regeneration, durch den der Geist von Osiris für immer 
in der Nachfolge des Memphian Apis lebt. Jedes Jahr erlebt die Wiederbelebung von Adonis; und 
die bernsteinfarbenen Tränen, die die Heliaden wegen des vorzeitigen Todes ihres Bruders 
vergossen, sind der goldene Regen voller fruchtbarer Hoffnung, in dem Zeus vom ehernen 
Himmelsgewölbe in den Schoß der ausgedörrten Erde hinabsteigt. 

BAL, Repräsentant oder Personifikation der Sonne, war einer der großen Götter Syriens, 
Assyriens und Chaldäas, und sein Name findet sich auf den Denkmälern von Nimrud und 
kommt häufig in den hebräischen Schriften vor.  



Er war der große Naturgott Babyloniens, die Kraft der Wärme, des Lebens und der Zeugung. Sein 
Symbol war die Sonne, und er wurde auf einem Stier sitzend dargestellt. Alle von Herodot 
beschriebenen Zubehörteile seines großen Tempels in Babylon werden mit einzigartiger Treue, 
jedoch in kleinerem Maßstab, im hebräischen Tabernakel und Tempel wiederholt. Allein die 
goldene Statue soll die Ähnlichkeit vervollständigen. Das Wort Bal oder Baal bedeutet wie das 
Wort Adon Herr und Meister. Er war auch die höchste Gottheit der Moabiter, Amoniter und 
Karthager sowie der Sabäer im Allgemeinen; die Gallier verehrten die Sonne unter dem Namen 
Belin oder Belinus; und Bela findet sich unter den keltischen Gottheiten auf den antiken 
Denkmälern. 

Die nördlichen Vorfahren der Griechen pflegten mit kühneren Gewohnheiten einen 
männlicheren Stil religiöser Symbolik als die verweichlichten Enthusiasten des Südens und 
verkörperten in ihrem Perseus, HERKULES und MITHRAS die Vollendung der Eigenschaften, die 
sie schätzten und ausübten. 

In fast jeder Nation gab es ein mythisches Wesen, dessen Stärke oder Schwäche, Tugenden oder 
Mängel mehr oder weniger annähernd den Lauf der Sonne im Laufe der Jahreszeiten 
beschreiben. Es gab einen keltischen, einen germanischen, einen skythischen, einen 
etruskischen und einen lydischen Herkules, deren Legenden alle denen des griechischen 
Helden Tribut zollten. Herodot stellte fest, dass der Name Herkules in Ägypten und im Osten seit 
langem bekannt war und ursprünglich einer viel höheren Persönlichkeit gehörte als dem 
vergleichsweise modernen Helden, der in Griechenland als Sohn der Alkmena bekannt ist. Der 
Tempel des Herkules von Tyrus soll 2300 Jahre vor der Zeit von Herodot erbaut worden sein; und 
Herkules, dessen griechischer Name manchmal phönizischen Ursprungs sein soll, im Sinne von 
Circuitor, d. h. „Wanderer“ und „Wanderer“ der Erde, sowie „Hyperion“ des Himmels, war der 
Schutzpatron und Vorbild dieser berühmte Seefahrer, die ihre Altäre von Küste zu Küste über das 
Mittelmeer bis an die äußersten Enden des Westens ausbreiteten, wo „ARKALEUS“ die Stadt 
Gades baute und wo in seinen Diensten ein ewiges Feuer brannte. Er war der direkte 
Nachkomme von Perseus, dem leuchtenden Kind der Dunkelheit s, entworfen in einem 
unterirdischen Gewölbe aus Messing; und er ist eine Darstellung des persischen Mithras, der 
seine symbolträchtigen Löwen über den Toren von Mykene aufstellt und das Schwert von 
Jemsheed in den Kampf gegen die Gorgonen des Westens bringt. Mithras wird im Zend-Avesta 
ähnlich beschrieben als der „mächtige Held, der schnelle Läufer, dessen durchdringendes Auge 
alles umarmt, dessen Arm trägt.“ 

Herkules Ingeniculus, der sich auf ein Knie beugt, seine Keule erhebt und auf dem Kopf der 
Schlange herumtrampelt, war wie Prometheus und Tantalus einer der unterschiedlichen 
Aspekte der kämpfenden und untergehenden Sonne. Die Siege des Herkules sind nichts 
anderes als Demonstrationen der Sonnenenergie, die jemals wiederholt werden müssen. Im 
hohen Norden, bei den Hyperboräern, legte er sich, ohne die Haut seines Löwen, zum Schlafen 
hin und verlor eine Zeit lang die Pferde seines Streitwagens. Von nun an wurde diese nördliche 
Region der Düsternis, die „Ort des Todes und der Wiederbelebung von Adonis“ genannt, jener 
Kaukasus, dessen Gipfel so hoch war, dass er, wie der indische Meru, sowohl das Ziel als auch 
der Beginn der Laufbahn der Sonne zu sein schien Für griechische Vorstellungen war es die 
letzte Quelle aller Dinge, der Aufenthaltsort des Winters und der Verwüstung, die Spitze des 
Bogens, der die Ober- und Unterwelt verbindet, und folglich der geeignete Ort für die 
Verbannung von Prometheus. Die Töchter Israels, die um den von Hesekiel erwähnten Thammuz 
weinten, saßen da und blickten nach Norden und warteten auf seine Rückkehr aus dieser 
Region. Während Kybele mit dem Sonnengott unter den Hyperboräern abwesend war, erlitt 
Phrygien, verlassen von ihr, die Schrecken einer Hungersnot.  



Delos und Delphi warteten auf die Rückkehr Apollos von den Hyperboräern, und Herkules 
brachte von dort den Olivenbaum nach Olympia. Für alle Freimaurer war der Norden seit jeher 
der Ort der Dunkelheit; und von den großen Lichtern der Loge befindet sich keines im Norden. 

Mithras, der im Felsen geborene Held (Petrogenhj), verkündete die Rückkehr der Sonne im 
Frühling, während Prometheus, gefesselt in seiner Höhle, das Fortbestehen des Winters 
ankündigte. Das persische Leuchtfeuer auf dem Berggipfel stellte die im Felsen geborene 
Gottheit dar, die in seinem würdigsten Tempel aufbewahrt wurde; und der Begräbnisbrand des 
Herkules war, wie die Sonne hinter den westlichen Hügeln in Herrlichkeit unterging. Aber obwohl 
die vergängliche Manifestation leidet oder stirbt, befreit und rettet die bleibende und ewige Kraft. 
Es war eine wesentliche Eigenschaft eines Titanen, dass er nach seinem Fall wieder auferstehen 
sollte; denn die Wiederbelebung der Natur ist ebenso sicher wie ihr Niedergang, und ihre 
Veränderungen unterliegen der Ernennung einer Macht, die sie beide kontrolliert. 

„Gott“, sagt Maximus Tyrius, „hat seinen eigenen Sohn [Herkules] nicht verschont und ihn auch 
nicht von den Katastrophen verschont, die die Menschheit mit sich bringt.“ Der thebanische 
Nachkomme Jupiters hatte seinen Anteil an Schmerz und Prüfungen zu ertragen. Indem er 
irdische Schwierigkeiten überwand, bewies er seine Verbundenheit mit dem Himmel. Sein 
Leben war ein ständiger Kampf. Er fiel vor dem Taifun in der Wüste in Ohnmacht; und stieg zu 
Beginn der Herbstzeit (cum longæ redit hora noctis) unter der Führung von Minerva in den Hades 
hinab. Er starb; sondern beantragte zunächst die Einweihung bei Eumolpos, um den Zustand der 
religiösen Vorbereitung vorherzusagen, der der bedeutsamen Veränderung vorausgehen sollte. 
Sogar im Hades rettete er Theseus und entfernte den Stein von Ascalaphus, belebte die 
unblutigen Geister wieder und zerrte das Monster Cerberus ans Tageslicht, das zu Recht als 
unbesiegbar galt, weil es ein Sinnbild der Zeit selbst war; Er sprengte die Ketten des Grabes 
(denn Busiris ist das personifizierte Grab) und triumphierend am Ende wie am Beginn seiner 
Karriere wurde er nach seiner Arbeit in die Ruhe der himmlischen Residenzen aufgenommen 
und lebte für immer mit Zeus in den Armen Ewige Jugend. 

ODIN soll bei den Altgermanen zwölf Namen getragen haben und darüber hinaus 114 Namen 
gehabt haben. Er war der Apollo der Skandinavier und wird im Voluspa als dazu bestimmt 
dargestellt, die monströse Schlange zu töten. Dann wird die Sonne erlöschen, die Erde wird sich 
im Ozean auflösen, die Sterne verlieren ihren Glanz und die gesamte Natur wird zerstört, damit 
sie wieder erneuert werden kann. Aus dem Schoß des Wassers wird eine neue, mit Grün 
bekleidete Welt auftauchen; Man wird sehen, wie die Ernte dort reift, wo kein Samen gesät 
wurde, und das Böse wird verschwinden. 

Die freie Fantasie der Alten, die das Netz ihrer Mythen und Legenden webte, wurde durch den 
Glauben geweiht. Es hatte sich nicht, wie der moderne Geist, einen kleinen Zufluchtsort 
übernommener Überzeugungen geschaffen, außerhalb dessen alles andere gewöhnlich und 
unrein war. Vorstellungskraft, Vernunft und Religion kreisten um dasselbe Symbol; und in all 
ihren Symbolen lag eine ernste Bedeutung, wenn wir sie nur herausfinden könnten. Sie 
betitelten Fiktionen nicht mit dem gleichen faden Geist, in dem wir sie, eingeengt durch 
Konventionalitäten, lesen. Beim Versuch, Schöpfungen der Fantasie zu interpretieren, müssen 
sich sowohl die Fantasie als auch die Vernunft leiten lassen: und ein Großteil der modernen 
Kontroversen entsteht aus schweren Missverständnissen der antiken Symbolik. 

Für diese alten Menschen war diese Erde das Zentrum des Universums. Für sie gab es keine 
anderen Welten, die von Livi bevölkert waren, um die Fürsorge und Aufmerksamkeit der Gottheit 
zu teilen.  



Für sie war die Welt eine große Ebene mit unbekannten, vielleicht unvorstellbaren Grenzen, und 
die Sonne, der Mond und die Sterne wanderten darüber, um ihnen Licht zu spenden. Die 
Verehrung der Sonne wurde zur Grundlage aller Religionen der Antike. Für sie waren Licht und 
Wärme Geheimnisse; wie sie es in der Tat immer noch für uns sind. Wie die Sonne den Tag 
verursachte und ihre Abwesenheit die Nacht; als er nach Norden reiste, folgten ihm Frühling und 
Sommer; und als er sich wieder nach Süden wandte, herrschten Herbst und strenger Winter und 
kalte und lange dunkle Nächte über die Erde; . . . Da sein Einfluss Blätter und Blüten 
hervorbrachte, die Ernten reifen ließ und regelmäßige Überschwemmungen herbeiführte, wurde 
er für sie zwangsläufig zum interessantesten Objekt des materiellen Universums. Für sie war er 
das angeborene Feuer der Körper, das Feuer der Natur. Als Autor des Lebens, der Hitze und der 
Zündung war er für sie die wirksame Ursache aller Generationen, denn ohne ihn gab es keine 
Bewegung, keine Existenz, keine Form. Er war für sie riesig, unteilbar, unvergänglich und überall 
gegenwärtig. Es war ihr Bedürfnis nach Licht und seiner schöpferischen Energie, dass alle 
Menschen spürten; und nichts war für sie schrecklicher als seine Abwesenheit. Seine 
wohltuenden Einflüsse führten dazu, dass er sich mit dem Prinzip des Guten identifizierte; und 
das BRAHMA der Hindus, das MITHRAS der Perser und ATHOM, AMUN, PHTHA und OSIRIS der 
Ägypter, das BEL der Chaldäer, das ADONAI der Phönizier, das ADONIS und APOLLO der 
Griechen wurden nur Personifikationen davon die Sonne, das regenerierende Prinzip, Bild jener 
Fruchtbarkeit, die die Existenz der Welt verewigt und verjüngt. 

So wurde auch der Kampf zwischen den guten und bösen Prinzipien personifiziert, ebenso wie 
der zwischen Leben und Tod, Zerstörung und Neuschöpfung; in Allegorien und Fabeln, die den 
scheinbaren Lauf der Sonne poetisch darstellen; von dem man im übertragenen Sinne sagte, er 
sei von der Dunkelheit oder dem Genie des Bösen besiegt und getötet worden, als er in die 
südliche Hemisphäre hinabstieg; aber als er wieder in die nördliche Hemisphäre zurückkehrte, 
schien er siegreich zu sein und aus dem Grab aufzustehen. Dieser Tod und diese Auferstehung 
waren auch ein Sinnbild für die Abfolge von Tag und Nacht, für den Tod, der eine Notwendigkeit 
des Lebens ist, und für das Leben, das aus dem Tod entsteht; und überall sahen die Alten noch 
den Kampf zwischen den beiden Prinzipien, die die Welt beherrschten. Überall wurde dieser 
Wettbewerb in Allegorien und fiktiven Geschichten verkörpert: In diese waren auf raffinierte 
Weise alle astronomischen Phänomene eingewoben, die die verschiedenen Bewegungen der 
Sonne, den Wechsel der Jahreszeiten, die Annäherung oder das Ende von Überschwemmungen 
begleiteten, ihnen vorausgingen oder folgten. Und so wuchsen die Geschichten der Kämpfe 
zwischen Typhon und Osiris, Herkules und Juno, den Titanen und Jupiter, Ormuzd und Ahriman, 
den rebellischen Engeln und der Gottheit, den bösen Genien und den Guten zu Größe und 
seltsamen Ausmaßen; und die anderen ähnlichen Fabeln, die nicht nur in Asien, sondern auch 
im Norden Europas und sogar bei den Mexikanern und Peruanern der Neuen Welt zu finden sind; 
Aller Wahrscheinlichkeit nach wurden sie von jenen phönizischen Reisenden dorthin gebracht, 
die Zivilisation und Kunst dorthin brachten. Die Skythen beklagten den Tod von Acmon, die 
Perser den von Zohak, der von Pheridoun erobert wurde, die Hindus den von Soura-Parama, der 
von Soupra-Muni getötet wurde, und die Skandinavier den von Balder, der vom blinden Hother in 
Stücke gerissen wurde. 

Die primitive Idee des unendlichen Raums existierte bei den ersten Menschen, so wie sie auch 
bei uns existiert. Es und die Idee der unendlichen Zeit sind die ersten beiden angeborenen 
Ideen. Der Mensch kann sich nicht vorstellen, wie ein Ding dem anderen hinzugefügt werden 
kann oder wie ein Ereignis für immer auf ein Ereignis folgen kann. Die Idee wird immer wieder 
auftauchen, dass es, egal wie lange Masse zu Masse hinzugefügt wird, immer noch darüber 
hinaus einen grenzenlosen, leeren Hohlraum geben muss; in dem nichts ist.  



Ebenso drängt sich ihm die Vorstellung einer Zeit ohne Anfang und Ende auf. Auch die Zeit ohne 
Ereignisse ist eine Leere und ein Nichts. 

Die Urmenschen wussten, dass es in diesem leeren Raum weder Licht noch Wärme gab. Sie 
hatten das Gefühl, dass es dort, wie wir wissenschaftlich wissen, eine dichte Dunkelheit und 
eine Intensität der Kälte geben musste, von der wir keine Vorstellung haben. Sie dachten, die 
Sonne, die Planeten und die Sterne würden in dieser Leere untergehen, als sie unter dem 
westlichen Horizont untergingen. Die Dunkelheit war für sie ein Feind, ein Schaden, eine 
unbestimmte Angst und Schrecken. Es war die Verkörperung des bösen Prinzips; und sie sagten, 
daraus sei er entstanden. Als sich die Sonne nach Süden zu dieser Leere neigte, schauderten sie 
vor Angst, und als sie zur Wintersonnenwende erneut ihren Marsch nach Norden begann, 
jubelten sie und feierten; So wie sie es bei der Sommersonnenwende taten, als er ihnen an 
seinem Ehrenplatz zuzulächeln schien. Diese Tage werden seitdem von allen zivilisierten 
Nationen gefeiert. Der Christ hat sie zu Festtagen der Kirche gemacht und sie den beiden 
Heiligen Johannes zugeschrieben; und die Freimaurerei hat dasselbe getan. 

Wir, für die das riesige Universum nur eine große Maschine geworden ist, kein Instinkt mit einer 
großen SEELE, sondern ein Uhrwerk rk von unvorstellbaren Ausmaßen, aber immer noch 
unendlich kleiner als unendlich; und zumindest einen Teil davon können wir mit unseren 
Träumen nachahmen; wir, die wir die Entfernungen und Dimensionen gemessen, das 
spezifische Gewicht gelernt und die Umlaufbahnen des Mondes und der Planeten bestimmt 
haben; wir, die wir die Entfernung zur Sonne und ihre Größe kennen; haben die Umlaufbahnen 
der aufblitzenden Kometen und die Entfernungen der Fixsterne gemessen; und wisse, dass es 
sich bei letzteren um Sonnen wie unsere Sonne handelt, jede mit ihrem Gefolge von Welten und 
alle von denselben unfehlbaren, mechanischen Gesetzen und von außen auferlegten Kräften, 
zentripetalen und zentrifugalen Kräften, regiert; wir, die wir mit unseren Teleskopen die Galaxie 
und die Nebel in andere Sterne und Sterngruppen zerlegt haben; entdeckte neue Planeten, 
indem er zunächst deren störende Kräfte auf bereits bekannte entdeckte; und erfuhr, dass sie 
alle, Jupiter, Venus und der feurige Mars und Saturn und die anderen sowie der helle, milde und 
sich ständig verändernde Mond, nur dunkle, stumpfe, undurchsichtige Klumpen wie unsere Erde 
und keine lebenden Kugeln sind aus strahlendem Feuer und himmlischem Licht; wir, die wir die 
Berge und Abgründe im Mond gezählt haben, mit Gläsern, die uns den Tempel Salomos deutlich 
offenbaren könnten, wenn er dort in seiner alten ursprünglichen Pracht stünde; wir, die sich 
nicht länger vorstellen können, dass die Sterne unser Schicksal bestimmen, und die die Sonnen- 
und Mondfinsternisse zehntausend Jahre lang rückwärts und vorwärts berechnen können; wir, 
mit unseren enorm erweiterten Vorstellungen von den Kräften des Großen Architekten des 
Universums, aber unserer völlig materiellen und mechanischen Sicht auf dieses Universum 
selbst; Wir können nicht einmal im entferntesten nachempfinden, obwohl wir uns teilweise und 
unvollkommen vorstellen können, wie diese großen, primitiven, einfältigen Kinder der Natur in 
Bezug auf die Sternenscharen dort an den Hängen des Himalaya, auf dem Chaldäischen Meer, 
empfanden Ebenen, in der persischen und medianen Wüste und an den Ufern dieses großen, 
seltsamen Flusses, des Nils. Für sie war das Universum lebendig – voller Kräfte und Mächte, 
geheimnisvoll und jenseits ihres Verständnisses. Für sie war es keine Maschine, kein großes 
Uhrwerk; sondern ein großes Lebewesen, eine Armee von Kreaturen, die mit dem Menschen 
sympathisieren oder ihm gegenüber feindlich eingestellt sind. Für sie war alles ein Geheimnis 
und ein Wunder, und die Sterne, die über ihnen blitzten, sprachen fast in hörbarer Sprache zu 
ihren Herzen. Jupiter mit seiner königlichen Pracht war der Kaiser der Sternenlegionen. Venus 
schaute liebevoll auf die Erde und segnete sie; Der März mit seinen purpurnen Feuern drohte mit 
Krieg und Unglück; und Saturn, kalt und ernst, kühlte sie ab und stieß sie ab.  



Der sich ständig verändernde Mond, treuer Begleiter der Sonne, war ein ständiges Wunder und 
Wunder; die Sonne selbst ist das sichtbare Symbol der schöpferischen und schöpferischen 
Kraft. Für sie war die Erde eine große Ebene, über der sich die Sonne, der Mond und die Planeten 
drehten, ihre Diener, umrahmt, um ihr Licht zu spenden. Von den Sternen waren einige 
wohltuende Wesen, die den Frühling und Früchte und Blumen mit sich brachten – andere waren 
treue Wächter, die sie über die bevorstehende Flut, die Zeit des Sturms und tödliche Winde 
informierten; einige Vorboten des Bösen, das sie, ständig vorhersagend, zu verursachen 
schienen. Für sie waren die Sonnenfinsternisse Vorzeichen des Bösen, und ihre Ursachen waren 
geheimnisvoll und übernatürlich. Die regelmäßige Rückkehr der Sterne, das Kommen von 
Arcturus, Orion, Sirius, den Plejaden und Aldebaran sowie die Reisen der Sonne waren für sie 
freiwillig und nicht mechanisch. Was für ein Wunder, dass die Astronomie für sie zur wichtigsten 
Wissenschaft wurde; dass diejenigen, die es lernten, Herrscher wurden; und dass riesige 
Bauwerke, die Pyramiden, der Turm oder Tempel von Bel und andere ähnliche Bauwerke überall 
im Osten, zu astronomischen Zwecken gebaut wurden? – und was für ein Wunder, dass sie in 
ihrer großen kindlichen Einfachheit das Licht, die Sonne, verehrten , die Planeten und die Sterne, 
verkörperte sie und glaubte eifrig an die Geschichten, die für sie erfunden wurden; in jenem 
Zeitalter, als die Fähigkeit zum Glauben unendlich war; Wie in der Tat, wenn wir nur darüber 
nachdenken, ist es immer noch so und wird es jemals sein? 

Wenn wir uns an den wörtlichen historischen Sinn halten würden, wäre die Antike ein bloßes 
unerklärliches, abscheuliches Chaos, und alle Weisen wären geistesgestört: und so wäre es 
auch mit der Freimaurerei und denen, die sie eingeführt haben. Aber wenn diese Allegorien 
erklärt werden, hören sie auf, absurde Fabeln oder rein lokale Tatsachen zu sein; und zu Lehren 
der Weisheit für die gesamte Menschheit werden. Niemand, der sie studiert, kann daran 
zweifeln, dass sie alle einer gemeinsamen Quelle entstammen. 

Und wer sich das vorstellt, der irrt gewaltig, denn die mythologischen Legenden und Fabeln der 
Antike beziehen sich auf die Phänomene des Himmels und haben ihre Grundlage in ihnen, und 
alle heidnischen Götter sind nur bloße Namen, die der Sonne, den Sternen, den Planeten 
gegeben wurden. die Tierkreiszeichen, die Elemente, die Kräfte der Natur und die universelle 
Natur selbst, deshalb verehrten die ersten Menschen die Sterne und alles, was ihnen, ob belebt 
oder unbelebt, eine Macht oder einen Einfluss, offensichtlich oder eingebildet, zu besitzen und 
auszuüben schien Menschliches Vermögen und menschliches Schicksal. Für immer finden wir 
in allen Nationen, bis in die entfernteste Antike, bis zu der das Licht der Geschichte oder die 
Schimmer der Tradition reichen, über allen die Götter sitzen, die die Leuchten und Elemente 
repräsentieren, und diejenigen, die die angeborenen Kräfte der Menschen verkörpern universelle 
Natur, eine noch höhere Gottheit, still, undefiniert, unverständlich, der Höchste, ein Gott, aus 
dem alles andere fließt oder ausgeht oder durch ihn erschaffen wurde. Über dem Zeitgott Horus, 
der Mondgöttin oder Erdgöttin Isis und dem Sonnengott Osiris der Ägypter stand Amun, der 
Naturgott; und über ihm wiederum die unendliche, unverständliche Gottheit, ATHOM. BREHM, 
der stille, selbstbesinnende,  ursprüngliche Gott, war für die Hindus die Quelle von Brahma, 
Vishnu und Shiva. Über Zeus oder vor ihm standen Kronos und Ouranos. Über den Alohayim war 
der große Naturgott AL und noch jenseits von ihm die abstrakte Existenz, IHUH – Er, der IST, WAR 
und SEIN WIRD. Über allen persischen Gottheiten stand die unbegrenzte Zeit, ZERUANE-
ACHERENE; und über Odin und Thor stand die große skandinavische Gottheit ALFADIR. 

Die Verehrung der universellen Natur als Gott war der Verehrung einer universellen Seele zu sehr 
verwandt, als dass sie das instinktive Glaubensbekenntnis eines wilden Volkes oder einer 
unhöflichen Menschenrasse gewesen wäre.  



Sich die gesamte Natur mit all ihren scheinbar unabhängigen Teilen als ein konsistentes Ganzes 
und als selbst eine Einheit vorzustellen, erfordert ein Maß an Erfahrung und eine Fähigkeit zur 
Verallgemeinerung, die der grobe, unzivilisierte Geist nicht besitzt, und liegt nur einen Schritt 
unter der Vorstellung von einer universellen Seele. 

Am Anfang hatte der Mensch das WORT; und dieses WORT war von Gott; und aus der lebendigen 
KRAFT, die dem Menschen in und durch dieses WORT mitgeteilt wurde, kam DAS LICHT Seiner 
Existenz. 

Gott schuf den Menschen nach seinem Ebenbild. Als er durch eine lange Abfolge geologischer 
Veränderungen die Erde zu seinem Wohnort vorbereitet hatte, erschuf er ihn und platzierte ihn in 
dem Teil Asiens, den alle alten Nationen als Wiege der Menschheit bezeichneten und von wo aus 
er später kam. Der Strom des menschlichen Lebens floss nach Indien, China, Ägypten, Persien, 
Arabien und Phönizien. ER vermittelte ihm Wissen über die Natur seines Schöpfers und über die 
reine, primitive, unbefleckte Religion. Die besondere und unverwechselbare Vorzüglichkeit und 
das wahre Wesen des Urmenschen sowie seine wahre Natur und Bestimmung bestanden in 
seiner Ähnlichkeit mit Gott. ER prägte der Seele des Menschen SEIN eigenes Bild. Dieses Bild 
wurde in der Brust jedes einzelnen Menschen und der Menschheit im Allgemeinen stark 
verändert, beeinträchtigt und unkenntlich gemacht; aber seine alten, halb ausgelöschten 
Charaktere sind immer noch auf allen Seiten der Urgeschichte zu finden; und den noch nicht 
ganz ausgelöschten Eindruck kann jeder nachdenkliche Geist in seinem eigenen Inneren 
entdecken. 

Von der ursprünglichen Offenbarung an die Menschheit, vom ursprünglichen WORT der 
göttlichen WAHRHEIT, finden wir klare Hinweise und vereinzelte Spuren in den heiligen 
Traditionen aller primitiven Nationen; Spuren, die bei genauer Betrachtung wie die zerbrochenen 
Überreste, die geheimnisvollen und hieroglyphischen Zeichen eines mächtigen Gebäudes 
erscheinen, das zerstört wurde; und seine Fragmente, wie die der alten Tempel und Paläste von 
Nimrud, wurden unpassend zu Gebäuden verarbeitet, die viele Jahrhunderte jünger waren. Und 
obwohl inmitten der immer weiter fortschreitenden Degeneration der Menschheit dieses Urwort 
der Offenbarung durch die Beimischung verschiedener Irrtümer verfälscht und von zahllosen 
und mannigfaltigen Fiktionen überlagert und verdunkelt, unentwirrbar verwirrt und fast bis zur 
Unkenntlichkeit entstellt wurde, ist es immer noch ein Eine gründliche Untersuchung wird im 
Heidentum viele leuchtende Überreste ursprünglicher Wahrheit entdecken. 

Denn das alte Heidentum hatte überall eine Grundlage in der Wahrheit; und wenn wir diese reine 
Intuition in die Natur und in die einfachen Symbole der Natur, die die Grundlage des gesamten 
Heidentums bildeten, von der Legierung des Irrtums und den Hinzufügungen der Fiktion, diesen 
ersten hieroglyphischen Merkmalen der instinktiven Wissenschaft der ersten Menschen, 
trennen könnten, Es würde sich herausstellen, dass sie mit der Wahrheit und einem wahren 
Wissen über die Natur übereinstimmen und ein Bild einer freien, reinen, umfassenden und 
vollendeten Lebensphilosophie liefern. 

Der ewige Kampf zwischen dem göttlichen Willen und dem natürlichen Willen in den Seelen der 
Menschen begann unmittelbar nach der Schöpfung. Kain tötete seinen Bruder Abel und zog mit 
einer gottlosen Rasse, die den wahren Gott vergaß und sich ihm widersetzte, in Teile der Erde. 
Die anderen Nachkommen des gemeinsamen Vaters der Rasse heirateten mit den Töchtern der 
Nachkommen Kains: und alle Nationen bewahrten die Erinnerung an diese Teilung der 
Menschheitsfamilie in Gerechte und Gottlose in ihren verzerrten Legenden über die Kriege 
zwischen den Göttern und den Göttern Riesen und Titanen.  



Als es später zu einer weiteren ähnlichen Spaltung kam, bewahrten nur die Nachkommen Seths 
die wahre Urreligion und Wissenschaft und übermittelten sie der Nachwelt im alten 
symbolischen Charakter auf Monumenten aus Stein; und viele Nationen bewahrten in ihren 
legendären Überlieferungen die Erinnerung daran Säulen von Henoch und Seth. 

Dann verfiel die Welt von ihrem ursprünglichen Zustand glücklicher Zustand und glücklicher 
Stand, in Götzendienst und Barbarei: aber alle Nationen behielten die Erinnerung an diesen 
alten Stand; und die Dichter, in jenen frühen Tagen die einzigen Historiker, erinnerten an die 
Abfolge der Zeitalter von Gold, Silber, Messing und Eisen. 

Im Laufe dieser Zeitalter nahm die heilige Tradition bei jeder der ältesten Nationen 
unterschiedliche Formen an; und von seiner ursprünglichen Quelle flossen seine verschiedenen 
Ströme wie von einem gemeinsamen Zentrum nach unten; einige verbreiten Fruchtbarkeit und 
Leben in bevorzugten Regionen der Welt; aber andere verlieren sich bald selbst und vertrocknen 
im unfruchtbaren Sand menschlichen Versagens. 

Nachdem das innere und göttliche WORT ursprünglich mitgeteilt wurde 

von Gott an den Menschen, war verdunkelt worden; Nachdem die Verbindung des Menschen zu 
seinem Schöpfer unterbrochen worden war, geriet auch die äußere Sprache zwangsläufig in 
Unordnung und Verwirrung. Die einfache und göttliche Wahrheit wurde mit verschiedenen und 
sinnlichen Fiktionen überlagert, unter illusorischen Symbolen begraben und schließlich in 
schreckliche Phantome pervertiert. 

Denn im Verlauf des Götzendienstes kam es zwangsläufig dazu, dass das, was ursprünglich als 
Symbol eines höheren Prinzips verehrt wurde, nach und nach mit dem Objekt selbst verwechselt 
oder identifiziert wurde und verehrt wurde; bis dieser Fehler zu einer entwürdigenderen Form 
des Götzendienstes führte. Die frühen Nationen erhielten viel von der Urquelle der heiligen 
Tradition; aber dieser hochmütige Stolz, der ein inhärenter Teil der menschlichen Natur zu sein 
scheint, veranlasste jeden dazu, diese fragmentarischen Relikte der ursprünglichen Wahrheit 
als einen ihm eigenen Besitz darzustellen; Damit übertrieben sie ihren Wert und ihre eigene 
Bedeutung als besondere Günstlinge der Gottheit, die sie als das bevorzugte Volk ausgewählt 
hatte, dem sie diese Wahrheiten anvertrauen sollten. Um diese Fragmente so weit wie möglich 
zu ihrem Privatbesitz zu machen, reproduzierten sie sie in besonderen Formen, verpackten sie in 
Symbole, versteckten sie in Allegorien und erfanden Fabeln, um ihren besonderen Besitz an 
ihnen zu erklären. Anstatt diese Segnungen der ursprünglichen Offenbarung in ihrer 
ursprünglichen Einfachheit und Reinheit zu bewahren, überzogen sie sie mit poetischen 
Verzierungen; und das Ganze hat einen märchenhaften Aspekt, bis wir durch genaue und 
strenge Prüfung die Wahrheit entdecken, die die scheinbare Fabel enthält. 

Dies sind die widersprüchlichen Elemente in der Brust des Menschen; das alte Erbe oder die 
ursprüngliche Mitgift der Wahrheit, die Gott ihm in der Uroffenbarung verliehen hatte; und der 
Irrtum oder die Grundlage des Irrtums, in seinem degradierten Sinn und Geist, der sich nun von 
Gott zur Natur gewendet hatte, entstanden leicht falsche Glaubensvorstellungen und wuchsen 
an Bedeutung und Üppigkeit, als die göttliche Wahrheit nicht mehr mit eifersüchtiger Sorgfalt 
gehütet oder in ihrer Ursprünglichkeit bewahrt wurde Reinheit. Dies geschah bald bei den 
meisten östlichen Nationen, insbesondere bei den Indern, den Chaldäern, den Arabern, den 
Persern und den Ägyptern; bei dem die Vorstellungskraft und ein sehr tiefes, aber dennoch 
sinnliches Gefühl für die Natur sehr vorherrschend waren. Das für ihre Augen sichtbare 
nördliche Firmament besaß die bei weitem größten und strahlendsten Sternbilder; und sie 
empfanden die Eindrücke, die solche Gegenstände hervorriefen, stärker als die Menschen von 
heute. 



Bei den Chinesen, einem patriarchalischen, einfachen und zurückgezogen lebenden Volk, 
machte der Götzendienst lange Zeit nur geringe Fortschritte. Sie erfanden die Schrift innerhalb 
von drei oder vier Generationen nach der Sintflut; und sie bewahrten lange Zeit die Erinnerung an 
einen Großteil der ursprünglichen Offenbarung; weniger mit Fiktion überlagert als jene 
Fragmente, an die sich andere Nationen erinnert haben. Sie gehörten zu denen, die der Quelle 
der heiligen Tradition am nächsten standen; und viele Passagen in ihren alten Schriften 
enthalten bemerkenswerte Überreste der ewigen Wahrheit und des WORTES der ursprünglichen 
Offenbarung, des Erbes des alten Denkens, das uns ihre ursprüngliche Bedeutung bezeugt. 

Aber unter den anderen frühen Nationen verdrängte bald ein wilder Enthusiasmus und eine 
sinnliche Vergötterung der Natur die einfache Anbetung des allmächtigen Gottes und verdrängte 
oder entstellte den reinen Glauben an den ewigen, ungeschaffenen Geist. Die großen Kräfte und 
Elemente der Natur und das lebenswichtige Prinzip der Produktion und Fortpflanzung über alle 
Generationen hinweg; dann die himmlischen Geister oder himmlischen Heerscharen, die 
leuchtenden Armeen der Sterne und die große Sonne und der geheimnisvolle, sich ständig 
verändernde Mond (alles davon betrachtete die gesamte antike Welt nicht nur als bloße 
Lichtkugeln oder Feuerkörper, sondern als belebt). lebende Substanzen, die Einfluss auf das 
Schicksal und die Schicksale des Menschen haben); Als nächstes empfingen die Genien und 
Schutzgeister und sogar die Seelen der Toten göttliche Verehrung. Die Tiere, die die 
Sternenkonstellationen darstellen und zunächst nur als Symbole verehrt wurden, wurden später 
als Götter verehrt; die Himmel, die Erde und die Vorgänge der Natur wurden personifiziert; und 
fiktive Charaktere, die erfunden wurden, um die Einführung von Wissenschaft und Kunst sowie 
die Fragmente der alten religiösen Wahrheiten zu erklären; und die personifizierten guten und 
schlechten Prinzipien wurden auch zu Objekten der Anbetung; während durch alles noch die 
silbernen Fäden der alten, primitiven Offenbarung leuchteten. 

Die zunehmende Vertrautheit mit frühen orientalischen Aufzeichnungen scheint immer 
wichtiger zu werden o die Wahrscheinlichkeit bestätigen, dass sie alle ursprünglich aus einer 
Quelle stammten. Die Ost- und Südhänge des Paropismus oder Hindukusch scheinen von 
verwandten iranischen Rassen bewohnt worden zu sein, die in ihren Gewohnheiten, ihrer 
Sprache und ihrer Religion ähnlich sind. Die frühesten indischen und persischen Gottheiten sind 
größtenteils Symbole des himmlischen Lichts, wobei ihre Wirksamkeit als ewiger Kampf mit den 
Mächten des Winters, des Sturms und der Dunkelheit angesehen wird. Die Religion beider war 
ursprünglich eine Verehrung der äußeren Natur, insbesondere der Manifestationen von Feuer 
und Licht; Die Zufälle sind zu ausgeprägt, um rein zufällig zu sein. Deva, Gott, leitet sich von der 
Wurzel div, „leuchten“, ab. Indra ist wie Ormuzd oder Ahura-Mazda das helle Firmament; Sura 
oder Surya, das Himmlische, ein Name der Sonne, kommt im Zend-Wort Huare, die Sonne, 
wieder, woher Khur und Khorshid oder Corasch. Uschas und Mitra sind sowohl Medic- als auch 
Zend-Gottheiten und die Amschaspands oder „unsterblichen Heiligen“ des ZendAvesta können 
mit den sieben Rishis oder vedischen Sterngottheiten im Sternbild des Bären verglichen werden. 
Der Zoroastrismus war wie der Buddhismus eine Neuerung gegenüber einer älteren Religion; 
und zwischen dem Parsen und dem Brahmanen können sowohl Spuren von Unstimmigkeiten als 
auch von Zufällen gefunden werden. Die ursprüngliche Naturanbetung, in der die Vorstellungen 
einer universellen Präsenz und der Ewigkeit des Handelns vereint waren, entwickelte sich je 
nach Unterschied zwischen dem indischen und dem persischen Geist in unterschiedliche 
Richtungen. 

 

 



Die frühen Hirten des Punjab, damals das Land der Sieben Flüsse genannt, dessen intuitiver 
oder inspirierter Weisheit (Veda) wir die vielleicht ältesten religiösen Ergüsse verdanken, die es 
in einer Sprache gibt, apostrophierten die physischen Objekte ihrer Anbetung als Lebewesen. An 
erster Stelle dieser Götterordnung steht Indra, der Gott des „blauen“ oder „glitzernden“ 
Firmaments, genannt Devaspiti, Vater der Devas oder Elementarkräfte, der den Kreis des 
Himmels ausmaß und die Fundamente der Erde befestigte; Der ideale Bereich von Varouna, 
„dem Allumfassenden“, ist fast ebenso groß und umfasst Luft, Wasser, Nacht und die Weite 
zwischen Himmel und Erde. Agni, der vom Feuer des Opfers, vom häuslichen Herzen und von 
den Blitzen des Himmels lebt, ist der große Mittler zwischen Gott und den Menschen; Uschas 
oder die Morgenröte führt die Götter am Morgen dazu, ihre tägliche Mahlzeit im berauschenden 
Soma des Opfergabenwerks der Natur einzunehmen, das der Priester nur aus einer einfachen 
symbolischen Nachahmung zusammensetzen konnte. Dann kamen die verschiedenen 
Sonnengötter, Adityas oder Sonnenattribute, Surya der Himmlische, Savitri der Stammvater, 
Pashan der Ernährer, Bagha der Glückselige und Mitra der Freund. 

Das Hervortreten des Ewigen Wesens zum Werk der Schöpfung wurde als eine Ehe dargestellt, 
wobei seine erste Emanation eine universelle Mutter war, die möglicherweise seit Ewigkeit mit 
ihm existierte oder, in metaphorischer Sprache, „seine und seine Schwester“ gewesen sein 
sollte Ehepartner." Sie wurde schließlich zur Mutter der indischen Dreifaltigkeit befördert, der 
Gottheit unter seinen drei Eigenschaften: Schöpfung, Bewahrung und Veränderung oder 
Regeneration. 

Die beliebtesten Formen oder Manifestationen von Vishnu dem Erhalter waren seine 
aufeinanderfolgenden Avataras oder historischen Nachahmungen, die die Gottheit darstellten, 
die aus dem unverständlichen Geheimnis seiner Natur hervortrat und sich in den kritischen 
Epochen offenbarte, die entweder in der physischen oder moralischen Welt auftraten, um einen 
Neuanfang von Wohlstand und Ordnung zu markieren. Im Kampf gegen die Macht des Bösen in 
den verschiedenen Bereichen der Natur und in aufeinanderfolgenden Zeiträumen ist die 
Göttlichkeit, auch wenn sie sich in ihrer Form unterscheidet, in Wirklichkeit immer dieselbe, sei 
es in nützlichen landwirtschaftlichen oder sozialen Erfindungen, in traditionellen Siegen über 
rivalisierende Glaubensrichtungen, oder in physikalischen Veränderungen, die durch die 
Tradition nur schwach entdeckt oder durch die kosmogonische Theorie nahegelegt wurden. Als 
Rama, der mit Schwert, Keule und Pfeilen bewaffnete epische Held, der Prototyp von Herkules 
und Mithras, kämpft er wie der hebräische Patriarch mit den Mächten der Dunkelheit; Als 
Chrishna-Govinda, der göttliche Hirte, ist er der Friedensbote, der die Welt durch Musik und 
Liebe beherrscht. Unter der menschlichen Form hört er nie auf, das Höchste Wesen zu sein. 
„Die Törichten“ (sagt er in der Bhagavad Ghita), „die meine höchste Natur nicht kennen, 
verachten mich in dieser menschlichen Form, während Menschen mit großem Verstand, 
erleuchtet durch das göttliche Prinzip in ihnen, mich als unbestechlich und vor allen Dingen 
anerkennen, und diene mir mit ungeteiltem Herzen.“ „Ich werde nicht von allen erkannt“, sagt er 
noch einmal, „weil ich von der übernatürlichen Kraft, die in mir ist, verborgen bin; doch mir ist 
alles Vergangene, Gegenwärtige und Kommende bekannt; Ich existierte vor Vaivaswata und 
Menou. Ich bin der höchste Gott, der Schöpfer der Welt, der ewige Poorooscha (Menschenwelt 
oder Genie der Welt). Und obwohl ich von Natur aus von der Haftung für Geburt und Tod befreit 
bin und der Herr aller geschaffenen Dinge bin, werde ich doch so oft in der Welt die Tugend 
geschwächt und Laster und Ungerechtigkeit vorherrschen, so oft werde ich zum Ausdruck 
gebracht Und ich werde von Zeitalter zu Zeitalter offenbart, um die Gerechten zu retten, die 
Schuldigen zu vernichten und die schwankenden Schritte der Tugend zu beruhigen. Wer mich 
als einen solchen anerkennt, geht beim Verlassen dieses sterblichen Körpers nicht in einen 
anderen ein, denn er geht in mich ein;  



und viele, die auf mich vertraut haben, sind bereits in mich eingegangen und wurden durch die 
Kraft der Weisheit gereinigt. Ich helfe denen, die auf meinem Weg gehen, während sie mir 
dienen.“ 

Brahma, der Schöpfer, opferte sich selbst, als er durch das Absteigen in materielle Formen in 
sein Werk integriert wurde; und seine mythologische Geschichte war mit der des Universums 
verwoben. Obwohl er spirituell mit dem Höchsten und Herrn aller Geschöpfe (Prajapati) 
verbunden war, teilte er die Unvollkommenheit und Verdorbenheit einer minderwertigen Natur 
und könnte, wie der griechische Uranus, als verstümmelt bezeichnet werden, da er von 
vielfältigen und vergänglichen Formen durchdrungen ist und gefallen. Er vereinte so zwei 
Charaktere: formlose Form, unsterblich und sterblich, Sein und Nichtsein, Bewegung und Ruhe. 
Als fleischgewordene Intelligenz oder DAS WORT teilte er dem Menschen mit, was ihm der Ewige 
offenbart hatte, da er sowohl die Seele als auch der Körper der Schöpfung ist, in dem das 
göttliche Wort in jenen lebendigen Buchstaben geschrieben ist, denen es vorbehalten ist 
selbstbewusster Geist zu interpretieren. 

Die Grundprinzipien der Religion der Hindus bestanden im Glauben an die Existenz eines 
einzigen Wesens, an die Unsterblichkeit der Seele und an einen zukünftigen Zustand von 
Belohnungen und Strafen. Ihre moralischen Grundsätze prägen die Ausübung der Tugend als 
notwendig ein, um auch in diesem vergänglichen Leben Glück zu erlangen; und ihre religiösen 
Lehren machen ihr Glück in einem zukünftigen Staat davon abhängig. 

Neben ihrer Lehre von der Seelenwanderung lassen sich ihre Dogmen unter folgenden 
Überschriften zusammenfassen: 1. Die Existenz eines Gottes, von dem alle Dinge ausgehen und 
zu dem alles zurückkehren muss. Auf ihn wenden sie ständig diese Ausdrücke an: Die 
universelle und ewige Essenz; das, was jemals war und jemals bestehen wird; das, was alle 
Dinge belebt und durchdringt; Er, der überall gegenwärtig ist und die Himmelskörper in der von 
ihm vorgegebenen Richtung drehen lässt. 2d. Eine dreiteilige Unterteilung des Guten Prinzips 
zum Zweck der Schöpfung, Bewahrung und Erneuerung durch Veränderung und Tod. 3d. Die 
notwendige Existenz eines bösen Prinzips, das damit beschäftigt ist, den wohlwollenden 
Absichten des ersten Prinzips entgegenzuwirken, und zwar in ihrer Ausführung durch die Devata 
oder untergeordneten Genien, denen die Kontrolle über die verschiedenen Vorgänge der Natur 
anvertraut ist. 

Und dies war Teil ihrer Lehre: „Ein einziges großes und unverständliches Wesen existierte von 
Ewigkeit an. Alles, was wir sehen, und wir selbst sind Teile von Ihm. Die Seele, der Geist oder der 
Intellekt von Göttern und Menschen sowie aller fühlenden Geschöpfe sind getrennte Teile der 
universellen Seele, zu der sie zu bestimmten Zeiten zurückkehren sollen. Aber der Geist 
endlicher Wesen wird von einer ununterbrochenen Reihe von Illusionen beeindruckt, die sie als 
real betrachten, bis sie wieder mit der großen Quelle der Wahrheit vereint werden. Die erste und 
wesentlichste dieser Illusionen ist die Individualität. Durch seinen Einfluss wird die Seele, wenn 
sie von ihrer Quelle losgelöst wird, unwissend über ihre eigene Natur, ihren Ursprung und ihr 
Schicksal. Es betrachtet sich selbst als eine separate Existenz und nicht mehr als einen Funken 
der Göttlichkeit, als ein Glied einer unermesslichen Kette, als einen unendlich kleinen, aber 
unverzichtbaren Teil eines großen Ganzen. 

Ihre Liebe zur Bildsprache veranlasste sie, das zu personifizieren, was sie für einige der 
Eigenschaften Gottes hielten, vielleicht um die Dinge auf eine Weise darzustellen, die besser 
zum Verständnis des Vulgären passte als die abstruse Vorstellung eines unbeschreiblichen, 
unsichtbaren Gottes; und daher die Erfindung eines Brahma, eines Vishnu und eines Shiva oder 
Iswara.  



Diese wurden in verschiedenen Formen dargestellt; aber kein Emblem oder sichtbares Zeichen 
von Brihm oder Brehm, dem Allmächtigen, ist zu finden. Sie betrachteten das große Geheimnis 
der Existenz des Höchsten Herrschers des Universums als jenseits des menschlichen 
Verständnisses. Sie vertraten die Auffassung, dass jedes Geschöpf, das über die Fähigkeit zum 
Denken verfügt, sich der Existenz eines Gottes, einer ersten Ursache, bewusst sein muss; aber 
den Versuch, die Natur dieses Wesens zu erklären oder es auf irgendeine Weise mit der unseren 
in Einklang zu bringen, betrachteten sie nicht nur als Beweis für Torheit, sondern auch für 
extreme Gottlosigkeit. 

Die folgenden Auszüge aus ihren Büchern sollen zeigen, was die wahren Grundsätze ihres 
Glaubensbekenntnisses waren: 

„Von einem höchsten Herrscher wird dieses Universum durchdrungen; sogar jede Welt im 
gesamten Kreis der Natur. . . . Es gibt einen Höchsten Geist, den nichts schneller erschüttern 
kann als der Gedanke des Menschen. Dieser Höchste Geist bewegt sich nach Belieben, ist aber 
in sich selbst unbeweglich; es ist fern von uns und doch nahe bei uns; es durchdringt dieses 
ganze Weltensystem; doch es liegt unendlich darüber hinaus. Der Mensch, der davon ausgeht, 
dass alle Wesen auch im Höchsten Geist existieren und dass der Höchste Geist alle Wesen 
durchdringt, betrachtet von nun an kein Geschöpf mit Verachtung. . . . Alle geistigen Wesen sind 
ihrer Art nach gleich Der Höchste Geist.... Die reine erleuchtete Seele nimmt eine leuchtende 
Form an, ohne groben Körper, ohne Perforation, ohne Adern oder Sehnen, makellos, unbefleckt 
von Sünde; selbst ist ein Strahl des Unendlichen Geistes, der die Vergangenheit und die Zukunft 
kennt, der alles durchdringt, der ohne Ursache außer sich selbst existierte, der in längst 
vergangenen Zeiten alle Dinge so erschaffen hat, wie sie sind. Dieser alles durchdringende 
Geist, der der sichtbaren Sonne Licht gibt, bin in seiner Art sogar derselbe, wenn auch in 
unendlicher Entfernung. Lass meine Seele zum unsterblichen Geist Gottes zurückkehren und 
lass dann meinen Körper, der in Asche endet, wieder zu Staub werden! O Geist, der das Feuer 
durchdringt, führe uns auf einem geraden Weg zu den Reichtümern der Seligkeit. 

Du, o Gott, besitzt alle Schätze des Wissens! Entferne jeden üblen Makel aus unseren Seelen! 

„Aus welcher Wurzel entspringt der sterbliche Mensch, wenn er von der Hand des Todes gefällt 
wird? Wer kann ihn wieder zur Geburt bringen? Gott, der vollkommene Weisheit und 
vollkommenes Glück ist. Er ist die letzte Zuflucht des Mannes, der seinen Reichtum großzügig 
verschenkt hat, der standhaft in der Tugend war, der diesen Großen kennt und verehrt. . . . Lasst 
uns die Vorherrschaft dieser göttlichen Sonne anbeten, der Gottheit, die alles erleuchtet, die 
alles neu erschafft, von der alles ausgeht, zu der alles zurückkehren muss, die wir anrufen, um 
unser Verständnis auf unserem Weg zu seinem heiligen Sitz in die richtige Richtung zu lenken. . . 
. Was Sonne und Licht für diese sichtbare Welt sind, das ist Wahrheit für das intellektuelle und 
sichtbare Universum. . . . Unsere Seelen erlangen bestimmte Erkenntnisse, indem sie über das 
Licht der Wahrheit meditieren, das vom Wesen der Wesen ausgeht. . . . Dieses Wesen ohne 
Augen sieht, ohne Ohren hört alles; er weiß alles, was man wissen kann, aber es gibt 
niemanden, der ihn kennt; Ihn nennen die Weisen den Großen, Höchsten, Durchdringenden 
Geist. . . . Vollkommene Wahrheit, vollkommenes Glück, unvergleichlich, unsterblich; absolute 
Einheit, die weder Sprache noch Geist begreifen kann: alles durchdringend, alles 
transzendierend, erfreut über ihre eigene grenzenlose Intelligenz, weder durch Raum noch Zeit 
begrenzt; ohne Füße, schnell laufend; ohne Hände, alle Welten erfassend; ohne Augen, alles 
überblickend; ohne Ohren, allhörend; ohne einen intelligenten Führer, der alles versteht; ohne 
Ursache, die erste aller Ursachen; allherrschend, allmächtig, der Schöpfer, Erhalter, Umwandler 
aller Dinge: das ist der Große; dies erklären die Veden. 



„Möge meine Seele, die in meinen wachen Stunden wie ein ätherischer Funke emporsteigt und 
die selbst im Schlaf einen ähnlichen Aufstieg erfährt und in weite Ferne schwebt als 
Ausstrahlung des Lichts der Lichter, vereint seine andächtige Meditation mit dem überaus 
gesegneten und überaus intelligenten Geist! . . . . Möge diese meine Seele, die selbst die 
urzeitliche Opfergabe war, die allen Geschöpfen innewohnt. . . . Das ist ein Strahl vollkommener 
Weisheit, das ist das unauslöschliche Licht, das in den geschaffenen Körpern verankert ist und 
ohne das keine gute Tat vollbracht wird. . . . Als unsterbliche Essenz kann alles verstanden 
werden, was vergangen ist, gegenwärtig ist oder künftig sein wird. . . . Sei durch andächtige 
Meditation mit dem Geist vereint, der überaus gesegnet und überaus intelligent ist! 

„Das Wesen der Wesen ist der einzige Gott, ewig und überall gegenwärtig, der alles versteht. Es 
gibt keinen Gott außer Ihm. . . . 

Das Höchste Wesen ist unsichtbar, unverständlich, unbeweglich, ohne Figur oder Form. 
Niemand hat ihn jemals gesehen; Die Zeit hat Ihn nie verstanden; Sein Wesen durchdringt alles; 
alles kam von Ihm. 

„Die Pflicht eines guten Menschen besteht selbst im Moment seiner Zerstörung nicht nur darin, 
zu vergeben, sondern sogar in dem Wunsch, seinem Zerstörer zu helfen; wie der Sandalenbaum 
im Augenblick seines Sturzes Duft auf die Achse verströmt, die ihn fällt.“ 

Die Vedanta- und Nyaya-Philosophen erkennen ein höchstes ewiges Wesen und die 
Unsterblichkeit der Seele an, obwohl sie, wie die Griechen, in ihren Vorstellungen zu diesen 
Themen unterschiedlich sind. Sie sprechen vom Höchsten Wesen als einer ewigen Essenz, die 
den Raum durchdringt und Leben oder Existenz schenkt. Von diesem universellen und ewigen 
durchdringenden Geist gehen die Vedanti von vier Modifikationen aus; aber da diese seine Natur 
nicht ändern und es falsch wäre, jedem von ihnen eine eigene Essenz zuzuschreiben, so sei es 
ebenso falsch, sagen sie, sich vorzustellen, dass die verschiedenen Modifikationen, durch die 
das alles durchdringende Wesen existiert oder sein Wesen zeigt Macht, sind individuelle 
Existenzen. Die Schöpfung wird nicht als die unmittelbare Produktion von Dingen betrachtet, 
sondern nur als die Manifestation dessen, was ewig im einen universellen Wesen existiert. Die 
Nyaya-Philosophen glauben, dass Geist und Materie ewig sind; aber sie gehen nicht davon aus, 
dass die Welt in ihrer gegenwärtigen Form seit Ewigkeit existiert, sondern nur von der Urmaterie, 
aus der sie hervorgeht, wenn sie vom allmächtigen Wort Gottes, der intelligenten Ursache und 
dem höchsten Wesen, beeinflusst wird, das die Kombinationen oder Aggregationen 
hervorgebracht hat, die dazu geführt haben bildet das materielle Universum. Obwohl sie 
glauben, dass die Seele eine Emanation des Höchsten Wesens ist, unterscheiden sie sie in ihrer 
individuellen Existenz von diesem Wesen. Wahrheit und Intelligenz sind die ewigen 
Eigenschaften Gottes, nicht, wie sie sagen, der individuellen Seele, die sowohl für Wissen als 
auch für Unwissenheit, für Vergnügen und Schmerz empfänglich ist; und deshalb sind Gott und 
es verschieden. Selbst wenn es zum Ewigen zurückkehrt und höchste Glückseligkeit erlangt, 
hört es zweifellos nicht auf. Obwohl es mit dem Höchsten Wesen verbunden ist, geht es nicht 
darin auf, sondern behält dennoch die abstrakte Natur einer bestimmten oder sichtbaren 
Existenz. 

„Die Auflösung der Welt“, sagen sie, „besteht in der Zerstörung der sichtbaren Formen und 
Eigenschaften der Dinge; aber ihre materielle Essenz bleibt bestehen, und aus ihr werden durch 
die schöpferische Energie Gottes neue Welten geformt; und so wird das Universum in endloser 
Folge aufgelöst und erneuert.“ 

 



Die Jainas, eine Sekte in Mysore und anderswo, sagen, dass die alte Religion Indiens und der 
ganzen Welt im Glauben an einen Gott bestand, einen reinen Geist, unteilbar, allwissend und 
allmächtig; dass Gott, nachdem er allen Dingen ihre festgelegte Ordnung und Vorgehensweise 
gegeben hat und dem Menschen ein ausreichendes Maß an Vernunft oder Verständnis gegeben 
hat, um ihn in seinem Verhalten zu leiten, ihn dem freien Willen überlässt, ohne diesen 
vollständig auszuüben er konnte für sein Verhalten nicht zur Verantwortung gezogen werden. 

Menou, der hinduistische Gesetzgeber, verehrte nicht die sichtbare, materielle Sonne, sondern 
„dieses göttliche und unvergleichlich größere Licht“, um die Worte des ehrwürdigsten Textes der 
indischen Schrift zu verwenden, „das alles erleuchtet, alles erfreut, von dem alles ausgeht.“ 
Gehen Sie voran, zu dem alle zurückkehren müssen und der allein unseren Intellekt bestrahlen 
kann.“ So beginnt er seine Institute: 

„Sei erhört! 

„Dieses Universum existierte nur in der ersten göttlichen Idee, war aber noch nicht ausgedehnt, 
als wäre es in Dunkelheit versunken, unmerklich, undefinierbar, unentdeckbar durch die 
Vernunft und unentdeckt durch die Offenbarung, als wäre es völlig im Schlaf versunken: 

„Dann erschien die einzige aus sich selbst existierende Macht, die selbst unentdeckt war, aber 
diese Welt mit fünf Elementen und anderen Prinzipien der Natur erkennbar machte, mit 
unverminderter Herrlichkeit, erweiterte seine Idee oder zerstreute die Dunkelheit. 

„Er, den der Geist allein wahrnehmen kann, dessen Wesen sich den ewigen Organen entzieht, 
der keine sichtbaren Teile hat, der von Ewigkeit an existiert, sogar Er, die Seele aller Wesen, die 
kein Wesen begreifen kann, leuchtete auf.“ 

„Da er verschiedene Wesen aus seiner eigenen göttlichen Substanz erschaffen wollte, erschuf 
er zunächst mit einem Gedanken das Wasser. . . Von dem, was [genau das hebräische hwh] ist, 
die erste Ursache, nicht das Objekt der Sinne, die überall in der Substanz existiert, für unsere 
Wahrnehmung nicht existiert, ohne Anfang und Ende“ [das A∴ und W∴ oder das I∴A ∴W∴], 
„wurde der in allem berühmte göttliche Mann hervorgebracht.“ 

Welten unter der Bezeichnung Brahma.“ 

Dann rekapituliert er die verschiedenen Dinge, die Brahma erschaffen hat, und fügt hinzu: „Er“, 
gemeint ist Brahma [das Logoj, das WORT], „dessen Kräfte unfassbar sind, wurde, nachdem er 
auf diese Weise dieses Universum erschaffen hatte, wieder im Höchsten Geist absorbiert und 
veränderte die Zeit von.“ Energie für die Ruhezeit.“ 

Das Antareya A’ran’ya, einer der Veden, vermittelt diese primitive Vorstellung von der Schöpfung: 
„Am Anfang war das Universum nur eine Seele: nichts anderes, weder aktiv noch inaktiv, 
existierte.“ Dann hatte ER diesen Gedanken: Ich werde Welten erschaffen; und so schuf ER diese 
verschiedenen Welten; Luft, das Licht, sterbliche Wesen und das Wasser. 

„ER hatte diesen Gedanken: Seht die Welten; Ich werde Wächter für die Welten erschaffen. Also 
nahm ER das Wasser und formte ein Wesen, das die menschliche Gestalt annahm. Er sah ihn 
an, und als er so darüber nachdachte, öffnete sich sein Mund wie ein Ei, und Sprache kam 
hervor, und aus der Sprache kam Feuer. Die Nasenlöcher öffneten sich, und durch sie strömte 
der Atem, und durch ihn breitete sich die Luft aus. Die Augen öffneten sich; Von da an kam ein 
leuchtender Strahl, und aus ihm entstand die Sonne. Die Ohren weiteten sich; aus ihnen kam 
das Hören, und aus dem Hören kam der Raum:“ . . . und nachdem der Körper des Menschen mit 
den Sinnen geformt worden war: „Er, die universelle Seele, reflektierte so:  



Wie kann dieser Körper ohne Mich existieren?“ Er untersuchte, durch welche Extremität Er es 
durchdringen konnte. Er sagte zu sich selbst: Wenn die Welt ohne mich gegliedert ist, der Atem 
ausatmet und das Sehen sieht; Wenn das Gehör hört, die Haut fühlt und der Geist reflektiert, 
das Schlucken schluckt und das Geschlechtsorgan seine Funktionen erfüllt, was bin ich dann? 
Und indem Er die Schädelnaht durchtrennte, drang Er in den Menschen ein.“ 

Schauen Sie sich die großen, grundlegenden, primitiven Wahrheiten an! Gott, eine unendliche 
ewige Seele oder ein unendlicher ewiger Geist. Materie, weder ewig noch aus sich selbst 
existierend, sondern erschaffen – erschaffen durch einen Gedanken Gottes. Nach der Materie 
und den Welten, dann der Mensch, durch einen ähnlichen Gedanken, und schließlich, nachdem 
er ihn mit den Sinnen und einem denkenden Geist ausgestattet hat, dringt ein Teil, ein Funke von 
Gott selbst in den Menschen ein und wird zu einem lebendigen Geist in ihm. 

Die Veden beschreiben die Erschaffung der Welt folgendermaßen: 

„Am Anfang war ein einziger Gott, der aus sich selbst bestand; Der, nachdem er eine Ewigkeit in 
der Betrachtung seines eigenen Wesens versunken verbracht hatte, danach strebte, seine 
Vollkommenheit äußerlich an sich selbst zu offenbaren; und erschuf die Materie der Welt. 
Nachdem die vier Elemente auf diese Weise entstanden, aber immer noch in Verwirrung 
vermischt waren, hauchte Er auf das Wasser, das zu einer riesigen Kugel in Form eines Eies 
anschwoll und sich entwickelte und zum Gewölbe und Kugel des Himmels wurde, der die Erde 
umgibt. Nachdem er die Erde und die Körper der tierischen Wesen erschaffen hatte, gab dieser 
Gott, die Essenz der Bewegung, ihnen einen Teil seines eigenen Wesens, um sie zu beleben. Da 
also die Seele von allem, was atmet, ein Bruchteil der universellen Seele ist, geht niemand 
zugrunde; aber jede Seele verändert lediglich ihre Form und Form, indem sie nacheinander in 
verschiedene Körper übergeht. Von allen Formen gefällt dem göttlichen Wesen am meisten der 
Mensch, da er Seiner eigenen Vollkommenheit am nächsten kommt. Wenn ein Mensch sich 
völlig von seinen Sinnen löst und sich in Selbstbetrachtung vertieft, erkennt er die Göttlichkeit 
und wird ein Teil von Ihm.“ 

Die alten Perser ähnelten in vielerlei Hinsicht den Hindus – in ihrer Sprache, ihrer Poesie und 
ihren poetischen Legenden. Ihre Eroberungen brachten sie in Kontakt mit China; und sie 
unterwarfen Ägypten und Judäa. Ihre Ansichten über Gott und Religion ähneln mehr denen der 
Hebräer als denen jeder anderen Nation; und in der Tat entlehnte das letztere Volk einige 
herausragende Lehren von ihnen, die wir gewöhnlich als einen wesentlichen Teil des 
ursprünglichen hebräischen Glaubensbekenntnisses betrachten. 

Vom König des Himmels und Vater des ewigen Lichts, von der reinen Welt des LICHTS, vom 
Ewigen WORT, durch das alle Dinge erschaffen wurden, von den sieben mächtigen Geistern, die 
neben dem Thron des Lichts und der Allmacht stehen, und von der Herrlichkeit von Diese 
himmlischen Heerscharen, die diesen Thron vom Ursprung des Bösen umgeben, und der Fürst 
der Finsternis, Herrscher der rebellischen Geister, Feinde alles Guten, hegten Grundsätze, die 
denen der Hebräer sehr ähnlich waren. Sie empfanden den größten Abscheu vor dem 
ägyptischen Götzendienst und verfolgten unter Kambyses einen regelmäßigen Plan zu seiner 
völligen Ausrottung. Als Xerxes in Griechenland einmarschierte, zerstörte er auf seinem 
gesamten Marsch die Tempel und errichtete Feuerkapellen. Ihre Religion war überaus spirituell, 
und das irdische Feuer und das irdische Opfer waren nur die Zeichen und Embleme einer 
anderen Hingabe und einer höheren Macht. 

So war die Grundlehre der alten Religion Indiens und Persiens zunächst nichts weiter als eine 
einfache Verehrung der Natur, ihrer reinen Elemente und ihrer Primärenergien, des heiligen 
Feuers und vor allem des Lichts –  



der Luft, nicht der unteren Atmosphäre Luft, sondern die reinere und hellere Luft des Himmels, 
der Atem, der den Atem des sterblichen Lebens belebt und durchdringt. Diese reine und 
einfache Verehrung der Natur ist vielleicht die älteste und war in der primitiven und 
patriarchalischen Welt bei weitem die am weitesten verbreitete. Es handelte sich ursprünglich 
nicht um eine Vergöttlichung der Natur oder um eine Leugnung der Souveränität Gottes. Diese 
reinen Elemente und primitiven Essenzen der geschaffenen Natur, die den ersten Menschen 
angeboten wurden, die noch in enger Verbindung mit der Gottheit standen, waren kein 
Ähnlichkeitsbild, kein fantasievolles Mutterbild oder eine poetische Figur, sondern ein 
natürliches und wahres Symbol göttlicher Macht. Überall in den hebräischen Schriften wird das 
reine Licht oder heilige Feuer als Bild der alles durchdringenden und alles verzehrenden Macht 
und Allgegenwart der Göttlichkeit verwendet. Sein Atem war die Quelle des Lebens; und das 
schwache Flüstern der Brise verkündete dem Propheten seine unmittelbare Anwesenheit. 

„Alle Dinge sind die Nachkommen eines Feuers. Der Vater vollendete alle Dinge und übergab sie 
dem Zweiten Geist, den alle Nationen der Menschen den Ersten nennen. Natürliche Werke 
existieren neben dem intellektuellen Licht des Vaters; denn es ist die Seele, die den großen 
Himmel schmückt und ihn nach dem Vater schmückt. Da die Seele ein helles Feuer ist, bleibt 
sie durch die Macht des Vaters unsterblich, ist Herrin des Lebens und füllt die Tiefen der Welt 
aus. Denn das Feuer, das zuerst jenseits ist, hat seine Macht nicht durch Werke, sondern durch 
den Geist in der Materie eingeschlossen, denn der Schöpfer der feurigen Welt ist der Geist des 
Geistes, der zuerst aus dem Geist hervorging und Feuer mit Feuer umhüllte. Vatergezeugtes 
Licht! Denn Er allein ist in der Lage, die Gedanken des Vaters zu verstehen, da er aus der Macht 
des Vaters die Essenz des Intellekts erhalten hat. und allen Quellen und Prinzipien die Fähigkeit 
einzuflößen, zu verstehen und immer in unaufhörlicher Bewegung weiterzumachen.“ Dies war 
die Sprache Zoroasters, die die alten persischen Ideen verkörperte. 

Und derselbe alte Weise sprach über die Sonne und die Sterne: „Der Vater erschuf das ganze 
Universum aus Feuer, Wasser, Erde und alles nährendem Äther.“ Er richtete eine große Menge 
bewegungsloser Sterne auf, die für immer still stehen, nicht aus Zwang und unfreiwillig, sondern 
ohne den Wunsch zu wandern, Feuer, das auf Feuer wirkt. Er versammelte die sieben 
Firmamente der Welt und umgab so die Erde mit der Wölbung der Himmel; und darin befanden 
sich sieben lebende Wesen, die ihre scheinbare Unordnung in regelmäßigen Umlaufbahnen 
anordneten, sechs davon Planeten, und die Sonne, in der Mitte platziert, die siebte; – in diesem 
Zentrum, von dem aus sich alle ausrichten s, egal in welche Richtung sie divergieren, sind 
gleich; und die schnelle Sonne selbst, die sich um ein Hauptzentrum dreht und immer danach 
strebt, das zentrale und alles durchdringende Licht zu erreichen, wobei sie den hellen Mond mit 
sich trägt.“ 

Und doch fügte Zoroaster hinzu: „Messen Sie nicht die Reisen der Sonne und versuchen Sie 
nicht, sie zur Herrschaft zu machen; denn er wird durch den ewigen Willen des Vaters getragen, 
nicht um euretwillen. Versuchen Sie nicht, den ungestümen Lauf des Mondes zu verstehen; 
denn sie läuft immer mehr dem Drang der Notwendigkeit nach; und die Entwicklung der Sterne 
wurde nicht dazu geschaffen, irgendeinem Ihrer Zwecke zu dienen.“ 

Ormuzd sagt im Boundehesh zu Zoroaster: „Ich bin der, der den Sternenhimmel im ätherischen 
Raum hält; Wer macht diese Sphäre, die einst in Dunkelheit vergraben war, zu einer Flut von 
Licht? Durch mich wurde die Erde zu einer festen und dauerhaften Welt – die Erde, auf der der 
Herr der Welt wandelt. Ich bin der, der dafür sorgt, dass das Licht von Sonne, Mond und Sternen 
die Wolken durchdringt. Ich mache den Maissamen, der im Boden vergeht und neu sprießt. . . . 
Ich habe den Menschen erschaffen, dessen Auge Licht ist, dessen Leben der Atem seiner 
Nasenlöcher ist. Ich habe die unauslöschliche Kraft des Lebens in ihn gelegt.“ 



Ormuzd oder Ahura-Mazda selbst stellt das Urlicht dar, das sich von den Himmelskörpern 
unterscheidet, aber dennoch für ihre Existenz notwendig und die Quelle ihrer Pracht ist. Die 
Amschaspands (Ameschaspenta, „unsterbliche Heilige“) hatten jeweils den Vorsitz über eine 
besondere Abteilung der Natur. Erde und Himmel, Feuer und Wasser, Sonne und Mond, Flüsse, 
Bäume und Berge, sogar die künstlichen Einteilungen von Tag und Jahr wurden im Gebet als 
Bewohner göttlicher Wesen angesprochen, die jeweils einzeln in ihren verschiedenen Sphären 
herrschten. Insbesondere das Feuer, die „energischste aller unsterblichen Kräfte“, der sichtbare 
Vertreter des Urlichts, wurde als „Sohn von Ormuzd“ angerufen. Die Sonne, der Archimagus, der 
edelste und mächtigste Vertreter göttlicher Macht, der „als Eroberer von der Spitze des 
schrecklichen Alborj hervortritt, um über die Welt zu herrschen, die er vom Thron von Ormuzd 
aus erleuchtet“, wurde neben anderen Symbolen verehrt mit dem Namen MITHRAS, einem 
wohltätigen und freundlichen Genie, der in der an ihn gerichteten Hymne im Zend-Avesta die 
Namen trägt, die ihm von den Griechen gegeben wurden, als „Unbesiegbarer“ und „Mittler“; 
Ersteres, weil er in seinem täglichen Kampf mit der Dunkelheit der aktivste Verbündete von 
Ormuzd ist; Letzteres ist das Medium, durch das den Menschen die erlesensten Segnungen des 
Himmels mitgeteilt werden. Er wird „das Auge von Ormuzd, der strahlende Held, der 
triumphierend seinen Weg verfolgt, Dünger der Wüsten, der Erhabenste der Izeds oder Yezatas, 
der Niemals schlafende, der Beschützer des Landes“ genannt. „Wenn der Drachenfeind meine 
Provinzen verwüstet“, sagt Ormuzd, „und sie mit Hungersnot heimsucht, dann wird er vom 
starken Arm von Mithras zusammen mit den Devs von Mazanderan niedergeschlagen.“ Mit 
seiner Lanze und seiner unsterblichen Keule schreit der schlaflose Häuptling die Devs in den 
Staub, als er als Mittler eingreift, um die Stadt vor dem Bösen zu schützen.“ 

Ahriman wurde von einigen parsischen Sekten als älter als Ormuzd angesehen, was älter als das 
Licht ist; Es wird angenommen, dass er in den frühen Zeitaltern der Welt als bösartiges Wesen 
unbekannt war, und der Sündenfall des Menschen wird im Boundehesh einer abtrünnigen 
Verehrung zugeschrieben, aus der sich die Menschen durch eine Reihe von Propheten, die mit 
Zoroaster endeten, bekehrten. 

Mithras ist nicht nur Licht, sondern auch Intelligenz; diese Leuchte, die, obwohl sie im Dunkeln 
geboren wurde, nicht nur die Dunkelheit vertreiben, sondern auch den Tod besiegen wird. Der 
Krieg, durch den dieser Konsum erreicht werden soll, wird hauptsächlich durch die 
Instrumentalität des „Wortes“ geführt, dieser „immer lebendigen Emanation der Gottheit, kraft 
derer die Welt existiert“, und deren offenbarte Formeln unaufhörlich sind Die in den Liturgien der 
Heiligen Drei Könige wiederholten Worte sind nur der Ausdruck. „Was soll ich tun“, rief 
Zoroaster, „O Ormuzd, durchdrungen von Helligkeit, um mit Daroodj-Ahriman, dem Vater des 
bösen Gesetzes, zu kämpfen; Wie soll ich die Menschen rein und heilig machen?“ Ormuzd 
antwortete und sagte: „Berufe, oh Zoroaster, das reine Gesetz der Diener von Ormuzd; rufe die 
Amschaspands an, die in den sieben Keshwars Überfluss verströmten; rufe den Himmel an, 
Zeruana-Akarana, die Vögel, die in der Höhe arbeiten, den schnellen Wind, die Erde; rufe meinen 
Geist an, mich, der ich Ahura-Mazda bin, das reinste, stärkste, weiseste und beste aller Wesen; 
Ich, der den majestätischsten Körper hat, der durch Reinheit der Höchste ist, dessen Seele das 
ausgezeichnete Wort ist; Und ihr, ihr alle, ruft mich an, wie ich es Zoroaster geboten habe.“ 

Ahura-Mazda selbst ist das lebendige WORT; Er wird genannt „Erstgeborener aller Dinge, 
Ausdruck des Ewigen, sehr Licht des sehr Lichts, des Schöpfers, der durch die Kraft des Wortes, 
das er nie aufhört auszusprechen, in 365 Tagen den Himmel und die Erde geschaffen hat.“ In der 
Yashna heißt es, das Wort habe vor allen existiert und sei selbst ein Yazata, ein personifizierter 
Gegenstand des Gebets. Es wurde in Serosch, in Homa offenbart und erneut, unter Gushtasp, in 
Zoroaster manifestiert. 



Zwischen Leben und Tod, zwischen Sonnenschein und Schatten, Mithras ist die gegenwärtige 
Veranschaulichung der Ureinheit, aus der alle Dinge entstanden sind und in der durch seine 
Vermittlung letztendlich alle Gegensätze absorbiert werden. Sein jährliches Opfer ist das Passah 
der Heiligen Drei Könige, eine symbolische Sühne oder ein Versprechen der moralischen und 
körperlichen Regeneration. Er hat die Welt am Anfang erschaffen; und wie er am Ende jedes 
aufeinanderfolgenden Jahres den Strom des Lebens freisetzt, um einen neuen Kreis des Seins 
zu beleben, so wird er am Ende aller Dinge die müde Summe der Zeitalter wie eine Hekatombe 
vor Gott bringen und durch ein letztes Opfer erlösen die Seele der Natur aus ihrem 
vergänglichen Körper zu befreien, um eine hellere und reinere Existenz zu beginnen. 

Jamblichus (De Mys. viii. 4) sagt: „Die Ägypter sind weit davon entfernt, alle Dinge auf physische 
Ursachen zurückzuführen; Leben und Intellekt unterscheiden sie vom physischen Wesen, 
sowohl beim Menschen als auch im Universum. Sie stellen den Intellekt und die Vernunft an die 
erste Stelle, da sie aus sich selbst existieren, und daraus leiten sie die geschaffene Welt ab. Als 
Eltern der erzeugten Dinge stellen sie einen Demiurgen dar und erkennen eine Lebenskraft 
sowohl im Himmel als auch vor dem Himmel an. Sie stellen den reinen Intellekt über und über 
das Universum hinaus und einen anderen (d. h. den in der materiellen Welt offenbarten Geist), 
der aus einem kontinuierlichen Geist besteht, der das Universum durchdringt und in alle seine 
Teile und Sphären gebracht wird.“ Die ägyptische Idee war also die aller transzendentalen 
Philosophien – die einer sowohl immanenten als auch transzendenten Gottheit – der Geist ging 
in seine Manifestationen über, erschöpfte sich dabei aber nicht. 

Die Weisheit, die in den kanonischen Rollen des Hermes festgehalten ist, wurde in dieser 
transzendentalen Überlieferung schnell erreicht, alles, was die menschliche Neugier jemals 
entdecken kann. Besonders Theben soll ein Wesen ohne Anfang und Ende namens Amun oder 
Amun-Kneph anerkannt haben, den alles durchdringenden Geist oder Atem der Natur oder 
vielleicht sogar ein noch erhabeneres Objekt ehrfurchtsvoller Betrachtung, dessen 
Namensnennung verboten war. Ein solches Wesen würde theoretisch an der Spitze der drei von 
Herodot erwähnten Götterordnungen stehen, wobei diese als willkürliche Klassifikationen 
ähnlicher oder gleicher Wesen angesehen werden, die entsprechend einer Einschätzung ihrer 
vergleichenden Würde in aufeinanderfolgenden Emanationen angeordnet sind. Die acht großen 
Götter oder die Urklasse waren wahrscheinlich Manifestationen des ausgestrahlten Gottes in 
den verschiedenen Teilen und Kräften des Universums, von denen jeder potenziell die gesamte 
Gottheit umfasste. 

In den alten hermetischen Büchern findet sich, wie von Jamblichus zitiert, die folgende Passage 
in Bezug auf das Höchste Wesen: 

„Vor allen Dingen, die tatsächlich existieren, und vor allen Anfängen gibt es einen Gott, sogar vor 
dem ersten Gott und König, der in der Einzigartigkeit seiner eigenen Einheit unbewegt bleibt; 
denn weder ist ihm irgendetwas inne, was der Verstand erdacht hat, noch irgendetwas anderes; 
aber er gilt als Vorbild des guten Gottes, der sein eigener, selbstgezeugter Vater ist und nur einen 
Elternteil hat. Denn er ist etwas Größeres und Vorrangiges und die Quelle aller Dinge und die 
Grundlage der vom Intellekt erdachten Dinge, die die erste Art sind. Und aus diesem EINEN ließ 
der aus sich selbst entstandene Gott erstrahlen; Aus diesem Grund ist er sein eigener Vater und 
aus sich selbst hervorgegangen. Denn er ist sowohl ein Anfang als auch ein Gott der Götter, eine 
Monade aus dem Einen, vor der Substanz und dem Anfang der Substanz; denn von ihm kommt 
Substanz und Substanz, weshalb er auch der Anfang der vom Intellekt erdachten Dinge genannt 
wird. Dies sind also die ältesten Anfänge aller Dinge, die Hermes den ätherischen, 
empyreischen und himmlischen Göttern vorstellt.“ 



„CHANG-TI oder der Höchste Herr oder das Höchste Wesen“, heißt es in dem alten 
chinesischen Glaubensbekenntnis, „ist das Prinzip von allem, was existiert, und der Vater alles 
Lebendigen.“ Er ist ewig, unbeweglich und unabhängig: Seine Macht kennt keine Grenzen: Sein 
Blick erfasst gleichermaßen die Vergangenheit, die Gegenwart und die Zukunft und dringt sogar 
bis in die tiefsten Tiefen des Herzens ein. Himmel und Erde stehen unter seiner Herrschaft: Alle 
Ereignisse, alle Revolutionen sind die Folgen seiner Fügung und seines Willens. Er ist rein, heilig 
und unparteiisch; Bosheit beleidigt sein Sehvermögen; aber er betrachtet die tugendhaften 
Taten der Menschen mit einem selbstgefälligen Auge. Hart und doch gerecht bestraft er das 
Laster auch bei Fürsten und Herrschern vorbildlich; und wirft oft die Schuldigen nieder, um den 
Mann mit Ehre zu krönen, der seinem eigenen Herzen folgt und den er aus der Dunkelheit 
erweckt. Gut, barmherzig und voller Mitleid vergibt er den Bösen, wenn sie Buße tun; und 
öffentliche Katastrophen und die Unregelmäßigkeit der Jahreszeiten sind nur heilsame 
Warnungen, die seine väterliche Güte den Menschen gibt, um sie zur Besserung und Besserung 
zu bewegen.“ 

Weit mehr von der Vernunft als von der Vorstellungskraft kontrolliert, verfielen die Menschen im 
äußersten Osten Asiens erst nach der Zeit des Konfuzius und innerhalb von zwei Jahrhunderten 
nach der Geburt Christi dem Götzendienst; als die Religion von BUDDHA oder FO aus Indien 
dorthin gebracht wurde. Ihr System wurde lange Zeit durch die reine Anbetung Gottes bestimmt 
und bildete die Grundlage ihrer Moral und ihres Gemeinwesens ische Existenz, eingebettet in 
eine gesunde, aufrichtige Vernunft, die den wahren Vorstellungen der Gottheit entspricht. Sie 
hatten keine falschen Götter oder Bilder, und ihr dritter Kaiser Hoam-ti errichtete dem großen 
Architekten des Universums einen Tempel, wahrscheinlich den ersten, der jemals errichtet 
wurde. Und obwohl sie verschiedenen Schutzengeln Opfer darbrachten, ehrten sie sie doch 
unendlich weniger als XAM-TI oder CHANG-TI, den Souveränen Herrn der Welt. 

Konfuzius verbot die Anfertigung von Bildern oder Darstellungen der Gottheit. Er maß ihm keine 
Vorstellung von Persönlichkeit zu; aber betrachte Ihn als eine Macht oder ein Prinzip, das die 
ganze Natur durchdringt. Und die Chinesen bezeichneten die Göttlichkeit mit dem Namen DAS 
GÖTTLICHE GRUND. 

Die Japaner glauben an ein höchstes unsichtbares Wesen, das nicht durch Bilder dargestellt 
oder in Tempeln verehrt werden darf. Sie nannten ihn AMIDA oder OMITH; und sagen, dass er 
ohne Anfang und Ende ist; dass er auf die Erde kam, wo er tausend Jahre blieb, und der Erlöser 
unseres gefallenen Geschlechts wurde; dass er alle Menschen richten soll; und die Guten sollen 
ewig leben, während die Bösen zur Hölle verurteilt werden. 

„Das Chang-ti wird dargestellt“, sagte Konfuzius, „unter dem allgemeinen Emblem des 
sichtbaren Firmaments sowie unter den besonderen Symbolen der Sonne, des Mondes und der 
Erde, weil wir durch sie die Gaben des Himmels genießen.“ Chang-ti. Die Sonne ist die Quelle 
des Lebens und des Lichts: Der Mond erleuchtet die Welt bei Nacht. Durch die Beobachtung des 
Laufs dieser Leuchten ist es der Menschheit möglich, Zeiten und Jahreszeiten zu unterscheiden. 
Als die Alten die Praxis des Opferns für das Chang-ti einführten, legten sie den Tag der 
Wintersonnenwende fest, weil die Sonne, nachdem sie die zwölf offenbar durch die Sonne 
zugewiesenen Orte durchquert hatte, die Tat mit ihrem Zweck in Verbindung bringen wollte 
Chang-ti, sein jährlicher Wohnsitz, begann seine Karriere neu, um Segen auf der ganzen Erde zu 
verteilen.“ 

Er sagte: „Der TEEN ist das universelle Prinzip und die produktive Quelle aller Dinge. . . . Das 
Chang-ti ist das universelle Prinzip der Existenz.“ 



Die Araber besaßen nie ein poetisches, ausgefeiltes und wissenschaftlich geordnetes System 
des Polytheismus. Ihre historischen Überlieferungen hatten große Ähnlichkeit mit denen der 
Hebräer und stimmten in mancher Hinsicht mit ihnen überein. Die Tradition eines reinen 
Glaubens und der einfachen patriarchalischen Verehrung der Gottheit scheint bei ihnen nie 
völlig ausgelöscht worden zu sein; Auch der Götzendienst konnte bis zur Zeit Mohammeds kaum 
Fuß fassen. der, indem er den alten Urglauben annahm, erneut die Lehre von einem Gott lehrte 
und hinzufügte, dass er sein Prophet sei. 

An die Masse der Hebräer, wie auch an andere Nationen, scheinen nur Fragmente der 
ursprünglichen Offenbarung gelangt zu sein; auch scheinen sie sich bis nach ihrer 
Gefangenschaft unter den Persern nicht mit metaphysischen Spekulationen über die göttliche 
Natur beschäftigt zu haben und Benzin; obwohl aus den Psalmen Davids hervorgeht, dass eine 
ausgewählte Gruppe unter ihnen ein Wissen über die Gottheit bewahrte, das der Masse des 
Volkes völlig unbekannt war; und diese wenigen Auserwählten wurden zum Medium des 
Übergangs für bestimmte Wahrheiten in spätere Zeitalter gemacht. 

Unter den Griechen, den Gelehrten der Ägypter, alle höheren Ideen und strengeren Lehren über 
die Göttlichkeit, seine souveräne Natur und unendliche Macht, die ewige Weisheit und 
Vorsehung, die alle Dinge zu ihrem richtigen Zweck führt und lenkt, den unendlichen Geist und 
die höchste Intelligenz das alle Dinge erschuf und sich weit über die äußere Natur erhebt – alle 
diese höheren Ideen und edleren Lehren wurden von Pythagoras, Anaxagoras und Sokrates 
mehr oder weniger perfekt dargelegt und von Platon und den Philosophen auf die schönste und 
leuchtendste Weise entwickelt; das ist ihm gelungen. Und selbst in der Volksreligion der 
Griechen gibt es viele Dinge, die eine tiefere Bedeutung und eine spirituellere Bedeutung haben 
könnten; obwohl sie nur seltene Überreste uralter Wahrheit, vager Ahnungen, flüchtiger Töne 
und flüchtiger Blitze zu sein scheinen, die den Glauben an ein höchstes Wesen, den 
allmächtigen Schöpfer des Universums und den gemeinsamen Vater der Menschheit 
offenbaren. 

Ein Großteil der ursprünglichen Wahrheit wurde Pythagoras von Zoroaster gelehrt, der sie selbst 
von den Indianern erhielt. Seine Schüler lehnten die Verwendung von Tempeln, Altären und 
Statuen ab; und lächelte über die Torheit jener Nationen, die glaubten, dass die Gottheit aus der 
menschlichen Natur hervorgegangen sei oder irgendeine Affinität zu ihr hätte. Die Gipfel der 
höchsten Berge wurden als Opferorte ausgewählt. Hymnen und Gebete waren ihre 
Hauptverehrung. Der höchste Gott, der den weiten Kreis des Himmels ausfüllt, war der 
Gegenstand, an den sie gerichtet waren. Das ist das Zeugnis von Herodot. Licht betrachteten sie 
nicht so sehr als einen Gegenstand der Anbetung, sondern vielmehr als das reinste und 
lebendigste Sinnbild und die erste Ausstrahlung des ewigen Gottes; und glaubte, dass der 
Mensch etwas Sichtbares oder Greifbares benötige, um seinen Geist zu dem Grad der Verehrung 
zu erheben, der dem göttlichen Wesen gebührt. 

Es gab eine überraschende Ähnlichkeit zwischen den Tempeln, Priestern, Lehren und der 
Verehrung der persischen Magier und der britischen Druiden. Tee Letztere verehrten keine 
Götzen in menschlicher Form, weil sie der Meinung waren, dass die Gottheit, da sie unsichtbar 
sei, angebetet werden sollte, ohne gesehen zu werden. Sie behaupteten die Einheit der Gottheit. 
Ihre Anrufungen richteten sich an die Eine, alles bewahrende Macht; und sie argumentierten, 
dass diese Macht, da sie keine Materie sei, notwendigerweise die Gottheit sein müsse; und das 
geheime Symbol, mit dem sein Name ausgedrückt wurde, war O. I. W. Sie glaubten, dass die 
Erde eine allgemeine Zerstörung durch Wasser erlitten hatte; und würde erneut durch Feuer 
zerstört werden.  



Sie akzeptierten die Lehren von der Unsterblichkeit der Seele, einem zukünftigen Zustand und 
einem Tag des Jüngsten Gerichts, das nach dem Prinzip der Verantwortung des Menschen 
durchgeführt werden würde. Sie behielten sogar eine gewisse Vorstellung von der Erlösung der 
Menschheit durch den Tod eines Mittlers bei. Sie behielten eine pervertierte und lokalisierte 
Überlieferung der Sintflut bei. Aber um diese Fragmente der primitiven Wahrheit webten sie ein 
Netz des Götzendienstes, verehrten zwei untergeordnete Gottheiten unter den Namen HU und 
CERIDWEN, männlich und weiblich (zweifellos dieselben wie Osiris und Isis), und vertraten die 
Lehre der Seelenwanderung. 

Die frühen Bewohner Skandinaviens glaubten an einen Gott, der „der Urheber von allem war, 
was existiert; das Ewige, das Uralte, das lebendige und schreckliche Wesen, der Forscher in 
verborgenen Dingen, das Wesen, das sich nie verändert.“ Idole und sichtbare Darstellungen der 
Gottheit waren ursprünglich verboten, und er sollte in der einsamen Einsamkeit abgeschiedener 
Wälder angebetet werden, wo er unsichtbar und in vollkommener Stille wohnen sollte. 

Die Druiden zollten den ungeraden Zahlen, die, rückwärts verfolgt, mit „Einheit“ oder „Gottheit“ 
endeten, den heiligsten Respekt, während die geraden Zahlen mit „Nichts“ endeten. 3 wurde 
besonders verehrt. 19 (7 + 3 + 32): 30 (7 × 3 + 3 × 3): und 21 (7 × 3) waren Zahlen, die beim Bau 
ihrer Tempel beobachtet wurden und ständig in ihren Abmessungen sowie in der Anzahl und den 
Abständen der auftraten riesige Steine. 

Sie waren die einzigen Interpreten der Religion. Sie überwachten alle Opfer; denn keine 
Privatperson könnte eines ohne ihre Erlaubnis anbieten. Sie übten die Macht der 
Exkommunikation aus; und ohne ihre Konkurrenz konnte weder Krieg erklärt noch Frieden 
geschlossen werden; und sie hatten sogar die Macht, die Todesstrafe zu verhängen. Sie 
behaupteten, über magische Kenntnisse zu verfügen, und praktizierten Wahrsagerei für den 
öffentlichen Dienst. 

Sie pflegten viele der freien Wissenschaften, insbesondere die Astronomie, die 
Lieblingswissenschaft des Orients; in denen sie beträchtliche Kenntnisse erlangten. Sie 
betrachteten den Tag als Abkömmling der Nacht und berechneten daher nach Nächten statt 
nach Tagen. Sie kannten die Einteilung des Himmels in Sternbilder; und schließlich praktizierten 
sie die strengste Moral und hatten besonders die heiligste Achtung vor dieser eigentümlichen 
freimaurerischen Tugend, der Wahrheit. 

In der isländischen Prosa-Edda gibt es folgenden Dialog: 

„Wer ist der erste oder älteste der Götter? 

„In unserer Sprache wird er ALFADIR (Allvater oder der Vater aller) genannt; aber im alten Asgard 
hatte er zwölf Namen. 

„Wo ist dieser Gott? Was ist seine Macht? und was hat er getan, um seine Herrlichkeit zu zeigen? 

„Er lebt in allen Zeitaltern, er regiert alle Bereiche und beherrscht alle großen und kleinen Dinge. 

„Er hat Himmel und Erde und die Luft und alles, was dazu gehört, geformt. 

„Er hat den Menschen erschaffen und ihm eine Seele gegeben, die leben und niemals sterben 
wird, auch wenn der Körper verwesen oder zu Asche verbrannt sein wird. Und alle Gerechten 
werden bei ihm wohnen an dem Ort namens Gimli oder Vingolf; aber die Bösen werden nach Hel 
und dann nach Niflhel gehen, das unten in der neunten Welt ist.“ 



Fast jede heidnische Nation glaubte, soweit wir über ihre Mythologie Bescheid wissen, an einen 
höchsten, alles beherrschenden Gott, dessen Namen nicht ausgesprochen werden durfte. 

„Wenn wir“, sagt MÜLLER, „zu den entferntesten Höhen der griechischen Geschichte 
aufsteigen, steht uns die Vorstellung von Gott als dem höchsten Wesen als einfache Tatsache 
vor.“ Neben dieser Anbetung des Einen Gottes, des Vaters des Himmels, des Vaters der 
Menschen, finden wir in Griechenland eine Anbetung der Natur.“ Der ursprüngliche Zeus war der 
Gott oder die Götter, von den Griechen „Sohn der Zeit“ genannt, was bedeutet, dass es vor ihm 
keinen Gott gab, aber er war ewig. „Zeus“, heißt es in der orphischen Linie, „ist der Anfang, Zeus 
die Mitte; aus Zeus sind alle Dinge gemacht.“ Und die Peleiden von Dodona sagten: „Zeus war, 
Zeus ist, Zeus wird sein; O großer Zeus!“ und er war Zeus, der Beste und Größte. 

Die Parsen, die an der alten, von Zaradisht gelehrten Religion festhalten, sagen in ihrem 
Katechismus: „Wir glauben nur an einen Gott und glauben an keinen außer Ihm; Wer hat die 
Himmel erschaffen, die Erde, die Engel? . . . Unser Gott hat weder Gesicht noch Form, Farbe 
noch Form, noch festen Platz. Es gibt keinen anderen wie ihn, und unser Verstand kann ihn auch 
nicht verstehen.“ 

Das Tetragrammaton oder ein anderes darin enthaltenes Wort war verboten ausgesprochen. 
Damit aber seine Aussprache unter den Leviten nicht verloren ging, sprach der Hohepriester es 
einmal im Jahr im Tempel aus, am 10. Tag des Monats Tisri, dem Tag des großen Sühnefestes. 
Während dieser Zeremonie wurde das Volk angewiesen, großen Lärm zu machen, damit das 
Heilige Wort nicht von jemandem gehört würde, der kein Recht darauf hatte; denn alle anderen, 
sagten die Juden, würden unaufhörlich tot sein. 

Die großen ägyptischen Eingeweihten taten vor der Zeit der Juden dasselbe in Bezug auf das 
Wort Isis; die sie als heilig und unkommunizierbar betrachten. 

Origenes sagt: „Es gibt Namen, die eine natürliche Kraft haben. So wie jene, die die Weisen bei 
den Ägyptern, die Magier in Persien und die Brahmanen in Indien verwendeten. Was Magie 
genannt wird, ist kein eitler und chimärischer Akt, wie die Stoiker und Epikureer behaupten. Die 
Namen SABAOTH und ADONAI wurden nicht für geschaffene Wesen geschaffen; aber sie 
gehören zu einer mysteriösen Theologie, die auf den Schöpfer zurückgeht. Von Ihm kommt die 
Kraft dieser Namen, wenn sie nach den Regeln angeordnet und ausgesprochen werden.“ Das 
hinduistische Wort AUM stellt die drei Kräfte dar, die in ihrer Gottheit vereint sind: Brahma, 
Vishnu und Shiva; oder die erschaffenden, bewahrenden und zerstörenden Kräfte: A, die erste; U 
oder Ŏ-Ŏ, das zweite; und M, der Dritte. Dieses Wort konnte nur mit Buchstaben ausgesprochen 
werden: denn seine Aussprache als ein einziges Wort ließ die Erde erzittern und sogar die Engel 
des Himmels vor Angst zittern. 

Das Wort AUM, sagt der Ramayan, repräsentiert „Das Wesen der Wesen, eine Substanz in drei 
Formen; ohne Modus, ohne Qualität, ohne Leidenschaft: unermesslich, unverständlich, 
unendlich, unteilbar, unveränderlich, unkörperlich, unwiderstehlich.“ 

In einer alten Passage im Purana heißt es: „Alle in den Veden vorgeschriebenen Riten, die 
Feueropfer und alle anderen feierlichen Reinigungen werden vergehen; aber das, was niemals 
vergehen wird, ist das Wort A∴Ŏ-Ŏ∴M∴, denn es ist das Symbol des Herrn aller Dinge.“ 

Herodot sagt, dass die alten Pelasgi keine Tempel bauten und keine Götzen verehrten und einen 
heiligen Namen der Gottheit hatten, den man nicht aussprechen durfte. 

Auf die Frage, welche der Gottheiten den Namen IAW trägt, antwortete das Orakel der Clarianer, 
dessen Alter unbekannt war, mit den bemerkenswerten Worten:  



„Die Eingeweihten sind verpflichtet, die geheimnisvollen Geheimnisse zu verbergen.“ Lernen Sie 
also, dass IAW der große, höchste Gott ist, diese Herrschaft über alles.“ 

Die Juden betrachten den wahren Namen Gottes als durch Nichtgebrauch unwiederbringlich 
verloren und betrachten seine Aussprache als eines der Geheimnisse, die beim Kommen ihres 
Messias offenbart werden. Und sie führen seinen Verlust auf die Illegalität zurück, die 
masoretischen Punkte auf einen so heiligen Namen anzuwenden, wodurch die Kenntnis der 
richtigen Vokale vergessen wird. In der Gemara von Abodah Zara heißt es sogar, dass Gott zuließ, 
dass ein berühmter hebräischer Gelehrter von einem römischen Kaiser verbrannt wurde, weil 
man ihn gehört hatte, wie er den Heiligen Namen mit Punkten aussprach. 

Die Juden befürchteten, dass die Heiden in den Besitz des Namens gelangen würden, und 
deshalb schrieben sie ihn in ihren Abschriften der Heiligen Schrift im samaritanischen 
Schriftzeichen statt im Hebräischen oder Chaldäischen, damit der Widersacher ihn nicht 
missbräuchlich gebrauchen könnte: denn sie glaubten, dass es Wunder bewirken könne; und 
vertrat die Ansicht, dass die Wunder in Ägypten von Moses vollbracht wurden, weil dieser Name 
auf seinem Stab eingraviert war, und dass jeder, der die wahre Aussprache kannte, genauso viel 
tun könnte wie er. 

Josephus sagt, dass es unbekannt war, bis Gott es Moses in der Wüste mitteilte, und dass es 
durch die Bosheit der Menschen verloren ging. 

Die Anhänger Mohammeds haben eine Überlieferung, dass es einen geheimen Namen der 
Gottheit gibt, der wunderbare Eigenschaften besitzt; und dass die einzige Möglichkeit, sich 
damit vertraut zu machen, darin besteht, in die Mysterien des Ism Abla eingeweiht zu werden. 

H∴O∴M∴ war der erste Schöpfer der neuen Religion unter den Persern, und sein Name war 
unbeschreiblich. 

AMUN war bei den Ägyptern ein Name, den niemand außer den Priestern aussprechen konnte. 

Die alten Germanen verehrten Gott mit tiefer Ehrfurcht, ohne es zu wagen, ihn beim Namen zu 
nennen oder ihn in Tempeln anzubeten. 

Die Druiden drückten den Namen der Gottheit mit den Buchstaben O∴I∴ aus W∴ 

Bei allen Völkern des frühen Altertums war die Lehre von der Unsterblichkeit der Seele keine 
bloße Wahrscheinlichkeitshypothese, die mühsame Forschungen und diffuse Argumentation 
erforderte, um sich von ihrer Wahrheit zu überzeugen. Wir können ihm auch kaum den Namen 
„Glaube“ geben; denn es war eine lebendige Gewissheit, wie das Gefühl der eigenen Existenz 
und Identität und dessen, was tatsächlich vorhanden ist; Es übt seinen Einfluss auf alle 
sublunären Angelegenheiten aus und motiviert zu mächtigeren Taten und Unternehmungen, als 
irgendein bloßes irdisches Interesse anregen könnte. 

Sogar die Lehre von der Seelenwanderung, die bei den alten Hindus und Ägyptern allgemein 
verbreitet war, blieb auf der Grundlage der alten Urreligion und war mit einem rein religiösen 
Gefühl verbunden. Es beinhaltete dieses edle Element der Wahrheit: Da der Mensch in die Irre 
gegangen war und sich weit von Gott entfernt hatte, musste er viele Anstrengungen 
unternehmen und eine lange und schmerzhafte Pilgerreise auf sich nehmen, bevor er sich 
wieder der Quelle aller Vollkommenheit und der festen Überzeugung anschließen konnte und 
die klare Gewissheit, dass nichts Fehlerhaftes, Unreines oder mit erdigen Flecken beflecktes 
Wesen in den reinen Bereich vollkommener Geister gelangen oder auf ewig mit Gott vereint sein 
kann;  



Deshalb musste die Seele lange Prüfungen und viele Reinigungen durchmachen, bevor sie 
dieses glückselige Ende erreichen konnte. Und das Ziel und Ziel all dieser Philosophiesysteme 
war die endgültige Befreiung der Seele von dem alten Unglück, dem gefürchteten Schicksal und 
dem schrecklichen Schicksal, für immer durch die dunklen Regionen der Natur und die 
verschiedenen Formen der rohen Schöpfung wandern zu müssen Er veränderte seine irdische 
Gestalt und seine Vereinigung mit Gott, was sie für die erhabene Bestimmung der weisen und 
tugendhaften Seele hielten. 

Pythagoras gab der Lehre von der Seelenwanderung die Bedeutung, die ihr die weisen Ägypter in 
ihren Mysterien gaben: Er lehrte die Lehre nie in dem wörtlichen Sinne, in dem sie vom Volk 
verstanden wurde. Von dieser wörtlichen Lehre ist nicht die geringste Spur übrig Man findet sie 
weder in den noch erhaltenen Symbolen noch in den von seinem Schüler Lysias gesammelten 
Geboten. Er vertrat die Auffassung, dass der Mensch seinem Wesen nach immer so bleibt, wie 
er geschaffen wurde; und können sich nur durch Laster erniedrigen und sich nur durch Tugend 
veredeln. 

Hierokles, einer seiner eifrigsten und berühmtesten Schüler, sagt ausdrücklich, dass derjenige 
enttäuscht ist, der glaubt, dass die Seele des Menschen nach seinem Tod wegen seiner Laster in 
den Körper eines Tieres eindringt oder zur Pflanze seiner Dummheit wird; und ist sich der ewigen 
Form der Seele, die sich niemals ändern kann, überhaupt nicht bewusst; denn da es immer 
Mensch bleibt, soll es durch Tugend oder Laster Gott oder Tier werden, obwohl es von Natur aus 
weder das eine noch das andere werden kann, sondern einzig und allein durch die Ähnlichkeit 
seiner Neigungen mit den ihren. 

Und Timäus von Locria, ein anderer Schüler, sagt, dass sie den Menschen seltsame 
Demütigungen und Strafen androhten, um sie zu alarmieren und sie von der Begehung von 
Verbrechen abzuhalten; Sie erklärten sogar, dass ihre Seelen in neue Körper übergehen würden 
– die eines Feiglings in den Körper eines Hirsches; das eines Räubers in den Körper eines 
Wolfes; das eines Mörders in den Körper eines noch wilderen Tieres; und das eines unreinen 
Sensualisten in den Körper eines Schweins. 

So wird die Lehre auch im Phaedon erklärt. Und Lysias sagt, dass die von ihren Verbrechen 
gereinigte Seele, nachdem sie den Körper verlassen und in den Himmel zurückgekehrt ist, keiner 
Veränderung oder dem Tod mehr ausgesetzt ist, sondern sich einer ewigen Glückseligkeit 
erfreut. Den Indianern zufolge kehrte es zur universellen Seele zurück und wurde ein Teil davon, 
die alles belebt. 

Die Hindus waren davon überzeugt, dass Buddha auf die Erde herabgestiegen sei, um alle 
Menschen in den vollkommenen Zustand zu erheben. Letztendlich wird er Erfolg haben und alle, 
er selbst eingeschlossen, werden in der Einheit verschmolzen. 

Vishnu soll am letzten Tag die Welt richten. Es soll vom Feuer verzehrt werden: Sonne und Mond 
sollen ihr Licht verlieren; die Sterne fallen; und ein neuer Himmel und eine neue Erde sollen 
geschaffen werden. 

Die Legende vom Fall der Geister ist in der hinduistischen Mythologie verschleiert und verzerrt 
erhalten. Und ihre Traditionen anerkannten und verehrten die Nachfolge der ersten Vorfahren 
der Menschheit oder der Heiligen Patriarchen der primitiven Welt unter dem Namen der Sieben 
großen RISHIS oder Weisen der grauen Antike; obwohl sie ihre Geschichte mit einer Wolke von 
Fiktionen umhüllten. 

Die Ägypter hielten die Seele für unsterblich; und dass Osiris die Welt richten sollte. 



Und so lautet die persische Legende: 

„Nachdem Ahriman die Welt bis zum Ende der Zeit regiert hat, wird SOSIOSCH, der 
versprochene Erlöser, kommen und die Macht der DEVS (oder bösen Geister) vernichten, die 
Toten erwecken und das endgültige Gericht über Geister und Menschen richten. Danach wird 
der Komet Gurzsher abgeworfen und es wird zu einer allgemeinen Feuersbrunst kommen, die 
die ganze Welt verschlingen wird. Die Überreste der Erde werden dann in Duzakh versinken und 
für drei Perioden zum Ort der Bestrafung der Bösen werden. Dann werden nach und nach alle 
begnadigt, sogar Ahriman und die Devs, und in die Regionen der Glückseligkeit aufgenommen, 
und so wird es einen neuen Himmel und eine neue Erde geben.“ 

Auch in den Lehren des Lamaismus finden wir, verdeckt und teilweise in der Fiktion verborgen, 
Fragmente der ursprünglichen Wahrheit. Denn gemäß diesem Glauben „soll es ein endgültiges 
Urteil vor ESLIK KHAN geben: Die Guten sollen ins Paradies aufgenommen werden, die Bösen 
sollen in die Hölle verbannt werden, wo es acht brennend heiße und acht eiskalte Regionen 
gibt.“ 

In den Mysterien, wo auch immer sie praktiziert wurden, wurde die Wahrheit der ursprünglichen 
Offenbarung gelehrt, die Existenz eines großen Wesens, das unendlich ist und das Universum 
durchdringt und das dort ohne Aberglauben verehrt wird; und seine wunderbare Natur, sein 
Wesen und seine Eigenschaften wurden den Eingeweihten gelehrt; während das Vulgäre seine 
Werke sekundären Göttern zuschrieb, die personifiziert und von ihm in sagenhafter 
Unabhängigkeit isoliert waren. 

Diese Wahrheiten wurden vor dem einfachen Volk wie mit einem Schleier verborgen; und die 
Mysterien wurden in jedes Land getragen, damit, ohne den Volksglauben zu stören, die 
Wahrheit, die Künste und die Wissenschaften denen bekannt werden könnten, die in der Lage 
waren, sie zu verstehen und die wahre Lehre unbestechlich zu halten; wozu das Volk, das zu 
Aberglauben und Götzendienst neigt, seit jeher nicht in der Lage ist; auch heute noch nicht mehr 
als früher, wie viele seltsame Verirrungen und Aberglauben der Gegenwart beweisen. Denn wir 
brauchen nur auf die Lehren so vieler Sekten hinzuweisen, die den Schöpfer auf den Rang 
herabwürdigen und ihm die Leidenschaften der Menschheit zuschreiben, um zu beweisen, dass 
die alten Wahrheiten auch heute noch einigen wenigen anvertraut werden müssen, sonst 
werden sie es tun mit Fiktion und Irrtum überlagert und unwiederbringlich verloren sein. 

Obwohl die Freimaurerei mit den Alten Mysterien identisch ist, ist sie es doch in diesem 
eingeschränkten Sinne; dass es nur ein unvollkommenes Bild ihrer Brillanz darstellt; die Ruinen 
ihrer Größe und ein System, das fortschreitende Veränderungen erfahren hat, die Früchte 
gesellschaftlicher Ereignisse und politischer Umstände. Beim Verlassen Ägyptens wurden die 
Mysterien durch die Gewohnheiten der verschiedenen Nationen verändert wem sie vorgestellt 
wurden. Obwohl sie ursprünglich eher moralischer und politischer als religiöser Natur waren, 
wurden sie bald sozusagen zum Erbe der Priester und im Wesentlichen religiös, obwohl sie in 
Wirklichkeit die priesterliche Macht einschränkten, indem sie den intelligenten Laien die Torheit 
und Absurdität der Glaubensbekenntnisse der Bevölkerung lehrten . Sie wurden daher 
notwendigerweise durch die religiösen Systeme der Länder, in die sie verpflanzt wurden, 
verändert. In Griechenland waren es die Mysterien der Ceres; in Rom von Bona Dea, der guten 
Göttin; in Gallien die Schule des Mars; in Sizilien die Akademie der Wissenschaften; Unter den 
Hebräern nahmen sie an den Riten und Zeremonien einer Religion teil, die alle Regierungsgewalt 
und das gesamte Wissen in die Hände der Priester und Leviten legte.  

 



Die Pagoden Indiens, die Rückzugsorte der Magier Persiens und Chaldäas und die Pyramiden 
Ägyptens waren nicht länger die Quellen, an denen die Menschen an Wissen lernten. Jedes Volk, 
überhaupt informiert, hatte seine Geheimnisse. Nach einiger Zeit verloren die Tempel 
Griechenlands und die Schule des Pythagoras ihren Ruf und die Freimaurerei trat an ihre Stelle. 

Wenn man die Freimaurerei richtig erläutert, ist sie gleichzeitig die Interpretation des großen 
Buches der Natur, die Darstellung physikalischer und astronomischer Phänomene, die reinste 
Philosophie und der Ort der Aufbewahrung, wo, wie in einer Schatzkammer, alle Großen sicher 
aufbewahrt werden Wahrheiten der Uroffenbarung, die die Grundlage aller Religionen bilden. In 
den modernen Graden sind drei Dinge zu erkennen: Das Bild der Urzeit, das Tableau der 
wirksamen Ursachen des Universums und das Buch, in dem die Moral aller Völker 
niedergeschrieben ist, und der Kodex, nach dem sie sich selbst regieren müssen. Sie würden 
wohlhabend sein. 

Die kabbalistische Lehre war lange Zeit die Religion der Weisen und Gelehrten; denn wie die 
Freimaurerei strebt sie unaufhörlich nach spiritueller Vollkommenheit und der Verschmelzung 
der Glaubensbekenntnisse und Nationalitäten der Menschheit. In den Augen des Kabbalisten 
sind alle Menschen seine Brüder; und ihre relative Unwissenheit ist für ihn nur ein Grund, sie zu 
belehren. Unter den Ägyptern und Griechen gab es berühmte Kabbalisten, deren Lehren die 
orthodoxe Kirche übernommen hat; und unter den Arabern gab es viele, deren Weisheit von der 
mittelalterlichen Kirche nicht geringgeschätzt wurde. 

Die Weisen trugen stolz den Namen Kabbalisten. Die Kabbalah verkörperte eine edle 
Philosophie, rein, nicht geheimnisvoll, sondern symbolisch. Es lehrte die Lehre von der Einheit 
Gottes, die Kunst, das Wesen und die Wirkungsweise des höchsten Wesens, der spirituellen und 
natürlichen Kräfte zu kennen und zu erklären und ihre Wirkung durch symbolische Figuren zu 
bestimmen; durch die Anordnung des Alphabets, die Zahlenkombinationen, die Umkehrung der 
Buchstaben in der Schrift und die verborgenen Bedeutungen, die sie darin zu entdecken 
behaupteten. Die Kabbala ist der Schlüssel der okkulten Wissenschaften; und die Gnostiker 
wurden aus den Kabbalisten geboren. 

Die Wissenschaft der Zahlen repräsentiert nicht nur arithmetische Qualitäten, sondern auch alle 
Größen, alle Proportionen. Dadurch gelangen wir zwangsläufig zur Entdeckung des Prinzips oder 
der ersten Ursache der Dinge, das heute DAS ABSOLUTE genannt wird. 

Oder EINHEIT – dieser höchste Begriff, auf den sich alle Philosophie richtet; diese zwingende 
Notwendigkeit des menschlichen Geistes, dieser Dreh- und Angelpunkt, um den er gezwungen 
ist, die Gesamtheit seiner Ideen zu gruppieren: Einheit, diese Quelle, dieses Zentrum aller 
systematischen Ordnung, dieses Existenzprinzip, dieser zentrale Punkt, unbekannt in seinem 
Wesen, aber manifestieren sich in seinen Wirkungen; Die Einheit, dieses erhabene Zentrum, zu 
dem die Kette der Ursachen notwendigerweise aufsteigt, war die erhabene Idee, auf die alle 
Ideen des Pythagoras zusteuerten. Er lehnte den Titel „Waliser“ ab, was „Wissender“ bedeutet. 
Er erfand den Begriff „Philosoph“ und wandte ihn auf sich selbst an, was jemanden bedeutet, 
der geheime und okkulte Dinge liebt oder studiert. Die Astronomie, die er auf mysteriöse Weise 
lehrte, war Astrologie: Seine Zahlenwissenschaft basierte auf kabbalistischen Prinzipien. 

Die Alten und Pythagoras selbst, dessen wahre Prinzipien nicht immer verstanden wurden, 
hatten nie die Absicht, Zahlen, das heißt abstrakten Zeichen, eine besondere Tugend 
zuzuschreiben.  

 



Aber die Weisen der Antike wetteiferten darum, eine „EINE ERSTE URSACHE“ zu erkennen 
(materiell oder spirituell) der Existenz des Universums. Von da an wurde die EINHEIT zum 
Symbol der Höchsten Gottheit. Es wurde geschaffen, um Gott auszudrücken, zu repräsentieren; 
aber ohne der Mutter Nummer EINS irgendeine göttliche oder übernatürliche Tugend 
zuzuschreiben. 

Die pythagoräischen Vorstellungen über bestimmte Zahlen kommen teilweise im Folgenden 
zum Ausdruck: 

LESUNG DER KABALISTEN. 

Qu∴ Warum wollten Sie als Ritter der Kabbalah aufgenommen werden? 

Antwort: Mithilfe von Zahlen die bewundernswerte Harmonie erkennen, die zwischen Natur und 
Religion besteht. 

Qu∴ Wie wurden Sie angekündigt? 

Jahre∴ Um zwölf Raps. 

Was bedeuten sie? 

Antwort∴ Die zwölf Grundlagen unseres zeitlichen und spirituellen Glücks. 

Was ist ein Kabbalist? 

Ans∴ Ein Mann, der aus Tradition die Priesterkunst und die königliche Kunst erlernt hat. 

Qu∴ Was bedeutet das Gerät, Omnia in numeris sita sunt? 

Antwort: Dass alles lügt. Es ist in Zahlen verschleiert. 

Qu∴ Erkläre mir das. 

Antwort: Ich werde dies tun, bis zur Zahl 12. Ihr Scharfsinn wird den Rest erkennen. 

Qu∴ Was bedeutet die Einheit in der Zahl 10? 

Ans∴ GOTT, der die Materie erschafft und belebt, ausgedrückt durch 0, die allein keinen Wert 
hat. 

Was bedeutet die Einheit? 

Antwort∴ In der moralischen Ordnung ein Wort, das im Schoß einer Jungfrau – oder Religion – 
inkarniert ist. Im Physischen ein Geist, der in der jungfräulichen Erde – oder Natur – verkörpert 
ist. 

Was meinst du mit der Nummer zwei? 

Antwort∴ In der moralischen Ordnung, Mann und Frau. . . . Im Physischen, im Aktiven und im 
Passiven. 

Qu∴ Was meinst du mit der Zahl 3? 

Antwort∴ In der moralischen Ordnung die drei theologischen Tugenden. . . . Im Physischen die 
drei Prinzipien der Körper. 

 

 



Qu∴ Was meinst du mit der Zahl 4? 

Antwort∴ Die vier Kardinaltugenden. . . . Die vier elementaren Qualitäten. 

Qu∴ Was meinst du mit der Zahl 5? 

Antwort∴ Die Quintessenz der Religion. . . . Die Quintessenz der Materie. 

Qu∴ Was meinst du mit der Zahl 6? 

Antwort∴ Der theologische Würfel. . . Der physische Würfel. 

Qu∴ Was meinst du mit der Zahl 7? 

Jahre∴ Die sieben Sakramente. . . Die sieben Planeten. 

Qu∴ Was meinst du mit der Zahl 8? 

Ans∴ Die kleine Anzahl von Elus. . . Die kleine Zahl der Weisen. 

Qu∴ Was meinst du mit der Zahl 9? 

Antwort∴ Die Erhöhung der Religion. . . Die Erhöhung der Materie. 

Was meinst du mit der Zahl 10? 

Antwort∴ Die zehn Gebote. . . Die zehn Gebote der Natur. 

Qu∴ Was meinst du mit der Zahl 11? 

Antwort∴ Die Vervielfachung der Religion. . . Die Vervielfältigung der Natur. 

Qu∴ Was meinst du mit der Zahl 12? 

Antwort∴ Die zwölf Glaubensartikel; die zwölf Apostel, Gründung der Heiligen Stadt, die in der 
ganzen Welt gepredigt haben, für unser Glück und unsere geistliche Freude. . . Die zwölf 
Vorgänge der Natur: Die zwölf Tierkreiszeichen, die Grundlage des Primum Mobile, das sich für 
unser zeitliches Glück im gesamten Universum ausdehnt. 

 [Der Rabbi (Präsident des Sanhedrin) fügt hinzu: Aus allem, was Sie gesagt haben, ergibt sich, 
dass sich die Einheit in 2 entwickelt, intern in drei vervollständigt wird und so äußerlich 4 
hervorbringt; Von dort gelangt es über 6, 7, 8, 9 zu 5, der Hälfte der Kugelzahl 10, um über 11 zu 
12 aufzusteigen und sich um die Zahl 4 mal 10 zur Zahl 6 zu erheben 12, die letzte Amtszeit und 

Gipfel unseres ewigen Glücks.] 

Qu∴ Was ist die generative Zahl? 

Antwort∴ In der Göttlichkeit ist es die Einheit; in geschaffenen Dingen ist die Zahl 2: Weil die 
Göttlichkeit, 1, 2 erzeugt, und in geschaffenen Dingen 2 1 erzeugt. 

Qu∴ Was ist die majestätischste Zahl? 

Ans∴ 3, weil es die dreifache göttliche Essenz bezeichnet. 

Qu∴ Was ist die mysteriöseste Zahl? 

Ans∴ 4, weil es alle Geheimnisse der Natur enthält. 

 



Qu∴ Was ist die okkulteste Zahl? 

Ans∴ 5, weil es in der Mitte der Reihe eingeschlossen ist. 

Qu∴ Was ist die heilsamste Zahl? 

Jahre∴ 6, weil es die Quelle unseres geistigen und körperlichen Glücks enthält. 

Qu∴ Was ist die glücklichste Zahl? 

Jahre∴ 7, weil es uns zum Jahrzehnt führt, der perfekten Zahl. 

Qu∴ Welche Zahl lässt am meisten nach? 

Jahre ∴ 8, denn wer es besitzt, gehört zur Zahl der Auserwählten und Weisen. 

Qu∴ Welches ist die erhabenste Zahl? 

Jahre ∴ 9, weil dadurch Religion und Natur erhöht werden. 

Qu∴ Welches ist die vollkommenste Zahl? 

Ans∴ 10, weil es die Einheit beinhaltet, die alles erschaffen hat, und Null, Symbol für Materie 
und Chaos, als alles entstand. 

In seinen Figuren umfasst es das Geschaffene und das Ungeschaffene den Anfang und das 
Ende, Macht und Gewalt, Leben und Vernichtung. Durch das Studium dieser Zahl finden wir die 
Beziehungen aller Dinge; die Macht des Schöpfers, die Fähigkeiten des Geschöpfes, das Alpha 
und Omega des göttlichen Wissens. 

Qu∴ Welche Zahl ist die am stärksten multiplizierende Zahl? 

Ans∴ 11, denn mit dem Besitz von zwei Einheiten gelangen wir zur Multiplikation der Dinge. 

Qu∴ Welche ist die solideste Zahl? 

Jahre∴12, weil es die Grundlage unseres geistigen und zeitlichen Glücks ist. 

Qu∴ Welche ist die Lieblingszahl von Religion und Natur? 

Jahre 4 mal 10, weil es uns ermöglicht, alles Unreine abzulehnen und ewig die Zahl 6 mal 12 zu 
genießen, den Begriff und den Höhepunkt unserer Glückseligkeit. 

Qu∴ Was bedeutet das Quadrat? 

Ans∴ Es ist das Symbol der vier im Dreieck enthaltenen Elemente oder das Emblem der drei 
chemischen Prinzipien: Diese vereinten Dinge bilden in der Urmaterie eine absolute Einheit. 

Qu∴ Was bedeutet der Mittelpunkt des Umfangs? 

Ans∴ Es bedeutet den universellen Geist, das belebende Zentrum der Natur. 

Qu∴ Was meinst du mit der Quadratur des Kreises? 

Ans∴ Die Untersuchung der Quadratur des Kreises weist auf die Kenntnis der vier vulgären 
Elemente hin, die ihrerseits aus Elementargeistern oder Hauptprinzipien bestehen; da der Kreis, 
obwohl er rund ist, aus Linien besteht, die dem Blick entgehen und nur vom Geist gesehen 
werden können. 

 



Qu∴ Was ist die tiefste Bedeutung der Zahl 3? 

Antwort: Der Vater, der Sohn und der Heilige Geist. Aus der Aktion aus diesen dreien ergibt sich 
das Dreieck im Quadrat; und aus den sieben Blickwinkeln das Jahrzehnt oder die perfekte Zahl. 

Qu∴ Welches ist die verwirrendste Figur? 

Ans∴ Null – das Sinnbild des Chaos, formlose Mischung der Elemente. 

Was bedeuten die vier Geräte des Abschlusses? 

Antwort: Dass wir hören, sehen, schweigen und unser Glück genießen sollen. 

Die Einheit ist das Symbol für Identität, Gleichheit, Existenz, Erhaltung und allgemeine 
Harmonie; das zentrale Feuer, der Punkt innerhalb des Kreises. 

Zwei oder die Duade ist das Symbol für Vielfalt, Ungleichheit, Spaltung, Trennung und 
Wechselfälle. 

Die Zahl 1 bedeutet den lebenden Menschen [einen aufrecht stehenden Körper]; Der Mensch ist 
das einzige Lebewesen, das über diese Fähigkeit verfügt. Wenn wir noch einen Kopf hinzufügen, 
haben wir den Buchstaben P, das Zeichen der Vaterschaft, der schöpferischen Kraft; und mit 
einem weiteren Zusatz, R, der den sich bewegenden, gehenden Menschen bedeutet, Iens, 
Iturus. 

Der Duad ist der Ursprung der Kontraste. Es ist der unvollkommene Zustand, in den nach 
Ansicht der Pythagoräer ein Wesen gerät, wenn es sich von der Monade oder Gott löst. 
Spirituelle Wesen, die von Gott ausgehen, sind von der Duad umgeben und erhalten daher nur 
illusorische Eindrücke. 

Während früher die Zahl EINS Harmonie, Ordnung oder das Gute Prinzip bezeichnete (der EINE 
und EINZIGE GOTT, im Lateinischen durch Solus ausgedrückt, woher die Worte Sol, Soleil, 
Symbol dieses Gottes), drückte die Zahl Zwei die gegenteilige Idee aus. Hier begann die 
verhängnisvolle Erkenntnis von Gut und Böse. Alles Doppelte, Falsche, der einzigen und einzigen 
Realität entgegengesetzte, wurde durch die Binärzahl ausgedrückt. Es drückte auch den Zustand 
des Widerspruchs aus, in dem die Natur existiert, wo alles doppelt ist; Nacht und Tag, Licht und 
Dunkelheit, Kälte und Hitze, Nässe und Trockenheit, Gesundheit und Krankheit, Irrtum und 
Wahrheit, das eine und das andere Geschlecht usw. Daher widmeten die Römer den zweiten 
Monat des Jahres Pluto, dem Gott der Hölle, und den zweiten Tag dieses Monats den Mähnen der 
Toten. 

Die Zahl Eins bedeutet im Chinesischen Einheit, Harmonie, Ordnung, das Gute Prinzip oder 
Gott; Zweitens: Unordnung, Doppelzüngigkeit, Falschheit. Dass die Menschen in den frühesten 
Zeitaltern ihr gesamtes philosophisches System auf die beiden primären Figuren oder Linien 
gründeten, eine gerade und ununterbrochen und die andere gebrochen oder in zwei Teile geteilt; 
Indem sie diese verdoppelten, indem sie eines untereinander legten, und verdreifachten, indem 
sie drei untereinander legten, bildeten sie die vier Symbole und acht Koua; die sich auf die 
natürlichen Elemente und die Grundprinzipien aller Dinge bezog und dazu diente, diese 
symbolisch oder wissenschaftlich auszudrücken. Platon bezeichnet Einheit und Dualität als die 
ursprünglichen Elemente der Natur und als Grundprinzipien aller Existenz. Und im ältesten 
heiligen Buch der Chinesen heißt es: „Das Große Erste Prinzip hat zwei Gleichungen und 
Differenzen oder Grundregeln der Existenz hervorgebracht;  



aber die beiden Hauptregeln oder zwei Gegensätze, nämlich YN und YANG, oder Ruhe und 
Bewegung, haben vier Zeichen oder Symbole hervorgebracht, und die vier Symbole haben die 
acht KOUA oder weitere Kombinationen hervorgebracht.“ 

Die Interpretation der hermetischen Fabeln zeigt bei jedem alten Volk in seinen Hauptgöttern 
zuerst 1, die erschaffende Monade, dann 3, dann dreimal 3, dreimal 9 und dreimal 27. Diese 
dreifache Progression basiert auf dieser dreifachen Progression die drei Zeitalter der Natur, die 
Vergangenheit, die Gegenwart und die Zukunft; oder die drei Grade der universellen Zeugung. . . 
Geburt, Leben, Tod. . . Anfang, Mitte, Ende. 

Die Monade war männlich, weil ihr Handeln keine Veränderung in sich selbst, sondern nur aus 
sich selbst hervorbringt. Es repräsentiert das schöpferische Prinzip. 

Aus einem gegenteiligen Grund war der Duad weiblich und veränderte sich ständig durch 
Addition, Subtraktion oder Multiplikation. Es stellt formfähige Materie dar. 

Die Vereinigung von Monade und Duade erzeugt die Triade, die die Welt bezeichnet, die durch 
das schöpferische Prinzip aus der Materie geformt wird. Pythagoras stellt die Welt durch das 
rechtwinklige Dreieck dar, in dem die Quadrate der beiden kürzesten Seiten addiert gleich dem 
Quadrat der längsten Seite sind; denn die Welt, wie sie geformt ist, ist gleichbedeutend mit der 
schöpferischen Ursache und den mit Form bekleideten Dingen. 

Die Ternärzahl ist die erste der ungleichen Zahlen. Die Triade, die geheimnisvolle Zahl, die in den 
Traditionen Asiens und in der Philosophie Platons, dem Bild des höchsten Wesens, eine so 
große Rolle spielt, beinhaltet in sich die Eigenschaften der ersten beiden Zahlen. Für die 
Philosophen war es die vortrefflichste und beliebteste Zahl: ein geheimnisvoller Typ, der von der 
gesamten Antike verehrt und in den Mysterien geweiht wurde; Deshalb gibt es unter den 
Freimaurern nur drei wesentliche Grade; die im Dreieck das erhabenste Geheimnis verehren, 
das der Heiligen Triade, Gegenstand ihrer Verehrung und ihres Studiums. 

In der Geometrie kann eine Linie einen Körper nicht absolut perfekt darstellen. Genauso wenig 
bilden zwei Linien eine nachweislich perfekte Figur. Aber drei Linien bilden durch ihre 
Verbindung das DREIECK oder die erste regelmäßig perfekte Figur; und deshalb diente und dient 
es immer noch dazu, das Ewige zu charakterisieren; Der in seiner Natur unendlich vollkommen 
ist, ist als universeller Schöpfer das erste Wesen und folglich die erste Vollkommenheit. 

Das Viereck oder Quadrat, so perfekt es auch erscheint, kann, da es nur die zweite 
Vollkommenheit ist, in keiner Weise Gott repräsentieren; Wer ist der Erste? Es ist zu beachten, 
dass der Name Gottes im Lateinischen und Französischen (Deus, Dieu) als Anfangsbuchstabe 
Delta oder griechisches Dreieck hat. 

Dies ist der Grund für die Weihe des Dreiecks, dessen drei Seiten Symbole der drei Königreiche 
oder der Natur oder Gottes sind. In der Mitte steht das hebräische JOD (Initial von hwhy), der 
belebende Geist des Feuers, das generative Prinzip, dargestellt durch den Anfangsbuchstaben G 
des Namens der Gottheit in den Sprachen des Nordens, dessen Bedeutung „Generation“ ist. 

Die erste Seite des Dreiecks, die dem Lehrling zum Studium angeboten wird, ist das 
Mineralreich, symbolisiert durch Tub∴. 

Die zweite Seite, Gegenstand der Meditationen des Fellow Craft, ist das Pflanzenreich, 
symbolisiert durch Schib∴ (eine Kornähre). In dieser Herrschaft beginnt die Erzeugung von 
Körpern; und deshalb präsentiert sich der Buchstabe G in seinem Glanz den Augen des 
Adepten. 



Die dritte Seite, deren Studium dem Tierreich gewidmet ist und die Unterweisung des Meisters 
vervollständigt, wird durch Mach∴ (Sohn der Fäulnis) symbolisiert. 

Die Zahl 3 symbolisiert die Erde. Es ist eine Figur der Erdkörper. Die 2, die obere Hälfte von 3, 
symbolisiert die Pflanzenwelt, während die untere Hälfte unserem Blick verborgen bleibt. 

Drei bezogen sich auch auf Harmonie, Freundschaft, Frieden, Eintracht und Mäßigung; und war 
bei den Pythagoräern so hoch geschätzt, dass sie es vollkommene Harmonie nannten. 

Drei, vier, zehn und zwölf waren bei den Etruskern heilige Zahlen, ebenso wie bei den Juden, 
Ägyptern und Hindus. 

Der Name der Gottheit bestand in vielen Nationen aus drei Buchstaben: bei den Griechen 
I∴A∴W∴; bei den Persern H∴O∴M∴; bei den Hindus AUM; bei den Skandinaviern I∴O∴W∴ Auf der 
aufrechten Tafel des Königs, die in Nimroud entdeckt wurde, nicht weniger als fünf der dreizehn 
Namen der großen Götter, bestehend aus jeweils drei Buchstaben: ANU, SAN, YAV, BAR und 
BEL. 

Das Quartär ist die vollkommenste Zahl und die Wurzel aller anderen Zahlen und aller Dinge. Die 
Tetrade drückt die erste mathematische Potenz aus. Vier stellt auch die generative Kraft dar, aus 
der alle Kombinationen abgeleitet sind. Die Eingeweihten betrachteten es als Symbol der 
Bewegung und des Unendlichen und repräsentierten alles, was weder körperlich noch sinnlich 
ist. Pythagoras übermittelte es seinen Schülern als Symbol des ewigen und schöpferischen 
Prinzips unter dem Namen Quartär, dem unbeschreiblichen Namen Gottes, der die Quelle von 
allem bedeutet, was existiert hat, und der im Hebräischen aus vier Buchstaben besteht. 

Im Quartär finden wir die erste feste Figur, das universelle Symbol der Unsterblichkeit, die 
Pyramide. Die Gnostiker behaupteten, dass das gesamte Gebäude ihrer Wissenschaft auf einem 
Quadrat verblieb, dessen Winkel gleich waren. . . Seufzer, Stille: Buqoj, Tiefgründigkeit: Nouj, 
Intelligenz: und 'Alhqeia, Wahrheit. Denn wenn das Dreieck, dargestellt durch die Zahl 3, die 
dreieckige Basis der Pyramide bildet, ist es die Einheit, die ihre Spitze oder Spitze bildet. 

Lysias und Timäus von Lokrien sagten, dass kein einziges Ding benannt werden könne, dessen 
Wurzel nicht auf dem Quartär beruhte. 

Den Pythagoräern zufolge besteht eine Verbindung zwischen den Göttern und Zahlen, die die Art 
der Wahrsagerei darstellt, die Arithmomantie genannt wird. Die Seele ist eine Zahl: Sie wird aus 
sich selbst bewegt: Sie enthält in sich die Quartärzahl. 

Da die Materie durch die Zahl 9 oder 3 mal 3 dargestellt wird und der Unsterbliche Geist als 
wesentliche Hieroglyphe das Quartär oder die Zahl 4 hat, sagten die Weisen, dass der Mensch 
vom Weg abgekommen sei und sich in einem unentwirrbaren Labyrinth verfangen habe, indem 
er von der Vier abweicht Der einzige Weg, den er einschlagen konnte, um aus diesen 
trügerischen Pfaden, diesen katastrophalen Umwegen und dem Abgrund des Bösen, in den er 
gestürzt war, herauszukommen, bestand darin, von neun auf vier zurückzukehren. 

Die geniale und mystische Idee, die zur Verehrung des Dreiecks führte, wurde auf die Figur 4 (4) 
übertragen. Es wurde gesagt, dass es ein Lebewesen ausdrückte, ich, Träger des Dreiecks D, 
dem Emblem Gottes; d. h. der Mensch trägt ein göttliches Prinzip in sich. 

Vier war eine göttliche Zahl; es bezog sich auf die Gottheit, und viele alte Nationen gaben Gott 
einen Namen mit vier Buchstaben; wie die Hebräer hwhy, die Ägypter AMUN, die Perser SURA, 
die Griechen QEOS und die Lateiner DEUS.  



Dies war das Tetragrammaton der Hebräer, und die Pythagoräer nannten es Tetraktys und 
schworen darauf ihren feierlichsten Eid. So auch ODIN bei den Skandinaviern, ZEUS bei den 
Griechen, PHTA bei den Ägyptern, 

THOTH unter den Phöniziern und AS-UR und NEBO unter den Assyrern. Die Liste lässt sich 
möglicherweise noch beliebig erweitern. 

Die Zahl 5 galt als geheimnisvoll, weil sie aus dem Binärsystem, dem Symbol des Falschen und 
Doppelten, und dem Ternärsystem zusammengesetzt war, was in seinen Ergebnissen so 
interessant war. Es drückt somit energisch den Zustand der Unvollkommenheit, der Ordnung 
und Unordnung, des Glücks und Unglücks, des Lebens und des Todes aus, den wir auf der Erde 
sehen. Den Mysteriösen Gesellschaften bot es das furchterregende Bild des Bösen Prinzips, das 
Ärger in die untergeordnete Ordnung brachte – mit einem Wort: das Binäre, das im Ternären 
wirkt. 

Unter einem anderen Aspekt war es das Symbol der Ehe; weil es aus 2, der ersten gleichen Zahl, 
und aus 3, der ersten ungleichen Zahl, besteht. Deshalb hatte Juno, die Göttin der Ehe, als 
Hieroglyphe die Zahl 5. 

Die Alten stellten die Welt durch die Zahl 5 dar. Diodorus gab einen Grund dafür an, dass sie 
Erde, Wasser, Luft, Feuer und Äther oder Geist darstellt. Dann der Ursprung der Steigung (5) und 
Pan des Universums als Ganzes. 

Die Zahl 5 bezeichnete die universelle Quintessenz und symbolisierte durch ihre Form j die 
lebenswichtige Essenz, den belebenden Geist, der (schlangenartig) durch die ganze Natur fließt. 
Tatsächlich ist diese geniale Figur die Vereinigung der beiden griechischen Akzente, die über den 
Vokalen platziert werden, die aspiriert werden sollten oder nicht. Das erste Zeichen „trägt den 
Namen eines mächtigen Geistes; und bedeutet den höheren Geist, den vom Menschen 
eingeatmeten (spiratus) Geist Gottes. Das zweite Zeichen wird als milder Geist bezeichnet und 
repräsentiert den sekundären Geist, den rein menschlichen Geist. 

Das dreifache Dreieck, eine Figur aus fünf Linien, die sich in fünf Punkten vereinen, war bei den 
Pythagoräern ein Symbol der Gesundheit. 

Es ist das Pentalpha des Pythagoras oder das Fünfeck Salomos; hat fünf Linien und fünf Winkel; 
und ist unter den Freimaurern der Umriss oder Ursprung des fünfzackigen Sterns und ein 
Symbol der Gemeinschaft. 

Die Zahl 6 war in den alten Mysterien ein markantes Symbol der Natur; als Darstellung der sechs 
Dimensionen aller Körper; die sechs Linien, aus denen ihre Form besteht, nämlich die vier 
Richtungslinien nach Norden, Süden, Osten und Westen; mit den beiden Höhen- und 
Tiefenlinien, die auf den Zenit und den Nadir reagieren. Die Weisen wandten das Senary auf den 
physischen Menschen an; während die Siebenjährige für sie das Symbol seines unsterblichen 
Geistes war. 

Der hieroglyphische Senary (das doppelte gleichseitige Dreieck) ist das Symbol der Gottheit. 

Die Sechs ist auch ein Symbol für Gesundheit und ein Symbol für Gerechtigkeit. weil es die erste 
vollkommene Zahl ist; das heißt, das erste, dessen aliquote Teile (1/2, 1/3, 1/6 oder 3, 2 und 1) 
zusammengenommen sich selbst ergeben. 

Ormuzd erschuf sechs gute Geister und Ahriman sechs böse. 

Diese kennzeichnen die sechs Sommer- und die sechs Wintermonate. 



Keine Zahl war jemals so allgemein bekannt wie die Siebenzahl. Seine Berühmtheit verdankt er 
zweifellos der Tatsache, dass es sieben Planeten gibt. Es gehört auch zu heiligen Dingen. Die 
Pythagoräer betrachteten es als aus den Zahlen 3 und 4 gebildet; Das erste davon war in ihren 
Augen das Bild der drei materiellen Elemente und das zweite das Prinzip von allem, was weder 
körperlich noch sinnlich ist. Aus dieser Sicht präsentierte es ihnen das Sinnbild für alles, was 
perfekt ist. 

Wenn man davon ausgeht, dass es aus 6 und Einheit besteht, dient es dazu, das unsichtbare 
Zentrum oder die unsichtbare Seele von allem zu bezeichnen; denn es gibt keinen Körper, 
dessen Form nicht sechs Linien bilden, noch ohne einen siebten inneren Punkt als Mittelpunkt 
und Wirklichkeit des Körpers, dessen äußere Dimensionen nur die Erscheinung geben. 

Die zahlreichen Anwendungen des Siebenjahres bestätigten die alten Weisen in der Verwendung 
dieses Symbols. Darüber hinaus hoben sie die Eigenschaften der Zahl 7 hervor, da sie in 
untergeordneter Weise die Vollkommenheit der Einheit besitzt: Denn wenn die Einheit nicht 
erschaffen ist und keine Zahl sie hervorbringt, wird die Sieben auch nicht durch irgendeine in der 
Zahl enthaltene Zahl erzeugt Intervall zwischen 1 und 10. Die Zahl 4 nimmt einen arithmetischen 
Mittelweg zwischen der Einheit und 7 ein, insofern sie sowohl über 1 als auch unter 7 liegt, wobei 
die Differenz in beide Richtungen 3 beträgt. 

Die Zahl 7 symbolisierte bei den Ägyptern das Leben; und deshalb war der Buchstabe Z der 
Griechen der Anfangsbuchstabe des Verbs Zaw, ich lebe; und Zeus (Jupiter), Vater des Lebens. 

Die Zahl 8 oder das Oktar besteht aus den heiligen Zahlen 3 und 5. Aus den Himmeln, aus den 
sieben Planeten und aus der Sphäre der Fixsterne oder aus der ewigen Einheit und der 
geheimnisvollen Zahl 7 besteht die ogdoade, die Zahl 8, der erste Würfel gleicher Zahlen, der in 
der arithmetischen Philosophie als heilig gilt. 

Die gnostische Ogdoade hatte acht Sterne, die die acht Cabiri von Samothrake, die acht 
ägyptischen und phönizischen Prinzipien, die acht Götter des Xenokrates und die acht Winkel 
des kubischen Steins darstellten. 

Die Zahl Acht symbolisiert Vollkommenheit: und ihre Zahl 8 oder ∞ zeigt den ewigen und 
regelmäßigen Lauf des Universums an. 

Es ist der erste Würfel (2 × 2 × 2) und bedeutet Freundschaft, Klugheit, Rat und Gerechtigkeit. Es 
war ein Symbol des Urgesetzes, das alle Menschen als gleich ansah. 

Der Novar oder dreifache Ternär. Während die Zahl Drei unter den alten Weisen gefeiert wurde, 
war die Zahl Drei mal Drei nicht weniger berühmt; Denn ihrer Meinung nach ist jedes der drei 
Elemente, aus denen unser Körper besteht, dreiteilig: das Wasser, das Erde und Feuer enthält; 
die Erde enthält magmatische und wässrige Partikel; und das Feuer wird durch 
Wasserkügelchen und Erdkörperchen gemildert, die dazu dienen, es zu nähren. Da keines der 
drei Elemente vollständig von den anderen getrennt ist, können alle materiellen Wesen, die aus 
diesen drei Elementen bestehen, von denen jedes dreifach ist, mit der bildlichen Zahl Drei mal 
Drei bezeichnet werden, die zum Symbol geworden ist  für alle Körperformationen. Daher der 
Name der neunten Hülle, die der Materie gegeben wird. Jede materielle Ausdehnung, jede 
Kreislinie hatte bei den Pythagoräern als repräsentatives Zeichen die Zahl Neun; der die 
Eigenschaft dieser Zahl beobachtet hatte, sich bei jeder Multiplikation unaufhörlich und 
vollständig zu reproduzieren; Dadurch wird dem Geist ein sehr eindrucksvolles Sinnbild der 
Materie geboten, die vor unseren Augen unaufhörlich zusammengesetzt wird, nachdem sie 
tausend Zersetzungen durchlaufen hat. 



Die Nummer neun war den Sphären und Musen gewidmet. Es ist das Zeichen jedes Umfangs; 
denn ein Kreis von 360 Grad ist gleich 9, also 3 + 6 + 0 = 9. Dennoch betrachteten die Alten diese 
Zahl mit einer Art Schrecken: Sie hielten sie für ein schlechtes Omen; als Symbol der 
Vielseitigkeit, des Wandels und Sinnbild der Zerbrechlichkeit menschlicher Angelegenheiten. 
Deshalb mieden sie alle Zahlen, in denen eine Neun vorkommt, und hauptsächlich 81, das 
Produkt von 9 multipliziert mit sich selbst, und dessen Addition 8 + 1 wiederum die Zahl 9 ergibt. 

So wie die Zahl 6 das Symbol der Erdkugel war, beseelt von einem göttlichen Geist, 
symbolisierte die Zahl 9 die Erde unter dem Einfluss des bösen Prinzips; und dann inspirierte ihn 
der Terror. Dennoch symbolisiert die Zahl 9 nach Ansicht der Kabbalisten das Zeugungsei oder 
das Bild eines kleinen kugelförmigen Wesens, aus dessen Unterseite der Lebensgeist zu fließen 
scheint. 

Das Ennead bedeutet eine Ansammlung von 9 Dingen oder Personen und ist das erste Quadrat 
ungleicher Zahlen. 

Jeder kennt die einzigartigen Eigenschaften der Zahl 9, die, multipliziert mit sich selbst oder 
einer anderen Zahl, ein Ergebnis ergibt, dessen Endsumme immer 9 ist oder immer durch 9 
teilbar ist. 

Neun, multipliziert mit jeder der gewöhnlichen Zahlen, ergibt eine arithmetische Folge, deren 
jedes aus zwei Ziffern bestehende Glied eine bemerkenswerte Tatsache darstellt; Zum Beispiel: 

1. . . 2. . . 3. . . 4. . . 5. . . 6. . . 7. . . 8. . . 9. . 10 

9. . 18. . 27. . 36. . 45. . 54. . 63. . 72. . 81. . 90 

Die erste Zahlenreihe gibt die reguläre Reihe von 1 bis 10 an. 

Der zweite gibt diese Zeile doppelt wieder; Zuerst aufsteigend, von der ersten Zahl von 18, und 
dann zurück von der zweiten Zahl von 81. 

Aus der merkwürdigen Tatsache folgt, dass die Hälfte der Zahlen, aus denen diese Folge 
besteht, in umgekehrter Reihenfolge die Zahlen der zweiten Hälfte darstellt: 

  9. . .18. . 27. . 36. . 45 = 135 = 9. . und 1 + 3 + 5 = 45 = 9 

  90. . 81. . 72. . 63. . 54 = 360 = 9 

  — — — — — —— — 

  99 99 99 99 99 495 = 18 = 9 

Also 92 = 81. . . 812 = 6561 = 18 = 9 . . . 9 × 2 = 18. . . 182 = 324 = 9. 

 9 × 3 = 27. . . 272 = 729 = 18 = 9. . . 9 × 4 = 36. . . 362 = 1296 = 18 = 9. 

Und so mit jedem Vielfachen von 9 – sagen wir 45, 54, 63, 72 usw. Also 9 × 8 = 72. . . 722 = 5184 = 
18 = 9. 

 

 

 

 



Und weiter: 

  18 27 36 72 

  18 27 36 72 

—— — —— —— 

  144 = 9 189 = 18 = 9 216 = 9 144 = 9 

  18 = 9 54 = 9 108 = 9 504 = 9 

—— — —— — — —— — —— — 

324 = 9 ... 18 = 9 729 = 18= 9 1296 = 18 = 9 5184 = 18 = 9 

  108 

  108 

—— 

  864 = 18 

108 = 9 

–––– 

11664 = 18 = 9 

 

Und so die Würfel: 

272 = 729 × 729 = 18 = 9 182 = 324 = 9 92 = 81 812 = 6561 = 18 = 9 

729 324 6561 

—— —— —— 

6561 = 18 = 9 1296 = 18 = 9 6561 = 18 = 9 

1458 = 18 = 9 648 = 18 = 9 39366 = 27 = 9 

5103 = 9 972 = 18 = 9 32805 = 18 = 9 

  39366 = 27 = 9 

——– –—— ——— 

531441 = 18 = 9 104976 = 27 = 9 43.046.721 = 27 = 9 

Die Zahl 10 oder Denar ist das Maß für alles; und reduziert multiplizierte Zahlen auf Eins. Es 
enthält alle numerischen und harmonischen Beziehungen sowie alle Eigenschaften der 
vorangehenden Zahlen und schließt den Abakus oder die Tabelle des Pythagoras ab. Für die 
Mysteriösen Gesellschaften verkörperte diese Zahl die Gesamtheit aller Wunder des 
Universums. Sie schrieben es so: q, das heißt Einheit in der Mitte von Null, als Mittelpunkt eines 
Kreises oder Symbol der Gottheit. Sie sahen in dieser Figur alles, was zum Nachdenken führen 
sollte: das Zentrum, den Strahl und den Umfang, die ihnen Gott, den Menschen und das 
Universum repräsentierten. 



Diese Zahl war unter den Weisen ein Zeichen der Eintracht, der Liebe und des Friedens. Für 
Freimaurer ist es ein Zeichen der Einigkeit und des guten Glaubens; weil es durch das 
Zusammenlegen zweier Hände oder durch den Griff des Meisters ausgedrückt wird, wenn die 
Anzahl der Finger 10 ergibt: und es wurde durch die Tetraktys von Pythagoras dargestellt. 

Die Zahl 12 wird wie die Zahl 7 in der Verehrung der Natur gefeiert. Die beiden berühmtesten 
Unterteilungen des Himmels, die durch 7, also die der Planeten, und die durch 12, also die der 
Tierkreiszeichen, finden sich auf den religiösen Denkmälern aller Menschen der Antike. sogar bis 
in die entlegensten Regionen des Ostens. Obwohl Pythagoras nicht von der Zahl 12 spricht, ist 
sie eine heilige Zahl. Es ist das Bild des Tierkreises; und folglich die der Sonne, die darüber 
herrscht. 

Dies sind die alten Vorstellungen in Bezug auf die Zahlen, die so oft in der Freimaurerei 
vorkommen; und richtig verstanden, wie die alten Weisen sie verstanden haben, enthalten sie 
viele wichtige Lektionen. 

Bevor wir mit der letzten Lektion der freimaurerischen Philosophie beginnen, werden wir einen 
Moment warten, um Ihnen die christlichen Interpretationen der Blauen Grade zu wiederholen. 

Im ersten Grad, sagten sie, seien drei Symbole anzuwenden. 

1. Der Mensch war nach dem Sündenfall nackt und wehrlos gegenüber dem gerechten Zorn der 
Gottheit zurückgeblieben. Anfällig für das Böse, taumelte die Menschheit blindlings weiter in die 
dichte Dunkelheit des Unglaubens, gefesselt durch den starken Seilzug des natürlichen und 
sündigen Willens. Auf moralische Korruption folgte körperliches Elend. Not und Elend überfielen 
die Erde. Krieg, Hungersnot und Seuchen füllten das Maß des Bösen, und über die scharfen 
Feuersteine des Unglücks und des Elends wurde der Mensch mit nackten und blutenden Füßen 
geschmückt. Dieser Zustand der Blindheit, des Elends, des Elends und der Knechtschaft, aus 
dem der Erlöser kam, um die Welt zu retten, wird durch den Zustand des Kandidaten 
symbolisiert, wenn er zum ersten Mal vor die Tür der Loge gebracht wird. 

2. Ungeachtet des Todes des Erlösers kann der Mensch nur durch Glauben, Reue und 
Reformation gerettet werden. Um Buße zu tun, muss er den scharfen Stich des Gewissens und 
der Reue spüren, wie ein Schwert, das seine Brust durchbohrt. Sein Vertrauen in seinen Führer, 
dem er folgen und keine Gefahr fürchten soll; sein Vertrauen in Gott, zu dem er sich bekennen 
muss; und die Spitze des Schwertes, das gegen seine nackte linke Brust über dem Herzen 
gedrückt wird, sind ein Symbol für den Glauben, die Reue und die Reformation, die notwendig 
sind, um ihn an das Licht eines Lebens in Christus dem Gekreuzigten zu bringen. 

3. Nachdem er Buße getan und sich gebessert hat und sich durch ein festes Versprechen und 
eine Verpflichtung an den Dienst Gottes gebunden hat, scheint das Licht der christlichen 
Hoffnung in die Dunkelheit des Herzens des demütigen Büßers und lodert auf seinem Weg zum 
Himmel. Und dies wird dadurch symbolisiert, dass der Kandidat, nachdem er verpflichtet wurde, 
vom verehrungswürdigen Meister ans Licht gebracht wird, der darin ein Symbol des Erlösers ist 
und ihn so mit Hilfe der Brüder ans Licht bringt, wie Er es gelehrt hat Wort mit Hilfe der Apostel. 

Im zweiten Grad gibt es zwei Symbole: 

4. Der Christ übernimmt neue Pflichten gegenüber Gott und seinen Mitmenschen. Zu Gott, aus 
Liebe, Dankbarkeit und Verehrung und dem ängstlichen Wunsch, Ihm zu dienen und ihn zu 
verherrlichen; gegenüber seinen Mitmenschen von Freundlichkeit, Mitgefühl und Gerechtigkeit. 
Und diese Pflichtübernahme, dieses Eingehen auf gute Werke wird durch die Verpflichtung des 
Kameraden symbolisiert;  



Dadurch steigt er, als Lehrling lediglich zur Geheimhaltung verpflichtet und in der nordöstlichen 
Ecke der Loge angesiedelt, als Kamerad in die Gemeinschaft der Brüder ein und übernimmt die 
aktiven Pflichten eines guten Maurers. 

5. Der mit Gott versöhnte Christ sieht die Welt in einem neuen Licht. Dieses große Universum ist 
nicht länger eine bloße Maschine, die vor sechstausend oder sechzig Millionen Jahren 
aufgezogen und in Gang gesetzt wurde und danach aufgrund eines zu Beginn geschaffenen 
Gesetzes der Mechanik ohne weitere Sorgfalt oder Überlegungen für immer weiterlaufen konnte 
Teil der Gottheit; Aber jetzt ist es für ihn zu einer großen Emanation Gottes geworden, zum 
Produkt Seines Denkens, nicht zu einer bloß toten Maschine, sondern zu einem Ding des 
Lebens, über das Gott ständig wacht und dessen jede Bewegung unmittelbar durch Sein 
gegenwärtiges Handeln hervorgerufen wird. Das Gesetz der Harmonie ist die Essenz der Gottheit 
und wird jeden Moment neu in Kraft gesetzt. Und dies wird durch den unvollkommenen 
Unterricht im Fellow-Craft's Degree in den Naturwissenschaften und insbesondere in der 
Geometrie symbolisiert, der mit Gott selbst in der Vorstellung eines Freimaurers verbunden ist, 
weil derselbe Buchstabe, der im Osten hängt, ihn repräsentiert beide; und die Astronomie oder 
das Wissen über die Bewegungs- und Harmoniegesetze, die die Sphären beherrschen, ist nur 
ein Teil der umfassenderen Wissenschaft der Geometrie. Es wird so symbolisiert, weil hier, im 
Zweiten Grad, der Kandidat zunächst eine andere als moralische Unterweisung erhält. 

Es gibt auch zwei Symbole im dritten Grad, die mit der 3 im ersten und der 2 im zweiten die 7 
ergeben. 

6. Nachdem der Kandidat den ersten Teil der Zeremonie durchlaufen hat, stellt er sich vor, ein 
Meister zu sein; und ist überrascht, als ihm mitgeteilt wird, dass dies noch nicht der Fall ist und 
dass es ungewiss ist, ob dies jemals der Fall sein wird. Ihm wird von einem schwierigen und 
gefährlichen Weg erzählt, der ihm noch bevorsteht, und er wird darauf hingewiesen, dass es von 
dieser Reise abhängt, ob er ein Meister wird. Dies ist ein Symbol für das, was unser Erlöser zu 
Nikodemus sagte, dass er, auch wenn seine Moral über jeden Zweifel erhaben sein mag, nicht in 
das Himmelreich eintreten könne, wenn er nicht wiedergeboren würde; symbolisch sterben und 
wieder auf die Welt kommen, regeneriert, wie ein makelloses Kind. 

7. Die Ermordung Hirams, seine Beerdigung und seine Wiedererweckung durch den Meister sind 
Symbole sowohl für den Tod, die Beerdigung als auch für die Auferstehung von Hiram e Erlöser; 
und vom Tod und der Bestattung in Sünden des natürlichen Menschen und seiner 
Wiedererweckung zu einem neuen Leben oder seiner Wiedergeburt durch die direkte Handlung 
des Erlösers; nachdem es der Moral (symbolisiert durch den Griff des eingetretenen Lehrlings) 
und der Philosophie (symbolisiert durch den Griff des Mithandwerkers) nicht gelungen war, ihn 
zu erziehen. Der Griff des Löwen aus dem Hause Juda ist der starke, niemals zu brechende Griff, 
mit dem Christus, aus der königlichen Linie dieses Hauses, die gesamte Menschheit 
umklammert hat und sie in seinen weiten Armen so eng und fest umarmt liebevoll, während 
Brüder einander in den fünf Punkten der Gemeinschaft umarmen. 

Als eingetragene Lehrlinge und Mithandwerker wird den Freimaurern beigebracht, das 
lobenswerte Beispiel der Freimaurer nachzuahmen, die am Bau des Tempels König Salomos 
gearbeitet haben; und fest und tief in ihren Herzen die Grundsteine der Grundsätze, der 
Wahrheit, der Gerechtigkeit, der Mäßigung, der Standhaftigkeit, der Klugheit und der 
Nächstenliebe zu verankern, auf denen sie jenen christlichen Charakter errichten können, der 
allen Stürmen des Unglücks und allen Mächten und Versuchungen der Hölle standhält wird sich 
nicht durchsetzen;  



jene Gefühle und edlen Zuneigungen, die die angemessenste Ehrerbietung darstellen, die man 
dem großen Architekten und großen Vater des Universums erweisen kann, und die das Herz zu 
einem lebendigen Tempel machen, der ihm gebaut wurde: wenn die widerspenstigen 
Leidenschaften gezwungen werden, sich der Herrschaft und dem Maß zu unterwerfen , und ihre 
Exzesse werden mit dem Hammer der Selbstbeherrschung niedergeschlagen; und wenn jede 
Handlung und jedes Prinzip durch das Maß der Weisheit, die Ebene der Demut und das Lot der 
Gerechtigkeit genau korrigiert und angepasst wird.  

Die beiden Säulen Jachin und Boas sind die Symbole dieses tiefen Glaubens und des 
unbedingten Vertrauens in Gott und den Erlöser, die die Stärke des Christen sind; und von jenen 
guten Werken, durch die allein dieser Glaube begründet und zur Erlösung wirksam und wirksam 
gemacht werden kann. 

Die drei Säulen, die die Loge tragen, sind Symbole für die HOFFNUNG eines Christen auf einen 
zukünftigen Zustand des Glücks; GLAUBE an die Verheißungen und den göttlichen Charakter 
und die Mission des Erlösers; und wohltätiges Urteil anderer Männer. 

Die drei Mörder von Khir-Om symbolisieren Pontius Pilatus, Kaiphas, den Hohepriester, und 
Judas Iskariot. Die drei Schläge, die ihm zugefügt wurden, sind der Verrat des Letzteren, die 
Verweigerung des römischen Schutzes durch Pilatus und die Verurteilung durch den 
Hohepriester. Sie symbolisieren auch den Schlag aufs Ohr, die Geißelung und die Dornenkrone. 
Die zwölf Gefährten, die auf die Suche nach dem Leichnam geschickt wurden, sind die zwölf 
Jünger, die zweifeln, ob sie glauben sollen, dass der Erlöser von den Toten auferstehen würde. 

Das angeblich verlorene Wort des Meisters symbolisiert den christlichen Glauben und die 
christliche Religion, die angeblich zerschlagen und zerstört worden sein sollen, als der Erlöser 
gekreuzigt wurde, nachdem Iskariot ihn verraten hatte und Petrus ihn verlassen hatte und als die 
anderen Jünger an seiner Wiedererweckung zweifelten von den Toten; sondern der aus Seinem 
Grab aufstieg und schnell über die zivilisierte Welt floss; und so wurde gefunden, was verloren 
gehen sollte. Es symbolisiert auch den Erlöser selbst; das WORT, das im Anfang war – das war 
bei Gott, und das war Gott; das Wort des Lebens, das Fleisch wurde und unter uns wohnte und 
verloren gehen sollte, während er drei Tage lang im Grab lag und seine Jünger „die Schrift noch 
nicht kannten, dass er von den Toten auferstehen musste“. „Und sie zweifelten, als sie davon 
hörten, und waren erstaunt und erschrocken und zweifelten immer noch, als Er unter ihnen 
erschien. 

Der Akazienstrauch an der Spitze des Grabes von Khir-Om ist ein Symbol der Auferstehung und 
Unsterblichkeit. 

Das sind die Erklärungen unserer christlichen Brüder; Sie haben, wie alle anderen Freimaurer, 
Anspruch auf eine respektvolle Gegenleistung. 

ABSCHLUSSANLEITUNG 

Es gibt keinen Anspruch auf Unfehlbarkeit in der Freimaurerei. Es steht uns nicht zu, einem 
Menschen vorzuschreiben, was er glauben soll. Bisher haben wir uns bei der Unterweisung in 
den verschiedenen Graden darauf beschränkt, Ihnen die großen Gedanken vorzustellen, die in 
den verschiedenen Zeitaltern der Welt zum Ausdruck gekommen sind, und es Ihnen überlassen, 
selbst über die Orthodoxie oder Heterodoxie jedes einzelnen zu entscheiden und was auch 
immer Anteil der Wahrheit, falls vorhanden, jeweils enthalten.  

 



Wir werden in dieser abschließenden philosophischen Unterweisung keinen anderen Weg 
einschlagen; in dem wir vorschlagen, uns mit den höchsten Fragen zu befassen, die jemals den 
menschlichen Geist beschäftigt haben: mit der Existenz und der Natur eines Gottes, mit der 
Existenz und der Natur der menschlichen Seele und mit den Beziehungen zwischen dem 
göttlichen und dem menschlichen Geist mit dem bloß materiellen Universum. Es kann keine 
Fragen geben, die für ein intelligentes Wesen wichtiger sind, keine, die für ihn ein direkteres und 
persönlicheres Interesse haben; und zu diesem letzten Wort der schottischen Freimaurerei 
laden wir Sie ein, ernsthaft und aufmerksam darüber nachzudenken. Und da das, was wir jetzt 
sagen werden, nur die Vervollständigung und Abrundung dessen sein wird, was wir bereits in 
mehreren der vorangehenden Grade in Bezug auf das alte Denken und die alten Philosophien 
gesagt haben, hoffen wir, dass Sie es zur Kenntnis genommen und nicht vergessen haben unsere 
vorherigen Lektionen, ohne die dies unvollkommen und fragmentarisch erscheinen würde. 

Mit ihrer Idee, einen treuen und intelligenten Arbeiter zu belohnen, indem man ihm Wissen über 
das Wahre Wort vermittelt, hat die Freimaurerei eine sehr große Wahrheit verewigt, denn sie 
beinhaltet die These, dass die Vorstellung, die sich ein Mensch von Gott macht, immer die 
wichtigste ist Element in seiner spekulativen Theorie des Universums und in seinem besonderen 
praktischen Aktionsplan für die Kirche, den Staat, die Gemeinschaft, die Familie und sein 
eigenes individuelles Leben. Es wird immer einen großen Unterschied im Verhalten eines Volkes 
in Krieg oder Frieden machen, ob es glaubt, dass der Höchste Gott eine grausame Gottheit ist, 
die Freude an Opfern und Blut hat, oder ein Gott der Liebe; und die spekulative Theorie eines 
Einzelnen über die Art und das Ausmaß der Regierung Gottes sowie über die Natur und Realität 
seines eigenen freien Willens und der daraus resultierenden Verantwortung muss einen großen 
Einfluss auf die Gestaltung seines Lebens- und Gesprächsverlaufs haben. 

Wir sehen jeden Tag den enormen Einfluss der populären Vorstellung von Gott. Alle großen 
historischen Zivilisationen der Menschheit sind aus den nationalen Ideen entstanden, die von 
Gott geformt wurden; oder waren eng mit diesen Ideen verbunden. Die populäre Theologie, die 
zunächst nur eine abstrakte Idee in den Köpfen der Philosophen ist, zeigt sich nach und nach in 
den Gesetzen und in den Strafen für Verbrechen, in den Kirchen, den Zeremonien und 
Sakramenten, den Festen und den Fasten, die Hochzeiten, die Taufen und die Beerdigungen, in 
den Krankenhäusern, den Hochschulen, den Schulen und allen sozialen 
Wohltätigkeitsorganisationen, in den Beziehungen von Mann und Frau, Eltern und Kind, in der 
täglichen Arbeit und im Alltag y Gebet eines jeden Mannes. 

Während die Welt in ihrer Entwicklung zunimmt, wächst sie zwangsläufig über ihre alten 
Vorstellungen von Gott hinaus, die nur vorübergehend und provisorisch waren. Ein Mann, der 
eine höhere Vorstellung von Gott hat als seine Umgebung und der leugnet, dass seine 
Vorstellung Gott ist, wird von Männern, die in Wirklichkeit weit weniger an einen Gott glauben als 
er, höchstwahrscheinlich als Atheist bezeichnet. So wurden die Christen, die sagten, die 
heidnischen Götzen seien keine Götter, vom Volk als Atheisten angesehen und 
dementsprechend hingerichtet; und Jesus von Nazareth wurde von den Juden als ungläubiger 
Gotteslästerer gekreuzigt. 

Es gibt einen bloß formalen Atheismus, der eine Verleugnung Gottes in formaler Hinsicht, aber 
nicht in Wirklichkeit darstellt. Ein Mann sagt: Es gibt keinen Gott; das heißt, kein Gott, der aus 
sich selbst hervorgegangen ist oder der nie entstanden ist, sondern immer WAR und WAR, der 
die Ursache der Existenz ist, der der Geist und die Vorsehung des Universums ist; und so weisen 
die Ordnung, Schönheit und Harmonie der Welt der Materie und des Geistes nicht auf einen 
Plan oder Zweck der Gottheit hin. Aber, sagt er, die NATUR – und meint damit die Gesamtheit der 
Existenz –, die mächtig, aktiv, weise und gut ist;  



Die Natur ist aus sich selbst entstanden oder war und war schon immer die Ursache ihrer 
eigenen Existenz, der Geist des Universums und die Vorsehung ihrer selbst. Es gibt 
offensichtlich einen Plan und Zweck, durch den Ordnung, Schönheit und Harmonie zustande 
gebracht werden; aber das alles ist der Plan und Zweck der Natur. 

In solchen Fällen ist die absolute Verleugnung Gottes nur formal und nicht real. Die 
Eigenschaften Gottes werden anerkannt und als real bestätigt; und es ist nur eine 
Namensänderung, den Besitzer dieser Eigenschaften „Natur“ und nicht „Gott“ zu nennen. Die 
eigentliche Frage ist, ob solche Eigenschaften existieren, wie wir Gott nennen; und nicht, mit 
welchem besonderen Namen wir die Eigenschaften bezeichnen sollen. Ein Mensch könnte die 
Gesamtheit dieser Eigenschaften Natur nennen; ein anderer: Himmel; ein dritter, Universum, ein 
vierter, Materie; ein fünfter, Geist; ein Sechster, Gott, Theos, Zeus, Alfadir, Allah oder was ihm 
gefällt. Alle gaben die Existenz des Wesens, der Macht oder des ENS zu, die unterschiedlich 
benannt wurden. Der Name ist von geringster Bedeutung. 

Echter Atheismus ist die Leugnung der Existenz eines Gottes, der Realität aller möglichen 
Vorstellungen von Gott. Es leugnet, dass es einen Geist, eine Intelligenz oder ein ENS gibt, das 
die Ursache und Vorsehung des Universums und eines Dings oder einer Existenz, einer Seele, 
eines Geistes oder eines Wesens ist, das absichtlich oder intelligent Ordnung, Schönheit und 
Harmonie hervorbringt es und die darin enthaltenen konstanten und regelmäßigen 
Betriebsmodi. Es muss zwangsläufig bestritten werden, dass es irgendein Gesetz, eine Ordnung 
oder eine Harmonie oder eine konstante Funktionsweise in der Welt gibt; Denn es ist für ein 
menschliches Geschöpf völlig unmöglich, sich eines dieser Dinge vorzustellen, so sehr es auch 
vorgeben mag, es sei denn als Folge der Tätigkeit der Intelligenz. das ist in der Tat das sonst 
unbekannte Ding, dessen Existenz diese allein beweisen; anders als als Ursache davon 
überhaupt nichts; ein Muttername für die völlig unerkennbare Ursache davon. 

Der wahre Atheist muss die Existenz der Eigenschaften Gottes leugnen, leugnen, dass es 
irgendeinen Geist des oder im Universum gibt, irgendeine selbstbewusste Vorsehung, überhaupt 
irgendeine Vorsehung. Er muss leugnen, dass es irgendein Wesen oder eine Ursache endlicher 
Dinge gibt, das selbstbewusst mächtig, weise, gerecht, liebevoll und sich selbst und seiner 
eigenen Natur treu ist. Er muss leugnen, dass es im Universum oder irgendeinem Teil davon 
einen Plan gibt. Er muss entweder davon ausgehen, dass die Materie ewig ist oder dass sie 
selbst entstanden ist, was absurd ist, oder dass sie von einer Intelligenz oder zumindest von 
einer Ursache entstanden ist; und dann gab er es vor Gott zu. 

Zweifellos liegt es außerhalb unserer Möglichkeiten, sich vorzustellen, wie die Materie entstand, 
wie sie zu sein begann, im Raum, wo zuvor nichts oder nur Gott war. Aber es liegt ebenso 
außerhalb der Reichweite unserer Fähigkeiten, es sich ewig und ohne Ursprung vorzustellen. Es 
für ewig zu halten, ohne Gedanken oder Willen; dass die spezifischen Formen davon, der 
Samen, das Gestein, der Baum, der Mensch, das Sonnensystem, alle ohne vorausschauende 
Planung oder Entstehung entstanden sind, durch „Zufall“ oder „das zufällige Zusammentreffen 
von Atomen“ der Materie, die keine hat Gedanke oder Wille; und dass sie keinen Verstand, 
keinen Plan, keinen Zweck, keine Vorsehung andeuten, ist absurd. Es geht nicht darum, die 
Existenz dessen zu leugnen, was wir unter Geist, Plan, Absicht, Vorsehung verstehen; aber 
darauf zu bestehen, dass diese Worte eine andere Bedeutung haben sollen als die, die die 
Menschheit jemals mit ihnen verbunden hat: etwas Unbekanntes bedeuten, für das die 
Menschheit keinen Namen hat, weil sie von so etwas keine mögliche Vorstellung hat. Entweder 
gab es so etwas wie einen „Plan“ nie und das Wort ist Unsinn, oder das Universum existiert in 
Übereinstimmung mit einem Plan.  



Das Wort bedeutete nie etwas anderes als das, was das Universum zeigt, und kann es auch nie 
bedeuten. So auch mit dem Wort „Zweck“; so auch mit dem Wort „Vorsehung“. Sie bedeuten 
nichts oder nur das, was das Universum beweist. 

Es stellte sich bald heraus, dass dies die Leugnung einer bewussten Macht, der Ursache des 
Menschen und seines Lebens, einer Vorsehung oder eines Geistes und einer Intelligenz war Den 
Menschen in Bezug auf die Welt und die Welt in Bezug auf den Menschen anzuordnen, würde 
weder die instinktiven Wünsche der menschlichen Natur befriedigen noch den Tatsachen der 
materiellen Natur Rechnung tragen. Es ließ nicht lange auf sich warten, wenn jemals gesagt 
wurde, dass das Universum in der geistlosen Leere triebe und weder es selbst noch irgendein 
Geist innerhalb oder außerhalb davon wüsste, woher, wohin oder wo es sich aufhalte; dieser 
Mann trieb durch das Universum und wusste kaum etwas über seinen Aufenthaltsort, nichts 
über sein Woher oder Ob; dass es keinen Geist, keine Vorsehung, keine Macht gab, die etwas 
Besseres wüsste; nichts, was den Menschen in seinem Treiben leitete und lenkte, oder das 
Universum in der wogenden Zeitverschwendung. Um Mann und Frau zu sagen: „Dein 
Heldentum, deine Tapferkeit, deine Selbstverleugnung – all das wird zunichte gemacht: Dein 
Adel wird dir nichts nützen; du wirst sterben, und dein Adel wird der Menschheit keinen Dienst 
erweisen; denn in all diesen Dingen gibt es weder einen Plan noch eine Ordnung; alles kommt 
und geht durch das zufällige Zusammentreffen von Atomen;“ hat den menschlichen Geist nicht 
lange befriedigt und wird es auch nie werden. 

Es stimmt, die Theorie des Atheismus wurde geäußert. Es heißt: „Der Tod ist das Ende. Dies ist 
eine Welt ohne Gott. Du bist ein Körper ohne Seele. Es gibt ein Hier, aber kein Jenseits für dich. 
eine Erde, aber keinen Himmel. Stirb und kehre zu deinem Staub zurück. Der Mensch besteht 
aus Knochen, Blut, Eingeweiden und Gehirn; Geist ist Materie: Im Gehirn gibt es keine Seele, 
nichts als Nerven. Wir können bis zu einem kleinen Stern im Nebel des Oriongürtels sehen; So 
weit entfernt, dass das Licht tausend Millionen Jahre brauchen wird, um von dort zur Erde zu 
gelangen, und zwar mit einer Geschwindigkeit von zwölf Millionen Meilen pro Minute. Auf dieser 
Seite gibt es keinen Himmel: Sie sehen durch und durch: Es gibt keinen Himmelsfleck; und 
glauben Sie, dass es noch etwas darüber hinaus gibt? und wenn ja, wann würden Sie es 
erreichen? Es gibt keine Vorsehung. Die Natur ist eine zufällige Ansammlung von Atomen; Der 
Gedanke ist eine zufällige Funktion der Materie, ein zufälliges Ergebnis eines zufälligen 
Ergebnisses, ein zufälliger Schuss aus der großen Windkanone des Universums, versehentlich 
geladen, willkürlich gerichtet und zufällig abgefeuert. Dinge passieren; sie sind nicht arrangiert. 
Es gibt Glück und Unglück; aber es gibt keine Vorsehung. Stirb zu Staub!“ Befriedigt dies alles 
den menschlichen Instinkt der Unsterblichkeit, der uns immer wieder mit unaussprechlicher 
Sehnsucht danach sehnt, uns wieder mit unseren Lieben zu verbinden, die vor uns gegangen 
sind, und mit der Menschheit, um das ewige Leben zu erlangen? Befriedigt es unseren 
gewaltigen Hunger und Durst nach Unsterblichkeit, unser ängstliches Verlangen, der ewigen 
Ursache aller Dinge näher zu kommen und mehr darüber zu erfahren? 

Die Menschen könnten sich nie mit dem Glauben zufrieden geben, dass es keinen Geist gibt, der 
für den Menschen denkt, kein Gewissen, das ewige Gesetze erlässt, kein Herz, das diejenigen 
liebt, die nichts auf der Erde liebt oder für die sich nichts interessiert, und keinen Willen des 
Universums, die Nationen auf dem Weg zu ordnen von Weisheit, Gerechtigkeit und Liebe. Die 
Geschichte ist es nicht – Gott sei Dank! Wir wissen, dass dies nicht der Fall ist – das zufällige 
Zusammentreffen von Ereignissen oder die Natur der Atome.  

 



Wir können nicht glauben, dass es in der Natur keinen Plan und keinen Zweck gibt, der unser 
Hinausgehen und Hereinkommen steuert: dass es ein mächtiges Gehen gibt, das aber 
nirgendwohin führt; dass alle Schönheit, Weisheit, Zuneigung, Gerechtigkeit und Moral in der 
Welt ein Zufall ist und morgen enden könnte. 

Überall auf der Welt gibt es Heldentum, das nicht erwidert oder mit Elend bezahlt wird; Laster 
auf Thronen, Korruption an hohen Stellen, Adel in Armut oder sogar in Ketten, die sanfte Hingabe 
einer Frau, die durch brutale Vernachlässigung oder noch brutaleren Missbrauch und Gewalt 
belohnt wird; überall Not, Elend, Überarbeitung und Unterlohn. Fügen Sie dazu die hinzu 

Das Glaubensbekenntnis des Atheisten: ein Körper ohne Seele, eine Erde ohne Himmel, eine 
Welt ohne Gott; und was für ein Pandämonium würden wir aus dieser Welt machen! 

Der Intellekt des Atheisten würde überall Materie finden; aber keinen verursachenden und 
versorgenden Geist: Sein moralischer Sinn würde keinen gerechten Willen finden, keine 
Schönheit moralischer Exzellenz, kein Gewissen, das Gerechtigkeit in das unveränderliche 
Gesetz des Rechts bringt, keine spirituelle Ordnung oder spirituelle Vorsehung, sondern nur 
materielles Schicksal und Zufall. Seine Zuneigung würde nur begrenzte Dinge zum Lieben 
finden; und für sie sind die Toten, die geliebt wurden und die gestern gestorben sind, wie der 
Regenbogen, der gestern Abend einen Augenblick lebte und dann verging. Seine Seele, die durch 
das weite Nichtswesen fliegt und die Dunkelheit mit ihren Flügeln spürt, auf der Suche nach der 
Seele von allem, die gleichzeitig Vernunft, Gewissen und das Herz von allem ist, was ist, würde 
keinen Gott finden, sondern ein Universum voller Unordnung; kein Unendliches, kein Grund, 
kein Gewissen, kein Herz, keine Seele der Dinge; nichts zu verehren, zu achten, zu lieben, 
anzubeten, darauf zu vertrauen; sondern nur eine hässliche Kraft, die uns fremd und fremd ist, 
die diejenigen niederschlägt, die wir lieben, und uns zu bloßen Würmern im heißen Sand der 
Welt macht. Keine Stimme würde von der Erde sprechen, um ihn zu trösten. Es ist eine 
grausame Mutter, diese große Erde, die ihre Jungen verschlingt – eine Macht und nichts weiter. 
Aus dem Himmel würde keine freundliche Vorsehung mit all ihren tausend Sternenaugen 
lächeln; und in Stürmen stach eine bösartige Gewalt mit ihrem Blitzschwert in die Dunkelheit ein 
und suchte nach Menschen zu morden. 

Kein Mensch war jemals damit zufrieden und kann auch nie damit zufrieden sein. Der Beweis 
Gottes ist so tief in die Natur eingeprägt und so tief in das Gefüge der menschlichen Seele 
eingeflochten, dass der Atheismus nie zu einem Glauben geworden ist, obwohl er manchmal die 
Form einer Theorie angenommen hat. Religion ist für den Menschen etwas Natürliches. 
Instinktiv wendet er sich an Gott, verehrt ihn und verlässt sich auf ihn. In der Mathematik des 
Himmels, geschrieben in wunderschönen Feuerdiagrammen, sieht er Gesetz, Ordnung, 
Schönheit, Harmonie ohne Ende; in der Ethik der kleinen Nationen, die die Ameisenhaufen 
bewohnen, sieht er dasselbe; In der gesamten Natur, ob belebt oder unbelebt, sieht er die 
Beweise eines Plans, eines Willens, einer Intelligenz und eines Gottes – eines Gottes, der sowohl 
gütig und liebevoll als auch weise und barmherzig und nachsichtig sowie mächtig ist. 

Für den Menschen, der vom materiellen Universum umgeben ist und sich des Einflusses 
bewusst ist, den seine materielle Umgebung auf sein Schicksal und sein gegenwärtiges 
Schicksal ausübt; – für den Menschen, der immer mit der Pracht des Sternenhimmels, dem 
regelmäßigen Lauf der Jahreszeiten und den Phänomenen konfrontiert ist von Sonnenaufgang 
und Mondaufgang und all den Beweisen von Intelligenz und Absicht, die ihn überall drängten und 
überwältigten, tauchten alle erdenklichen Fragen nach der Natur und Ursache dieser 
Phänomene ständig auf, verlangten nach Lösung und ließen sich nicht unbeantwortet 
wegschicken.  



Und immer noch, nach Ablauf der Jahrhunderte, drängen sich dieselben großen Fragen auf den 
menschlichen Geist und fordern eine Lösung – vielleicht fordern sie sie immer noch vergeblich. 

Als der Mensch in die Zeit vordrang, in der er aufgehört hatte, die einzelnen Teile und 
individuellen Kräfte des Universums als Götter zu betrachten, und als er dazu kam, es als 
Ganzes zu betrachten, kam ihm diese Frage als eine der frühesten in den Sinn und bestand 
darauf Die Antwort lautete: „Existiert dieses materielle Universum aus sich selbst oder wurde es 
erschaffen?“ Ist es ewig oder hat es seinen Ursprung?“ 

Und dann drängten sich nacheinander folgende weitere Fragen auf den menschlichen Geist: 

„Ist dieses materielle Universum eine bloße Ansammlung zufälliger Kombinationen von Materie, 
oder ist es das Ergebnis und die Arbeit der Intelligenz, die nach einem Plan handelt? 

„Wenn es eine solche Intelligenz gibt, was und wo ist sie? Ist das materielle Universum selbst ein 
intelligentes Wesen? Ist er wie ein Mensch, ein Körper und eine Seele? Wirkt die Natur auf sich 
selbst, oder gibt es eine Ursache jenseits von ihr, die auf sie einwirkt? 

„Wenn es einen persönlichen Gott gibt, der vom materiellen Universum getrennt ist und alle 
Dinge erschaffen hat, selbst ungeschaffen, ist er dann körperlich oder unkörperlich, materiell 
oder spirituell, die Seele des Universums oder völlig getrennt davon? und wenn Er Geist ist, was 
ist dann Geist? 

„War diese höchste Gottheit vor der Schöpfung aktiv oder ruhig? und wenn er während einer 
früheren Ewigkeit ruhig war, welche Notwendigkeit seiner Natur bewegte ihn schließlich dazu, 
eine Welt zu erschaffen? Oder war es eine Laune der Mutter, die keine Motivation hatte? 

„Existierte die Materie koexistierend mit Ihm oder wurde sie vollständig von ihm aus dem Nichts 
erschaffen? Hat Er sie erschaffen, oder hat Er sie nur geformt und geformt und geformt und ein 
bereits existierendes Chaos geschaffen, das mit Ihm koexistierte?“ 

„Hat die Gottheit die Materie direkt erschaffen, oder war die Schöpfung das Werk 
minderwertiger Gottheiten, Emanationen von Ihm selbst? 

„Wenn Er gut und gerecht ist, dann hat Er, alles vorhersehend, Kummer und Böses zugelassen, 
und wie kann man mit Seiner Güte und Weisheit den Wohlstand des Lasters und das Unglück 
der Tugend in dieser Welt in Einklang bringen?“ 

Und dann tauchten, was den Menschen selbst betrifft, diese anderen Fragen wieder auf, so wie 
sie uns alle immer wieder beschäftigen: 

„Was denkt in uns? Ist das Denken das bloße Ergebnis materieller Organisation? Oder gibt es in 
uns eine Seele, die getrennt vom Körper denkt und in ihm wohnt? Wenn letzteres der Fall ist, ist 
es ewig und ungeschaffen? und wenn nicht, wie wurde es erstellt? Unterscheidet es sich von 
Gott oder ist es eine Emanation von Ihm? Ist es von Natur aus unsterblich oder nur so, weil Gott 
es so gewollt hat? Soll es zu Ihm zurückkehren und mit Ihm verschmolzen werden oder soll es 
jemals getrennt von Ihm mit seiner gegenwärtigen Identität existieren? 

„Wenn Gott alles, was geschieht, vorhergesehen und arrangiert hat, wie hat der Mensch dann 
wirklich einen freien Willen oder die geringste Kontrolle über die Umstände? Wie kann etwas 
gegen den Willen der unendlichen Allmacht getan werden? Und wenn alles nach diesem Willen 
geschieht, wie kann es dann etwas Falsches oder Übel geben, das die Unendliche Weisheit und 
Unendliche Macht nicht verhindern will? 



„Was ist die Grundlage des Sittengesetzes? Hat Gott es aus Gefallen Seiner eigenen Mutter 
erlassen? Und wenn ja, kann Er es dann nicht wiederholen, wenn es Ihm gefällt? Wer kann uns 
versichern, dass er es nicht wiederholen und das Richtige nicht zum Unrecht und die Tugend 
zum Laster machen wird? Oder ist das moralische Gesetz eine Notwendigkeit seiner Natur? und 
wenn ja, wer hat es durchgeführt? und behauptet das nicht eine Macht, wie die alte 
Notwendigkeit, die der Gottheit überlegen ist?“ 

Und unmittelbar darauf folgte die große Frage nach dem Jenseits, nach einem anderen Leben, 
nach dem Schicksal der Seele; und die tausend anderen begleitenden und untergeordneten 
Fragen zu Materie, Geist, Zukunft und Gott, die seit Anbeginn der Welt alle Systeme der 
Philosophie, aller Metaphysik und aller Theologie hervorgebracht haben. 

Was der alte philosophische Geist zu diesen großen Fragen dachte, wissen wir bereits y, bis zu 
einem gewissen Grad, entwickelt. Wir haben uns bemüht, Sie mit der Emanationslehre der 
Gnostiker und des Orients vertraut zu machen. Wir haben Sie den Kabbalisten, den Essenern 
und dem Juden Philo gegenübergestellt. Wir haben gezeigt, dass und wie ein Großteil der alten 
Mythologie von den täglich und jährlich wiederkehrenden Phänomenen des Himmels abgeleitet 
wurde. Wir haben Ihnen die alten Vorstellungen gezeigt, mit denen sie versuchten, sich die 
Existenz und Verbreitung des Bösen zu erklären; und wir haben Ihnen bis zu einem gewissen 
Grad ihre metaphysischen Vorstellungen über die Natur der Gottheit mitgeteilt. Es bleibt noch 
viel mehr zu tun, als in unserer Macht steht. 

Wir stehen am tosenden Ufer des großen Ozeans der Zeit. 

Vor uns erstreckt sich die wogende Wüste der grenzenlosen Vergangenheit; und seine Wellen, 
die an den glitzernden Abhängen des gelben Sandes zu unseren Füßen rollen, bringen uns hin 
und wieder aus den Tiefen dieses grenzenlosen Ozeans eine Muschel oder ein paar Exemplare 
von Algen, die grob von ihren Stängeln gerissen wurden. ein runder Kieselstein; und das ist alles; 
all der riesigen Schätze des antiken Denkens, die dort begraben liegen, mit der mächtigen 
Hymne des grenzenlosen Ozeans, die für immer und ewig über ihnen donnert. 

Lasst uns noch einmal und zum letzten Mal am Ufer dieses großen Ozeans ein paar weitere 
Relikte der Vergangenheit sammeln und ihren mächtigen Stimmen lauschen, wie sie in 
fragmentarischer Musik, in gebrochenem und unterbrochenem Rhythmus und flüsternd 
erklingen uns alle aus dem großen Schoß der Vergangenheit. 

Riten, Glaubensbekenntnisse und Legenden drücken direkt oder symbolisch eine Leitidee aus, 
nach der die Mysterien des Seins in „Gottheit“ erklärt werden sollen. Die Feinheiten mythischer 
Genealogie sind eine praktische Anerkennung der mysteriösen Natur der allmächtigen Gottheit; 
Sie zeigen in ihren schönen, aber wirkungslosen Bildern die ersten Versuche des Geistes, mit der 
Natur zu kommunizieren: die Blumen, die die Fantasie vor die jugendlichen Schritte von Psyche 
streute, als sie sich zum ersten Mal auf die Suche nach dem unsterblichen Objekt ihrer Liebe 
machte. Theorien und Vorstellungen in all ihren Varianten von Wahrheit und Falschheit sind eine 
mehr oder weniger wirksame Maschinerie, die auf dasselbe Ziel ausgerichtet ist. Jede Religion 
war ihrem Ursprung nach eine embryonale Philosophie oder ein Versuch, das Unbekannte durch 
den Geist zu interpretieren; und erst als die Philosophie, die im Wesentlichen Fortschritt ist, 
über ihre ersten Errungenschaften hinauswuchs, wurde die Religion zu einer eigenständigen 
Sache, die die Vorstellungen, die die Philosophie aufgegeben hatte, als unabänderliche Dogmen 
schätzte. Von der Philosophie getrennt, wurde sie arrogant und phantastisch und behauptete, 
bereits erreicht zu haben, was ihr authentischerer Vertreter immer vergeblich anstrebte;  



und er entdeckte durch seine Einweihungen und Mysterien all das, was seiner kontrahierten 
Ansicht nach darauf abzielte, das Wohlergehen der Menschheit wiederherzustellen, die Mittel 
zur Reinigung und Sühne, Heilmittel gegen Krankheiten, Hilfsmittel zur Heilung der Störungen 
der Seele und zur Versöhnung der Menschheit Götter. 

Warum sollten wir versuchen, die Idee des Höchsten Geistes auf eine willkürliche Schranke zu 
beschränken oder jede Vorstellung von der Gottheit von den Grenzen der Wahrhaftigkeit 
auszuschließen, die, wenn sie unvollkommen und unzulänglich ist, vielleicht nur ein wenig 
besser ist als unsere Eigene? „Der Name Gottes“, sagt Hobbes, „wird nicht dazu verwendet, uns 
ihn vorzustellen, denn er ist unvorstellbar, sondern damit wir ihn ehren können.“ „Glaube an Gott 
und bete ihn an“, sagte der griechische Dichter, „aber erforsche ihn nicht; Die Nachforschungen 
sind erfolglos. Versuchen Sie nicht herauszufinden, wer Gott ist. denn durch den Wunsch, es zu 
wissen, beleidigst du den, der sich dafür entscheidet, unbekannt zu bleiben.“ „Wenn wir 
versuchen“, sagt Philo, „das Wesen des Absoluten Wesens zu erforschen, geraten wir in einen 
Abgrund der Ratlosigkeit; und der einzige Nutzen, der aus solchen Forschungen gezogen werden 
kann, ist die Überzeugung von ihrer Absurdität.“ 

Doch obwohl der Mensch die Beschaffenheit des Staubes, auf dem er tritt, nicht kennt, hat er es 
gewagt und wagt es immer noch, über die Natur Gottes zu spekulieren und in 
Glaubensbekenntnissen das Thema dogmatisch zu definieren, das im Rahmen seiner 
Fähigkeiten am wenigsten liegt; und sogar diejenigen zu hassen und zu verfolgen, die seine 
Ansichten nicht als wahr akzeptieren. 

Obwohl eine Kenntnis der göttlichen Essenz unmöglich ist, sind die diesbezüglichen 
Vorstellungen als Hinweise auf die intellektuelle Entwicklung interessant. Die Geschichte der 
Religion ist die Geschichte des menschlichen Geistes; und die dabei gebildete Vorstellung von 
der Gottheit steht immer in exaktem Zusammenhang mit ihren moralischen und intellektuellen 
Errungenschaften. 

Das eine ist der Index und das Maß des anderen. 

Die negative Vorstellung von Gott, die darin besteht, das Minderwertige und Endliche zu 
abstrahieren, ist laut Philo die einzige Möglichkeit, die Natur Gottes würdig zu erfassen. 
Nachdem wir die Vielfalt der Symbolik erschöpft haben, stellen wir die göttliche Größe der 
menschlichen Kleinheit gegenüber und verwenden scheinbar positive Ausdrücke wie 
„Unendlich“, „Allmächtig“, „Allweise“, „Allmächtig“, „Ewig“ und dergleichen; was in Wirklichkeit 
nur darauf hinausläuft, im Hinblick auf Gott jene Grenzen zu leugnen, die die Fähigkeiten des 
Menschen einschränken; und so bleiben wir mit einem Namen zufrieden, der lediglich ein 
konventionelles Zeichen ist und Eingeständnis unserer Unwissenheit. 

Das hebräische hwhy und das griechische To ON drückten abstrakte Existenz aus, ohne äußere 
Manifestation oder Entwicklung. Von derselben Natur sind die Definitionen: „Gott ist eine Kugel, 
deren Mittelpunkt überall ist und deren Umfang nirgends ist.“ „Gott ist der, der alles sieht, sich 
selbst unsichtbar“ und schließlich das von Proklos und Hegel – „das To mh Ñn – das, was keine 
äußere und positive Existenz hat.“ Die meisten sogenannten Ideen oder Definitionen des 
„Absoluten“ sind nur eine Sammlung von Negationen; Da sie nichts behaupten, lernt man 
daraus nichts. 

 

 



Gott wurde zuerst in den Himmelskörpern und in den Elementen erkannt. Als das Bewusstsein 
des Menschen über seine eigene Intellektualität gereift war und er davon überzeugt war, dass 
die innere Fähigkeit des Denkens etwas Subtileres war als selbst die subtilsten Elemente, 
übertrug er diese neue Konzeption auf den Gegenstand seiner Verehrung und vergötterte 
stattdessen ein mentales Prinzip eine physische. Er macht Gott in jedem Fall nach seinem 
eigenen Bild; Denn wenn wir tun, was wir wollen, können die höchsten Anstrengungen des 
menschlichen Denkens nichts Höheres als die Überlegenheit des Intellekts erschaffen. und so 
kehrt er immer wieder zu einer vertrauten Art erhabener Menschlichkeit zurück. Er vergöttert 
zunächst die Natur und dann sich selbst. 

Das ewige Streben des religiösen Gefühls im Menschen besteht darin, sich mit Gott zu vereinen. 
In seiner frühesten Entwicklung waren der Wunsch und seine Erfüllung gleichzeitig, durch 
bedingungslosen Glauben. In dem Maße, wie die Vorstellung von der Gottheit erhöht wurde, 
wurde die Vorstellung von seiner irdischen Präsenz oder Nähe aufgegeben; und die 
Schwierigkeit, die göttliche Regierung zu verstehen, zusammen mit den offensichtlichen 
abergläubischen Übeln, die sich aus ihrer Fehlinterpretation ergaben, gefährdeten den Glauben 
daran insgesamt. 

Sogar die Lichter des Himmels, die früher als „helle Machthaber des Himmels“ die wachsamen 
Direktoren der Wirtschaft der Erde waren, leuchten jetzt schwach und fern, und Uriel steigt nicht 
mehr auf einen Sonnenstrahl herab. Aber die wirkliche Veränderung lag im fortschreitenden 
Aufstieg der menschlichen Fähigkeiten und nicht in der göttlichen Natur; denn die Sterne sind 
jetzt nicht weiter entfernt als damals, als sie auf den Schultern von Atlas ruhen sollten. Und 
doch begleitete ein kleines Gefühl der Enttäuschung und Demütigung das erste Erwachen der 
Seele, als die Vernunft, die zur Gottheit aufblickte, ein schwindelerregendes Gefühl hatte, 
gefallen zu sein. 

Aber die Hoffnung erwacht in der Verzweiflung wieder; und jede Nation, die jemals über die 
elementarsten Vorstellungen hinausging, verspürte die Notwendigkeit eines Versuchs, die reale 
oder imaginäre Kluft zu schließen, die den Menschen von Gott trennte. Dies zu erreichen war die 
große Aufgabe der Poesie, Philosophie und Religion. Daher die Personifizierungen der 
Eigenschaften, Entwicklungen und Manifestationen Gottes als „Kräfte“, „Intelligenzen“, „Engel“, 
„Emanationen“; Dadurch und durch die Orakelfähigkeit in sich selbst konnte der Mensch in 
Gemeinschaft mit Gott treten. 

Die verschiedenen Ränge und Ordnungen mythischer Wesen, die sich die Perser, Inder, Ägypter 
oder Etrusker vorgestellt hatten, um über die verschiedenen Bereiche der Natur zu herrschen, 
hatten jeweils ihren Anteil an einem Plan, den Menschen der Gottheit näher zu bringen; sie 
wichen schließlich nur einer analogen, wenn auch weniger malerischen Symbolik; und die 
Gottheiten und Dæmonen Griechenlands und Roms wurden mit nur einer Namensänderung 
verewigt, als ihre Ämter auf Heilige und Märtyrer übertragen wurden. Die Versuche, mit denen 
die Vernunft manchmal versucht hatte, das Unbekannte durch eine Brücke der Metaphysik zu 
überbrücken, wie etwa die idealistischen Systeme von Zoroaster, Pythagoras oder Platon, waren 
nur eine verfeinerte Form der poetischen Illusionen, die das Vulgäre zufriedenstellten; und der 
Mensch blickte immer noch sehnsüchtig auf das verlorene goldene Zeitalter zurück, als seine 
Vorfahren von Angesicht zu Angesicht mit den Göttern kommunizierten; und hoffte, dass er 
durch die Besänftigung des Himmels dessen Erneuerung auf den Inseln des Fernen Westens 
unter dem Zepter von Kronos oder durch eine Zentralisierung der politischen Macht in Jerusalem 
beschleunigen könnte.  



Seine eifrige Hoffnung überwand sogar die Schrecken des Grabes; denn die göttliche Macht war 
so grenzenlos wie die menschliche Erwartung, und der Ägypter, ordnungsgemäß in den 
Katakomben von Lybien begraben, sollte unter der Führung von Hermes bereits auf dem Weg zu 
den glücklichen Wohnstätten gewesen sein, um dort eine vollkommene Verbindung und 
Wiedervereinigung mit den Seinen zu erreichen Gott. Indem wir uns an das erinnern, was wir 
bereits an anderer Stelle über die alten Vorstellungen über die Gottheit gesagt haben, und es so 
wenig wie möglich wiederholen, wollen wir uns noch einmal mit dem antiken poetischen und 
philosophischen Geist in Verbindung setzen und versuchen, von ihm zu erfahren, was er dachte 
und wie es die großen Probleme löste, die den menschlichen Intellekt jemals gequält haben. 

Die Aufteilung der ersten und höchsten Ursache in zwei Teile, einen aktiven und einen passiven, 
den Universumsakteur und den Patienten oder die hermaphroditische Gottwelt, ist eines der 
ältesten und am weitesten verbreiteten Dogmen der Philosophie oder natürlichen Theologie. 
Fast jedes alte Volk gab ihm einen Platz in seinem Gottesdienst, seinen Mysterien und seinen 
Zeremonien. 

Ocellus Lucanus, der offenbar kurz nach der Eröffnung seiner Schule durch Pythagoras in Italien 
gelebt hat, fünf- oder sechshundert Jahre vor unserer Zeitrechnung, und nicht nur zur Zeit von 
Solon, Thales und den anderen Weisen, die in den Schulen Ägyptens studiert hatten erkennt die 
Ewigkeit des Universums und seinen göttlichen Charakter als unproduziertes und 
unzerstörbares Wesen an, aber auch die Unterscheidung von aktiven und passiven Ursachen in 
dem, was er das Große Ganze oder das einzelne hermaphroditische Wesen nennt, das alle 
Existenzen sowie Ursachen und Wirkungen umfasst ; und das ein regelmäßig geordnetes, 
perfektes und vollständiges System aller Naturen ist. Er verstand die Trennlinie, die die ewig 
gleiche Existenz von der ewigen Veränderung trennt, gut; die Natur des Himmels von der der 
Erdkörper, die der Ursachen von der der Wirkungen, das, was ist, von dem, was nur WIRD – eine 
Unterscheidung, die jedem denkenden Menschen natürlich auffiel. 

Wir werden seine Sprache nicht in voller Länge zitieren. Die Himmelskörper, dachte er, seien die 
ersten und edelsten; Sie bewegen sich von selbst und drehen sich ständig, ohne ihre Form oder 
ihr Wesen zu verändern. Feuer, Wasser, Erde und Luft verändern sich unaufhörlich und 
kontinuierlich, nicht der Ort, sondern die Form. Dann, da es im Universum Erzeugung und 
Ursache der Erzeugung gibt – da es bei der Erzeugung dort ist, wo es Veränderung und 
Verschiebung von Teilen gibt, und Ursache, wo Stabilität der Natur herrscht, gehört es 
offensichtlich zu dem, was die Ursache der Erzeugung ist, sich zu bewegen und handeln, und an 
den Empfänger, gemacht und bewegt werden. Seiner Ansicht nach war alles über dem Mond die 
Wohnstätte der Götter; alles unten, das der Natur und der Zwietracht; dies bewirkt die Auflösung 
der geschaffenen Dinge; das, Produktion derer, die gemacht werden. Da die Welt unproduziert 
und unzerstörbar ist, da sie keinen Anfang hatte und kein Ende haben wird, existierten 
notwendigerweise das Prinzip, das die Erzeugung in einem anderen als sich selbst betreibt, und 
das, das sie in sich selbst betreibt, nebeneinander. 

Ersteres befindet sich ganz über dem Mond und insbesondere der Sonne; letzteres ist die 
sublunäre Welt. Aus diesen beiden Teilen, dem einen aktiven, dem anderen passiven – der eine 
göttlich und immer gleich, der andere sterblich und sich ständig verändernd – setzt sich alles 
zusammen, was wir „Welt“ oder „Universum“ nennen. 

Diese entsprachen den Grundsätzen der ägyptischen Philosophie, die davon ausging, dass 
Mensch und Tiere immer zusammen mit der Welt existierten; dass sie seine Wirkungen waren, 
ewig wie er selbst.  



Die Hauptunterteilungen der Natur in aktive und passive Ursachen, ihr System der Erzeugung 
und Zerstörung und der Wettbewerb der beiden großen Prinzipien Himmel und Erde, die sich zu 
allen Dingen vereinen, werden laut Ocellus immer weiterbestehen. „Genug“, schlussfolgert er, 
„was das Universum betrifft, die Generationen und Zerstörungen, die in ihm bewirkt wurden, die 
Art und Weise, in der es jetzt existiert, die Art und Weise, in der es jemals existieren wird, durch 
die ewigen Eigenschaften der beiden Prinzipien, eines, das sich immer bewegt.“ , der andere 
bewegte sich immer; einer regiert immer, der andere regiert immer.“ 

Dies ist eine kurze Zusammenfassung der Lehre dieses Philosophen, dessen Werk eines der 
ältesten ist, das uns überliefert ist. Das Thema, das er behandelte, beschäftigte zu seiner Zeit 
alle Menschen: Die Dichter besangen Kosmogonien und Theogonien, und die Philosophen 
verfassten Abhandlungen über die Entstehung der Welt und die Elemente ihrer 
Zusammensetzung. Die Kosmogonie der Hebräer, Moses zugeschrieben; das der Phönizier, 
Sanchoniathon zugeschrieben; das der Griechen, verfasst von Hesiod; das der Ägypter, der 
Atlanter und der Kreter, überliefert von Diodorus Siculus; die Fragmente der Theologie des 
Orpheus, aufgeteilt auf verschiedene Autoren; die Bücher der Perser oder ihr Boundehesh; die 
der Hindus; die Traditionen der Chinesen und des Volkes von Macassar; die kosmogonischen 
Gesänge, die Virgil Iopas in Karthago in den Mund legt; und die des alten Silenus, dem ersten 
Buch der Metamorphosen von Ovid; Sie alle bezeugen das Alter und die Universalität dieser 
Fiktionen über den Ursprung der Welt und ihre Ursachen. 

An die Spitze der Naturursachen wurden Himmel und Erde gestellt; und die offensichtlichsten 
Teile von jedem, die Sonne, der Mond, die Fixsterne und Planeten und vor allem der Tierkreis, 
unter den aktiven Ursachen der Zeugung; und unter dem Passiv die verschiedenen Elemente. 
Diese Ursachen wurden nicht nur in die Progressi eingeordnet  Sie haben eine fünfte Reihenfolge 
ihrer Energie, wobei Himmel und Erde die jeweiligen Listen anführen, aber ihnen wurden in 
gewisser Weise unterschiedliche Geschlechter und Eigenschaften zugeordnet, die der Art und 
Weise entsprechen, in der sie bei der universellen Zeugung zusammentreffen. 

Die Lehre des Ocellus war überall die allgemeine Lehre, und es war für alle selbstverständlich, 
den gleichen Unterschied zu machen. Die Ägypter taten dies, indem sie die Tiere auswählten, 
bei denen sie diese symbolischen Eigenschaften erkannten, um das doppelte Geschlecht des 
Universums zu symbolisieren. Ihr Gott KNEPH, aus dessen Mund das orphische Ei hervorging, 
aus dem der Autor der Clementine Recognitions eine hermaphroditische Figur entstehen lässt, 
die in sich die beiden Prinzipien vereint, aus denen Himmel und Erde bestehen und die in die 
Organisation aller Wesen eingehen welche die Himmel und die Erde durch ihr Zusammentreffen 
hervorbringen, stellt ein weiteres Symbol der doppelten Macht dar, aktiv und passiv, die die Alten 
im Universum sahen und die sie durch das Ei symbolisierten. Orpheus, der in Ägypten studierte, 
übernahm von den Theologen dieses Landes die geheimnisvollen Formen, unter denen die 
Wissenschaft der Natur verschleiert war, und brachte das symbolische Ei nach Griechenland, 
dessen Teilung in zwei Teile oder Ursachen durch das hermaphroditische Wesen dargestellt 
wurde, aus dem es hervorging, und woraus Himmel und Erde bestehen. 

Die Brahmanen Indiens brachten die gleiche kosmogonische Idee durch eine Statue zum 
Ausdruck, die das Universum repräsentiert und beide Geschlechter in sich vereint. Das 
männliche Geschlecht bot ein Bild der Sonne, dem Zentrum des aktiven Prinzips, und das 
weibliche Geschlecht das des Mondes, in dessen Sphäre nach unten fortschreitend der passive 
Teil der Natur beginnt. Der Lingam, der bis heute in den indischen Tempeln verehrt wird, war, da 
er nur die Verbindung der Zeugungsorgane der beiden Geschlechter war, ein Sinnbild derselben. 
Die Hindus hegen seit jeher die größte Verehrung für dieses Symbol der sich stets 
fortpflanzenden Natur.  



Die Griechen weihten in ihren Mysterien dieselben Symbole der universellen Fruchtbarkeit; und 
sie wurden in den Heiligtümern von Eleusis ausgestellt. Sie erscheinen unter den skulpturalen 
Ornamenten aller indischen Tempel. Tertullian wirft den Valentinianern vor, den Brauch 
übernommen zu haben, sie zu verehren; ein Brauch, sagt er, der von Melampus aus Ägypten 
nach Griechenland eingeführt wurde. Die Ägypter weihten den Phallus in den Mysterien von 
Osiris und Isis, wie wir von Plutarch und Diodorus Siculus erfahren; und dieser versichert uns, 
dass diese Embleme nicht nur von den Ägyptern, sondern von allen Völkern geweiht wurden. 
Dies war sicherlich bei den Persern und Assyrern der Fall; und sie wurden überall als Symbol für 
die Zeugungs- und Produktivkräfte aller belebten Wesen angesehen. In jenen frühen Zeiten 
waren die Werke der Natur und all ihrer Agenten heilig wie sie selbst. 

Denn die Vereinigung der Natur mit sich selbst ist eine keusche Ehe, deren natürliches Bild die 
Vereinigung von Mann und Frau war und deren Organe ein Ausdruckssymbol der doppelten 
Energie waren, die sich im Himmel und auf der Erde manifestiert, die sich vereinen, um alle 
Wesen hervorzubringen. „Der Himmel“, sagt Plutarch, „schienen den Menschen die Funktionen 
des Vaters und die Erde die der Mutter zu erfüllen.“ Ersteres durchtränkte die Erde mit seinen 
befruchtenden Regenfällen, und die Erde empfing sie, wurde fruchtbar und brachte Früchte.“ 
Der Himmel, der die Erde überall bedeckt und umarmt, ist ihr mächtiger Gemahl, der sich mit ihr 
verbindet, um sie fruchtbar zu machen, ohne den sie in ewiger Unfruchtbarkeit schmachten 
würde, begraben in den Schatten des Chaos und der Nacht. Ihre Verbindung ist ihre Ehe; Ihre 
Produktionen oder Teile sind ihre Kinder. Der Himmel ist unser Vater und die Natur die große 
Mutter von uns allen. 

Diese Idee war nicht das Dogma einer einzelnen Sekte, sondern die allgemeine Meinung aller 
Weisen. „Die Natur war geteilt“, sagt Cicero, „in zwei Teile, einen aktiven und einen, der sich 
dieser Wirkung unterwarf, die sie empfing und die sie veränderte. Der erste wurde als eine Kraft 
betrachtet, der zweite als das Material.“ auf den sich diese Kraft auswirkte.“ Macrobius 
wiederholte fast wörtlich die Lehre von Ocellus und nannte die Erde die fruchtbare Mutter, die 
von allen Seiten von der Luft umgeben ist, den Wohnort der Götter und der göttlichen Sterne, 
ihre Substanz Äther oder ein Feuer, das sich unaufhörlich im Kreis bewegt, göttlich und 
unbestechlich und keiner Veränderung unterworfen, darunter die Natur und die Elemente, 
veränderlich und beeinflusst, vergänglich und sterblich. 

Synesius sagte, dass es in den Teilen des Universums, in denen wir leben, zu Generationen kam; 
Während die Ursache der Generationen in den Teilen über uns liegt, kommen von dort die Keime 
der hier unten hervorgerufenen Wirkungen auf uns herab. Proklos und Simplicius betrachteten 
den Himmel als die aktive Ursache und den Vater im Verhältnis zur Erde. Ersteres besagt, dass 
die Welt oder das Ganze ein einziges Tier ist; was darin geschieht, wird von ihm getan; Dieselbe 
Welt handelt und handelt auf sich selbst. Er unterteilt es in „Himmel“ und „Generation“. Im 
ersteren, sagt er, seien die konservativen Anliegen der Generation, des Superintendenten, 
angesiedelt und angeordnet Von den Genien und Göttern gegründet. Die Erde oder Rhea, die in 
ihrer Entstehung immer mit Saturn verbunden ist, ist die Mutter der Wirkungen, deren Vater der 
Himmel ist; der Mutterleib oder Busen, der die befruchtende Energie Gottes empfängt, die 
Zeitalter hervorbringt. Das große Werk der Zeugung werde, sagt er, in erster Linie durch die 
Wirkung der Sonne und in zweiter Linie durch die des Mondes betrieben, so dass die Sonne die 
ursprüngliche Quelle dieser Energie sei, als Vater und Oberhaupt der männlichen Götter. Er 
verfolgt das Wirken der männlichen und weiblichen Prinzipien in allen Teilen und Unterteilungen 
der Natur und schreibt ersteren den Ursprung von Stabilität und Identität zu, letzteren den 
Ursprung von Vielfalt und Mobilität. Der Himmel verhält sich zur Erde, sagt er, wie der Mann zur 
Frau.  



Es ist die Bewegung des Himmels, die durch ihre Umdrehungen die bahnbrechenden Impulse 
und Kräfte lieferte, deren Ausstrahlungen die Erde fruchtbar machen und dazu führen, dass sie 
Tiere und Pflanzen aller Art hervorbringt. 

Philo sagt, dass Moses diese Lehre von zwei Ursachen erkannte, der aktiven und der passiven; 
Ersterer wurde jedoch im Geist oder der Intelligenz außerhalb der Materie angesiedelt. 

Die alten Astrologen teilten die zwölf Tierkreiszeichen in sechs männliche und sechs weibliche 
ein und ordneten sie sechs männlichen und sechs weiblichen großen Göttern zu. Himmel und 
Erde, oder Ouranos und Ghê, gehörten zu den ältesten Nationen, den ersten und ältesten 
Gottheiten. Wir finden sie in der phönizischen Geschichte von Sanchoniathon und in der 
griechischen Genealogie der Götter von Hesiod. Überall heiraten sie und bringen durch ihre 
Verbindung die späteren Götter hervor. „Am Anfang“, sagt Apollodorus, „war Ouranos oder der 
Himmel der Herr des ganzen Universums: Er nahm Ghê oder die Erde zur Frau und hatte mit ihr 
viele Kinder.“ Sie waren die ersten Götter der Kreter und unter anderen Namen die der Armenier, 
wie wir von Berosus erfahren, und von Panchaia, einer Insel südlich von Arabien, wie wir von 
Euhemeros erfahren. Orpheus machte die Gottheit oder das „Große Ganze“ männlich und 
weiblich, weil sie, wie er sagte, nichts hervorbringen könnte, wenn sie nicht die Produktivkraft 
beider Geschlechter in sich vereinte. Er nannte den Himmel PANGENETOR, den Vater aller 
Dinge, das älteste aller Wesen, Anfang und Ende von allem, der in sich die unbestechliche und 
unermüdliche Kraft der Notwendigkeit birgt. 

Die gleiche Idee entstand im rauen Norden Europas. Die Skythen machten die Erde zur Frau 
Jupiters; und die Deutschen verehrten sie unter dem Namen HERTA. Die Kelten verehrten den 
Himmel und die Erde und sagten, dass erstere ohne die letzteren unfruchtbar wären und dass 
ihre Ehe alle Dinge hervorbrächte. Die Skandinavier erkannten BÖR oder den Himmel an und 
gaben FURTUR, seinem Sohn, die Erde zur Frau. Olaus Rudbeck fügt hinzu, dass ihre Vorfahren 
davon überzeugt waren, dass der Himmel sich mit der Erde vermischte und so seine Kräfte mit 
den ihren vereinte und Tiere und Pflanzen hervorbrachte. Diese Verbindung von Himmel und 
Erde brachte die AZES hervor, die in der Theologie des Nordens berühmten Genien. In der 
Theologie der Phrygier und Lydier wurden die ASII aus der Verbindung des höchsten Gottes mit 
der Erde geboren, und Firmicus informiert uns, dass die Phrygier der Erde die Vorherrschaft über 
die anderen Elemente zuschrieben und sie als die Große Mutter aller Dinge betrachteten. 

Vergil besingt die Befruchtung der fröhlichen Erde durch den Äther, seinen Gemahl, der auf 
seinen Busen herabsteigt und ihn mit Regen befruchtet. Columella besingt die Liebe der Natur 
und ihre Hochzeit mit dem Himmel, die jedes Jahr zur süßen Frühlingszeit vollzogen wird. Er 
beschreibt den Geist des Lebens, die Seele, die die Welt belebt, befeuert von der Leidenschaft 
der Liebe, sich mit der Natur und sich selbst vereint, selbst ein Teil der Natur ist und ihren 
eigenen Busen mit neuen Produkten füllt. Diese Vereinigung des Universums mit sich selbst, 
dieses gegenseitige Wirken zweier Geschlechter nennt er „die großen Geheimnisse der Natur“, 
„die Geheimnisse der Vereinigung des Himmels mit der Erde, dargestellt in den Heiligen 
Mysterien von Atys und Bacchus“. 

Varro erzählt uns, dass die großen Gottheiten, die auf Samothrake verehrt wurden, der Himmel 
und die Erde waren, die als erste Ursachen oder Urgötter und als männliche und weibliche 
Agenten betrachtet wurden, von denen einer zum anderen die Beziehungen innehatte, die die 
Seele und das Bewegungsprinzip zum Körper haben oder die Materie, die sie empfängt. Dies 
waren die Götter, die in den Mysterien dieser Insel ebenso verehrt wurden wie in den Orgien 
Phöniziens. 



Überall war der heilige Körper der Natur mit dem Schleier der Allegorie bedeckt, der ihn vor dem 
Profanen verbarg und ihn nur dem Weisen sichtbar machte, der ihn für würdig hielt, Gegenstand 
seines Studiums und seiner Untersuchung zu sein. Sie zeigte sich nur denen, die sie im Geiste 
und in der Wahrheit liebten, und sie überließ die Gleichgültigen und Sorglosen dem Irrtum und 
der Unwissenheit. „Die Weisen Griechenlands“, sagt Pausanias, „haben nie anders als auf 
rätselhafte Weise geschrieben, nie natürlich und direkt.“ „Die Natur“, sagt der Philosoph Sallust, 
„sollte nur in einer Sprache gesungen werden, die die Geheimhaltung ihrer Prozesse und Abläufe 
nachahmt.“ Sie selbst ist ein Rätsel. Wir sehen nur Körper in Bewegung; die Kräfte haben Und 
die Federn, die sie bewegen, sind uns verborgen.“ Die von der Gottheit inspirierten Dichter, die 
weisesten Philosophen, alle Theologen, die Oberhäupter der Einweihungen und Mysterien, 
sogar die Götter, die ihre Orakel aussprechen, haben die bildliche Sprache der Allegorie 
übernommen. „Die Ägypter“, sagt Proklos, „bevorzugten diese Lehrweise und sprachen nur in 
mythologischen Rätseln von den großen Geheimnissen der Natur.“ Die Gymnosophen Indiens 
und die Druiden Galliens verliehen der Wissenschaft dieselbe rätselhafte Sprache und 
schrieben im gleichen Stil die Hierophanten Phöniziens. 

Die Einteilung der Dinge in die aktive und die passive Ursache führt zu der der beiden damit 
verbundenen und korrespondierenden Prinzipien von Licht und Dunkelheit. Denn Licht kommt 
von der ätherischen Substanz, aus der die aktive Ursache besteht, und Dunkelheit kommt von 
der Erde oder der grobstofflichen Materie, aus der die passive Ursache besteht. In Hesiod bringt 
die Erde durch ihre Vereinigung mit Tartarus Typhon hervor, den Anführer der Mächte oder 
Genien der Dunkelheit. Aber es vereint sich mit dem Äther oder Ouranos, wenn es die Götter des 
Olymp oder die Sterne, Kinder des Sternen-Ouranos, hervorbringt. 

Licht war die erste Gottheit, die von Menschen verehrt wurde. Ihm verdankten sie das strahlende 
Naturschauspiel. Es scheint eine Emanation des Schöpfers aller Dinge zu sein, die unseren 
Sinnen das Universum bekannt macht, das die Dunkelheit vor unseren Augen verbirgt, und ihm 
sozusagen Existenz verleiht. Die Dunkelheit reduziert sozusagen die gesamte Natur wieder ins 
Nichts und vernichtet den Menschen fast vollständig. 

Natürlich stellte man sich daher zwei Substanzen gegensätzlicher Natur vor, denen die Welt 
abwechselnd ausgesetzt war, wobei die eine zu ihrem Glück und die andere zu ihrem Unglück 
beitrug. Das Licht vervielfachte seine Freuden; Die Dunkelheit beraubte sie: Ersterer war sein 
Freund, Letzterer sein Feind. Einem wurde alles Gute zugeschrieben; dem anderen alles Böse; 
und so wurden die Wörter „Licht“ und „Gut“ synonym und die Wörter „Dunkelheit“ und „Böse“. 
Es scheint, dass Gut und Böse nicht aus ein und derselben Quelle fließen könnten, ebenso 
wenig wie Licht und Dunkelheit. Die Menschen stellten sich natürlich zwei Ursachen oder 
Prinzipien vor, die unterschiedlicher Natur und entgegengesetzt in ihren Wirkungen waren, von 
denen eine Licht und Gutes ausstrahlte, die andere Dunkelheit und das Böse im Universum. 

Diese Unterscheidung der beiden Prinzipien wurde in allen Theologien anerkannt und bildete 
eine der Hauptgrundlagen aller Religionen. Es ging als primäres Element in die heiligen Fabeln, 
die Kosmogonien und die Mysterien der Antike ein. „Wir dürfen nicht annehmen“, sagt Plutarch, 
„dass die Prinzipien des Universums unbelebte Körper sind, wie Demokrit und Epikur dachten; 
noch dass eine Angelegenheit ohne Eigenschaften von einer einzigen Vernunft oder Vorsehung 
organisiert und arrangiert wird, die über alle Dinge herrscht, wie die Stoiker meinten; denn es ist 
nicht möglich, dass ein einzelnes Wesen, ob gut oder böse, die Ursache für alles ist, da Gott in 
keiner Weise die Ursache für irgendetwas Böses sein kann. Die Harmonie des Universums ist 
eine Kombination von Gegensätzen, wie die Saiten einer Leier oder die eines Bogens, der 
abwechselnd gedehnt und entspannt wird.“ „Das Gute“, sagt Euripides, „ist niemals vom Bösen 
getrennt.“ Die beiden müssen sich vermischen, damit alles gut geht.“  



Und diese Meinung über die beiden Prinzipien, fährt Plutarch fort, „ist die der gesamten Antike. 
Von den Theologen und Gesetzgebern ging es auf die Dichter und Philosophen über. Der Autor 
ist unbekannt; aber die Meinung selbst ist durch die Traditionen der gesamten Menschheit 
begründet und in den Mysterien und Opfern sowohl der Griechen als auch der Barbaren 
verankert, in denen das Dogma der gegensätzlichen Prinzipien in der Natur anerkannt wurde, die 
durch ihre Gegensätzlichkeit die Mischung hervorbringen von Gut und Böse. Wir müssen zwei 
gegensätzliche Ursachen, zwei gegensätzliche Mächte zugeben, die eine nach rechts und die 
andere nach links führen und so unser Leben kontrollieren, ebenso wie die sublunäre Welt, die 
daher in jeder Hinsicht so vielen Veränderungen und Unregelmäßigkeiten unterliegt. Denn wenn 
es ohne Ursache keine Wirkung geben kann und wenn das Gute nicht die Ursache des Bösen 
sein kann, ist es absolut notwendig, dass es eine Ursache für das Böse gibt, so wie es eine für 
das Gute gibt.“ Diese Doktrin, fügt er hinzu, sei bei den meisten Nationen allgemein akzeptiert 
worden, insbesondere bei denen, die den größten Ruf für Weisheit hatten. Alle haben zwei 
Götter mit unterschiedlichen Beschäftigungen zugelassen, von denen einer das Gute tut und der 
andere das Böse, das in der Natur zu finden ist. Ersteres wurde als „Gott“ bezeichnet, letzteres 
als „Dämon“. Die Perser oder Zoroaster nannten den ersteren Ormuzd und den letzteren 
Ahriman; von denen sie sagten, einer sei von der Natur des Lichts, der andere von der Natur der 
Dunkelheit. Die Ägypter nannten den ersteren Osiris und den letzteren Typhon, ihren ewigen 
Feind. 

Zumindest nach ihrer Rückkehr aus der persischen Gefangenschaft hatten die Hebräer ihre gute 
Gottheit und den Teufel, einen bösen und böswilligen Geist, der sich stets Gott widersetzte und 
der Anführer der Engel der Finsternis war, so wie Gott der Engel der Engel des Lichts war. Das 
Wort „Satan“ bedeutet auf Hebräisch einfach „Der Widersacher“. 

Die Chaldäer, sagt Plutarch, hatten ihren guten und bösen Stern S. Die Griechen hatten ihren 
Jupiter und Pluto sowie ihre Riesen und Titanen, denen die Eigenschaften der Schlange 
zugeschrieben wurden, mit der Pluto oder Serapis umkreist war, und deren Form von Typhon, 
Ahriman und dem Satan der Hebräer angenommen wurde. 

Jedes Volk hatte etwas Äquivalentes dazu. 

Die Menschen in Pegu glauben an zwei Prinzipien, einen Urheber des Guten und einen Urheber 
des Bösen, und streben danach, Letzteres zu besänftigen, während sie es für unnötig halten, 
Ersteres anzubeten, da er nicht in der Lage ist, Böses zu tun. Die Menschen auf Java, auf den 
Molukken, an der Goldküste, die Hottentotten, die Menschen auf Teneriffa und Madagaskar und 
die wilden Stämme Amerikas verehren alle und streben danach, den Zorn abzuwenden und den 
guten Willen des bösen Geistes zu besänftigen. 

Aber bei den Griechen, Ägyptern, Chaldäern, Persern und Assyrern bildete die Lehre von den 
beiden Prinzipien ein vollständiges und regelmäßig geordnetes theologisches System. Es war die 
Grundlage der Religion der Heiligen Drei Könige und Ägyptens. Der Autor eines antiken Werks, 
das Origenes zugeschrieben wird, sagt, dass Pythagoras von Zarastha, einem Magier in Babylon 
(vielleicht derselbe wie Zerduscht oder Zoroaster), gelernt habe, dass es zwei Prinzipien aller 
Dinge gibt, von denen eines der Vater und das andere ist andere die Mutter; Ersteres ist Licht 
und Letzteres ist Dunkelheit. Pythagoras glaubte, dass die Abhängigkeiten vom Licht Wärme, 
Trockenheit, Leichtigkeit und Schnelligkeit seien; und jene der Dunkelheit, Kälte, Nässe, 
Schwere und Langsamkeit; und dass die Welt ihre Existenz aus diesen beiden Prinzipien 
ableitete, nämlich aus dem Mann und dem Weib.  

 



Laut Porphyrius stellte er sich zwei gegensätzliche Mächte vor, ein Gutes, das er Einheit, das 
Licht, das Rechte, das Gleiche, das Stabile, das Gerade nannte; das andere Übel, das er Binär, 
Dunkelheit, das Linke, das Ungleiche, das Instabile, das Krumme nannte. Diese Ideen erhielt er 
von den Orientalen, denn er lebte zwölf Jahre in Babylon und studierte bei den Magiern. Varro 
sagt, er habe zwei Prinzipien aller Dinge erkannt: das Endliche und das Unendliche, Gut und 
Böse, Leben und Tod, Tag und Nacht. Weiß war seiner Meinung nach die Natur des guten 
Prinzips und Schwarz die des Bösen; dass sich Licht und Dunkelheit, Hitze und Kälte, das 
Trockene und das Nass zu gleichen Anteilen vermischten; dass der Sommer der Triumph der 
Hitze und der Winter der Kälte war; dass ihre gleiche Kombination Frühling und Herbst 
hervorbrachte, wobei der erstere Grün hervorbrachte und der Gesundheit zuträglich war, und 
der letztere alles verschlechterte und Krankheiten hervorbrachte. Er wandte die gleiche Idee auf 
den Auf- und Untergang der Sonne an; und wie die Magier vertraten sie die Ansicht, dass Gott 
oder Ormuzd im Körper dem Licht ähnelte und in der Seele der Wahrheit. 

Aristoteles erkannte wie Platon ein Prinzip des Bösen an, das in der Materie und ihrer ewigen 
Unvollkommenheit liege. 

Die Perser sagten, dass Ormuzd, geboren aus dem reinen Licht, und Ahriman, geboren aus der 
Dunkelheit, ständig Krieg führten. Ormuzd brachte sechs Götter hervor: Wohltätigkeit, Wahrheit, 
gute Ordnung, Weisheit, Reichtum und tugendhafte Freude. Das waren so viele Ausstrahlungen 
des Guten Prinzips, so viele Segnungen, die es den Menschen schenkte. Ahriman wiederum 
brachte sechs Devs hervor, Gegner der sechs Emanationen von Ormuzd. Dann machte sich 
Ormuzd dreimal so groß wie zuvor, stieg so weit über die Sonne auf, wie die Sonne über der Erde 
steht, und schmückte den Himmel mit Sternen, zu deren Wächter oder Vorhut er Sirius machte, 
und schuf dann vierundzwanzig weitere Gottheiten und legte sie in ein Ei, wo Ahriman auch 
vierundzwanzig andere platzierte, die von ihm geschaffen wurden, der das Ei zerbrach; und so 
vermischten sich Gut und Böse. Theopompus fügt hinzu, dass nach Angaben der Magier für zwei 
Amtszeiten von dreitausend Jahren jedes der beiden Prinzipien abwechselnd Sieger und das 
andere besiegt sein soll; dann müssen sie um jeweils dreitausend weitere streiten und 
gegenseitig die Werke des anderen zerstören; Danach soll Ahriman sterben und die Menschen in 
durchsichtigen Körpern unaussprechliches Glück genießen. 

Die zwölf großen Gottheiten der Perser, die sechs Amshaspands und sechs Devs, aufgestellt, die 
ersteren unter dem Banner des Lichts und die letzteren unter dem der Dunkelheit, sind die zwölf 
Tierkreiszeichen oder Monate; die sechs höchsten Zeichen oder die des Lichts oder des 
Frühlings und Sommers, beginnend mit dem Widder, und die sechs unteren Zeichen der 
Dunkelheit oder des Herbstes und des Winters, beginnend mit der Waage. Begrenzte Zeit ist im 
Gegensatz zur grenzenlosen Zeit oder Ewigkeit die Zeit, die durch die himmlischen 
Umdrehungen geschaffen und gemessen wird. Darunter versteht man einen Zeitraum, der in 
zwölf Teile unterteilt ist, von denen jeder in tausend Teile unterteilt ist, die die Perser Jahre 
nannten. So wurde der jährlich von der Sonne durchquerte Kreis in 12.000 Teile geteilt, oder 
jedes Zeichen in 3.000: und so triumphierte jedes Jahr 3.000 Jahre lang das Prinzip des Lichts 
und des Guten, 3.000 Jahre lang das des Bösen und der Dunkelheit, und sie zerstörten sich 
gegenseitig die Arbeit des anderen für 6.000 oder 3.000 für jeden: so dass der Tierkreis 
gleichmäßig unter ihnen aufgeteilt wurde. Und dementsprechend vertrat Ocellus Lucanus, der 
Schüler des Pythagoras, die Auffassung, dass die Hauptursache aller sublunären Wirkungen 
darin liege im Tierkreis, und dass von ihm die guten oder schlechten Einflüsse der Planeten 
ausgingen, die sich darin drehten. 

 



Die vierundzwanzig guten und vierundzwanzig bösen Gottheiten, die im Ei eingeschlossen sind, 
sind die achtundvierzig Konstellationen der antiken Sphäre, die zu gleichen Teilen zwischen den 
Bereichen des Lichts und der Dunkelheit aufgeteilt sind, auf der Konkavität der himmlischen 
Sphäre, die zwischen sie gebracht wurde ; und das die Welt und die Planeten umschloss und 
das mystische und heilige Ei der Magier, der Inder und der Ägypter war – das Ei, das aus dem 
Mund des Gottes Kneph hervorging und in den Mysterien Griechenlands als Orphisches Ei galt , 
das aus dem Gott Chumong der Koresianer und aus dem ägyptischen Osiris und dem Gott 
Phanes der modernen Orphiker hervorgegangen ist, Prinzip des Lichts – das vom Heiligen Stier 
der Japaner zerdrückte Ei, aus dem die Welt hervorgegangen ist; die von den Griechen dem 
stiergehörnten Gott Bacchus zu Füßen gelegt wurde und aus der Aristophanes die Liebe 
entstehen lässt, die mit der Nacht das Chaos organisiert. 

So wurden die Waage, der Skorpion, die Schlange des Ophiucus und der Drache der Hesperiden 
zu böswilligen Zeichen und bösen Genien; und die gesamte Natur wurde zwischen den beiden 
Prinzipien und zwischen den ihnen untergeordneten Agenten oder Teilursachen aufgeteilt. Daher 
Michael und seine Erzengel und Satan und seine gefallenen Gefährten. Daher die Kriege von 
Jupiter und den Riesen, in denen die Götter des Olymp auf der Seite des Lichtgottes gegen die 
dunklen Nachkommen der Erde und des Chaos kämpften; ein Krieg, den Proklos als Symbol für 
den Widerstand betrachtete, den die dunkle und chaotische Materie der aktiven und nützlichen 
Kraft entgegensetzt, die ihr Organisation verleiht; eine Idee, die teilweise in der alten Theorie 
zweier Prinzipien auftaucht, von denen das eine der aktiven und leuchtenden Substanz des 
Himmels innewohnt und das andere der trägen und dunklen Substanz der Materie, die sich der 
Ordnung und dem Guten widersetzt, die der Himmel ihr mitteilt. 

Osiris besiegt Typhon und Ormuzd Ahriman, wenn sich zur Frühlings-Tagundnachtgleiche das 
schöpferische Wirken des Himmels und seine demiourgische Energie am stärksten 
manifestieren. Dann überwindet das Prinzip des Lichts und des Guten das Prinzip der 
Dunkelheit und des Bösen, und die Welt jubelt, erlöst von der kalten und winterlichen 
Dunkelheit durch das wohltätige Zeichen, in das die Sonne nach ihrer Auferstehung 
triumphierend und jubelnd eintritt. 

Aus der Lehre der beiden Prinzipien, des Aktiven und des Passiven, erwuchs die Lehre vom 
Universum, beseelt von einem Prinzip des ewigen Lebens und von einer universellen Seele, von 
der jedes isolierte und vorübergehende Wesen bei seiner Geburt eine Emanation empfing, die 
bei der Der Tod eines solchen Wesens wird zu seiner Quelle zurückgeführt. Das Leben der 
Materie gehörte ebenso zur Natur wie die Materie selbst; und da sich das Leben durch 
Bewegung manifestiert, müssen die Quellen des Lebens zwangsläufig in diesen leuchtenden 
und ewigen Körpern und vor allem im Himmel liegen, in dem sie kreisen und der sie in diesem 
schnellen, schnelleren Kurs mit sich herumwirbelt als alle anderen Bewegungen. Und Feuer und 
Hitze haben eine so große Analogie zum Leben, dass Kälte ebenso wie Bewegungslosigkeit das 
charakteristische Merkmal des Todes zu sein schien. Dementsprechend galt das Lebensfeuer, 
das in der Sonne brennt und die Hitze erzeugt, die alles belebt, als das Organisations- und 
Lebensprinzip aller sublunären Wesen. 

Nach dieser Lehre ist das Universum in seinem schöpferischen und ewigen Wirken nicht 
lediglich als eine riesige Maschine zu betrachten, die von starken Federn bewegt und in eine 
kontinuierliche Bewegung gezwungen wird, die, ausgehend von der Peripherie, bis zum Zentrum 
reicht, wirkt und reagiert in jede mögliche Richtung und erzeugt nacheinander alle 
verschiedenen Formen, die die Materie erhält. Wenn man es so betrachtet, würde man eine 
kalte und rein mechanische Aktion erkennen, deren Energie niemals Leben hervorbringen 
könnte. 



Im Gegenteil, so dachte man, sollte das Universum als ein riesiges Wesen angesehen werden, 
das immer lebt, sich immer bewegt und sich immer in einer ewigen Aktivität bewegt, die ihm 
innewohnt und die, keiner fremden Ursache untergeordnet, alle seine Teile mitteilt und verbindet 
fügt sie zusammen und macht aus der Welt der Dinge ein vollständiges und vollkommenes 
Ganzes. Die darin herrschende Ordnung und Harmonie scheinen zu ihm zu gehören und ein Teil 
davon zu sein, und die Gestaltung der verschiedenen Baupläne organisierter Wesen scheint in 
seine höchste Intelligenz eingraviert zu sein, die Quelle aller anderen Intelligenzen, die er 
miteinander kommuniziert mit Leben für den Menschen. Es existiert nichts daraus, es muss als 
Prinzip und Begriff aller Dinge angesehen werden. 

Chæremon hatte keinen Grund zu sagen, dass die alten Ägypter, Erfinder der heiligen Fabeln 
und Verehrer der Sonne und anderer Leuchten, im Universum nur eine Maschine sahen, ohne 
Leben und ohne Intelligenz, weder im Ganzen noch in ihren Teilen; und dass ihre Kosmogonie 
ein reiner Epikureismus war, der nur Materie und Bewegung benötigte, um seine Welt zu 
organisieren und zu regieren. Eine solche Meinung würde zwangsläufig jegliche religiöse 
Anbetung ausschließen. Wo immer wir eine Anbetung vermuten, müssen wir intelligente 
Gottheiten annehmen, die diese annehmen und ein Gespür für die Huldigung ihrer Anbeter 
haben. und kein anderes Volk war so religiös wie die Ägypter. 

Im Gegenteil, mit ihnen hatte das riesige, unveränderliche und ewige Wesen, das „Gott“ oder 
„das Universum“ genannt wird, in herausragender Weise und in seiner ganzen Fülle das Leben 
und die Intelligenz, von denen jedes sublunäre Wesen einen unendlich kleinen und 
vorübergehenden Teil hat selbst besitzen einen weitaus geringeren Grad und eine unendlich 
geringere Menge. Es war für sie in gewisser Weise wie der Ozean, aus dem die Quellen, Bäche 
und Flüsse durch Verdunstung entstiegen sind und zu dessen Schoß sie auf einem größeren 
oder kürzeren Weg und nach einer längeren oder kürzeren Trennung von der Unermesslichkeit 
zurückkehren Masse seines Wassers. Ihrer Ansicht nach wurde die Maschine des Universums 
wie die des Menschen von einem Lebensprinzip angetrieben, das sie in ewiger Aktivität hielt und 
in allen ihren Teilen zirkulierte. Das Universum war ein lebendiges und belebtes Wesen, wie der 
Mensch und die anderen Tiere; oder besser gesagt, sie waren es nur, weil das Universum im 
Wesentlichen so war und jedem für einige Augenblicke einen unendlich winzigen Teil seines 
ewigen Lebens mitteilte, den es in die leblose und grobe Materie sublunarer Körper einhauchte. 
Das zurückgezogen, der Mensch oder das Tier starb; Und nur das Universum, das um die 
Trümmer ihrer Körper herumlebte und zirkulierte, organisierte und belebte durch seine ewige 
Bewegung neue Körper und gab ihnen das ewige Feuer und die subtile Substanz zurück, die sich 
selbst belebt und die, in ihrer immensen Masse eingeschlossen, ihr eigen war universelle Seele. 

Dies waren die alten Vorstellungen von diesem großen GOTT, dem Vater aller Götter oder der 
Welt; dieses WESEN, Prinzip aller Dinge, dessen Prinzip nichts anderes als es selbst ist, – die 
universelle Ursache, die Gott genannt wurde. Die Seele des Universums, ewig wie sie, riesig wie 
sie, überaus aktiv und kraftvoll in ihren vielfältigen Wirkweisen, dringt in alle Teile dieses riesigen 
Körpers ein, prägt den Sphären eine regelmäßige und symmetrische Bewegung ein, bringt die 
Elemente zu Aktivität und Ordnung und vermischt sie mit allem, alles organisierend, alles 
belebend und bewahrend – dies war der UNIVERSUM-GOTT, den die Alten als höchste Sache 
und Gott der Götter verehrten. 

Anchises lehrte Æneas in der Æneis diese Lehre von Pythagoras, die er von seinen Meistern, den 
Ägyptern, gelernt hatte, in Bezug auf die Seele und Intelligenz des Universums, aus der unsere 
Seelen und Intelligenzen sowie unser Leben und das des Universums hervorgehen Tiere, die 
ausströmen, der Himmel, die Erde, das Meer, der Mond und die Sterne, sagte er, werden von 
einem Prinzip des inneren Lebens bewegt, das ihre Existenz aufrechterhält;  



eine große intelligente Seele, die jeden Teil des riesigen Körpers des Universums durchdringt und 
ihn, indem er sich mit allem vermischt, durch eine ewige Bewegung bewegt. Es ist die Quelle des 
Lebens in allen Lebewesen. Die Kraft, die alles belebt, geht vom ewigen Feuer aus, das im 
Himmel brennt. In den Georgics wiederholt Virgil dieselbe Lehre; und dass beim Tod jedes Tieres 
das Leben, das es belebt hat und Teil des universellen Lebens ist, zu seinem Prinzip und zur 
Quelle des Lebens zurückkehrt, die in der Sphäre der Sterne zirkuliert. 

Servius macht Gott zur aktiven Ursache, die die Elemente in Körper organisiert, zum belebenden 
Atem oder Geist, der sich durch die Materie oder die Elemente ausbreitet und alle Dinge 
hervorbringt und erzeugt. Die Elemente bilden die Substanz unseres Körpers: Gott bildet die 
Seelen, die diese Körper beleben. Daraus entstehen die Instinkte der Tiere, daraus ihr Leben, 
sagt er: Und wenn sie sterben, kehrt dieses Leben zur universellen Seele zurück und tritt wieder 
in sie ein, und ihre Körper in die universelle Materie. 

Timäus von Lokrien und Platon, sein Kommentator, schrieben über die Seele der Welt und 
entwickelten damit die Lehre von Pythagoras weiter, der, wie Cicero sagt, dachte, dass Gott die 
universelle Seele sei, die überall in der Natur wohne und von der unsere Seelen nur 
Emanationen seien. „Gott ist einer“, sagt Pythagoras, zitiert von Justin Martyr: „Er ist nicht, wie 
manche denken, außerhalb der Welt, sondern in ihr und in ihrer Gesamtheit ganz.“ Er sieht alles 
Werdende, formt alle unsterblichen Wesen, ist der Urheber ihrer Kräfte und Leistungen, der 
Ursprung aller Dinge, das Licht des Himmels, der Vater, die Intelligenz, die Seele aller Wesen, 
der Beweger aller Sphären.“ 

Nach Ansicht von Pythagoras war Gott EINS, eine einzige Substanz, deren kontinuierliche Teile 
sich durch das gesamte Universum erstreckten, ohne Trennung, Unterschied oder Ungleichheit, 
wie die Seele im menschlichen Körper. Er lehnte die Lehre der Spiritualisten ab, die die 
Göttlichkeit abgespalten hatten om das Universum und ließ Ihn getrennt vom Universum 
existieren, das so nur noch ein materielles Werk wurde, auf das die abstrakte Ursache einwirkte, 
ein von ihm isolierter Gott. Die antike Theologie trennte Gott nicht so vom Universum. Dies 
bezeugt Eusebius, indem er sagt, dass nur eine kleine Anzahl weiser Männer, wie Moses, nach 
Gott oder der Sache aller Dinge außerhalb dieses ALLEN gesucht hatte; während die 
Philosophen Ägyptens und Phöniziens, eigentliche Autoren aller alten Kosmogonien, die 
höchste Ursache im Universum selbst und in seinen Teilen platziert hatten, so dass ihrer Ansicht 
nach die Welt und alle ihre Teile in Gott sind. 

Die Welt oder das Universum wurde also mit dem Menschen verglichen: das Prinzip des Lebens, 
das sie bewegt, mit dem, was den Menschen bewegt; die Seele der Welt mit der des Menschen. 
Deshalb bezeichnete Pythagoras den Menschen als einen Mikrokosmos oder eine kleine Welt, 
die im Miniaturformat alle Eigenschaften besitze, die im großen Maßstab im Universum zu finden 
seien; durch seine Vernunft und Intelligenz, die an der göttlichen Natur teilhaben; und durch 
seine Fähigkeit, Nahrungsmittel in andere Substanzen umzuwandeln, zu wachsen und sich zu 
reproduzieren und an der elementaren Natur teilzuhaben. So machte er das Universum zu 
einem großen intelligenten Wesen, wie der Mensch – zu einer riesigen Gottheit, die in sich das 
besitzt, was der Mensch in sich hat: Bewegung, Leben und Intelligenz, und darüber hinaus eine 
Ewigkeit der Existenz, die der Mensch nicht hat; und da es in sich die Ewigkeit der Bewegung und 
des Lebens besitzt, ist es daher die höchste Ursache von allem. 

Wo immer sie sich ausdehnt, wirkt diese universelle Seele nach der Ansicht von Pythagoras 
nicht überall gleich oder auf die gleiche Weise. Der höchste Teil des Universums, der sozusagen 
sein Haupt war, erschien ihm als sein Hauptsitz, und dort befand sich die führende Macht für 
den Rest der Welt.  



In den sieben konzentrischen Sphären herrscht eine ewige Ordnung, Frucht der Intelligenz, der 
universellen Seele, die in einem ständigen und regelmäßigen Fortschritt die unsterblichen 
Körper bewegt, die das harmonische System der Himmel bilden. 

Manilius sagt: „Ich besinge die unsichtbare und mächtige Seele der Natur; Diese göttliche 
Substanz, die überall im Himmel, auf der Erde und in den Gewässern des Ozeans innewohnt, 
bildet das Band, das alle Teile des riesigen Körpers des Universums zusammenhält und eins 
macht. Indem es alle Kräfte ausbalanciert und die vielfältigen Beziehungen der vielen Mitglieder 
der Welt harmonisch arrangiert, erhält es in ihm das Leben und die regelmäßige Bewegung 
aufrecht, die es bewegt, als Ergebnis der Wirkung des lebendigen Atems oder des einzelnen 
Geistes, der in all seinen Kräften wohnt Es zirkuliert in allen Kanälen der universellen Natur, 
strahlt mit Schnelligkeit zu allen seinen Punkten und gibt den belebten Körpern die 
Konfigurationen, die der Organisation jedes Einzelnen angemessen sind. . . . Dieses ewige 
Gesetz, diese göttliche Kraft, die die Harmonie der Welt aufrechterhält, nutzt die himmlischen 
Zeichen, um die belebten Geschöpfe, die auf der Erde atmen, zu organisieren und zu leiten; und 
verleiht jedem von ihnen den Charakter und die Gewohnheiten, die am besten zu ihm passen. 
Durch die Wirkung dieser Kraft regelt der Himmel den Zustand der Erde und ihrer vom Ackerbau 
bewirtschafteten Felder: Er gibt uns Vegetation und Ernten oder nimmt sie uns weg; er sorgt 
dafür, dass der große Ozean seine Grenzen an der Strömung überwindet und sich wieder in sie 
zurückzieht beim Abebben der Flut.“ 

So werden Himmel und Erde nicht mehr nur durch eine poetische Fiktion beseelt und 
personifiziert und als lebendige Existenzen angesehen, aus denen andere Existenzen 
hervorgehen. Denn jetzt leben sie mit ihrem eigenen Leben, einem ewigen Leben wie ihre Körper, 
jeder ist mit einem Leben und vielleicht einer Seele ausgestattet, wie die des Menschen, einem 
Teil des universellen Lebens und der universellen Seele; und die anderen Körper, die sie bilden 
und die sie in ihrem Busen enthalten, leben nur durch sie und mit ihrem Leben, wie der Embryo 
im Busen seiner Mutter lebt, infolgedessen und durch das ihm mitgeteilte Leben, und das die 
Mutter erhält sie stets durch die aktive Kraft ihres eigenen Lebens aufrecht. Dies ist das 
universelle Leben der Welt, das sich in allen Wesen reproduziert, die sein höherer Teil in seinem 
unteren Teil erschafft, das ist sozusagen die Matrix der Welt oder der Wesen, die die Himmel in 
ihrem Schoß hervorbringen. 

„Die Seele der Welt“, sagt Macrobius, „ist die Natur selbst“ [wie die Seele des Menschen der 
Mensch selbst ist], „sie wirkt immer durch die himmlischen Sphären, die sie bewegt und die nur 
dem unwiderstehlichen Impuls folgen, den sie ihnen aufprägt.“ Der Himmel, die Sonne, der 
große Sitz der Zeugungskraft, die Zeichen, die Sterne und die Planeten wirken nur durch die 
Aktivität der Seele des Universums. Von dieser Seele kommen durch sie alle Variationen und 
Veränderungen der sublunären Natur, deren sekundäre Ursachen die Himmel und 
Himmelskörper sind. Der Tierkreis mit seinen Zeichen ist eine unsterbliche und göttliche 
Existenz, die von der universellen Seele organisiert wird und alle vielfältigen Ausstrahlungen der 
verschiedenen Kräfte hervorbringt oder in sich sammelt, die die Natur der Göttlichkeit 
ausmachen.“ 

Diese Lehre, die den Himmeln und Sphären lebende Seelen gab, jede davon einen Teil der 
universalen Seele, war äußerst alt. Es wurde von gehalten Die alten Sabræns. Es wurde von 
Timæus, Platon, Speusippus, Jamblichus, Macrobius, Marcus Aurelius und Pythagoras gelehrt. 
Als die Menschen einst dem Universum eine Seele zugeordnet hatten, die in sich die Fülle des 
tierischen Lebens bestimmter Wesen und sogar der Sterne enthielt, glaubten sie bald, dass 
diese Seele im Wesentlichen intelligent und die Quelle der Intelligenz aller intelligenten Wesen 
sei.  



Dann wurde das Universum für sie nicht nur belebt, sondern auch intelligent, und an dieser 
Intelligenz nahmen die verschiedenen Teile der Natur teil. Jede Seele war das Vehikel und 
sozusagen die Hülle der Intelligenz, die sich an sie heftete und nirgendwo anders ruhen konnte. 
Ohne eine Seele könnte es keine Intelligenz geben; Und da es eine universelle Seele gab, die 
Quelle aller Seelen, war die universelle Seele mit einer universellen Intelligenz ausgestattet, der 
Quelle aller besonderen Intelligenzen. Die Seele der Welt enthielt also in sich die Intelligenz der 
Welt. Alle Kräfte der Natur, in die die universelle Seele eintrat, erhielten auch einen Teil ihrer 
Intelligenz, und das Universum war in seiner Gesamtheit und in seinen Teilen mit Intelligenzen 
gefüllt, die als ebenso viele Emanationen des Souveräns und Universalen angesehen werden 
konnten Intelligenz. Wo immer die göttliche Seele als Ursache wirkte, da war auch Intelligenz; 
und so wurden der Himmel, die Sterne, die Elemente und alle Teile des Universums zum Sitz so 
vieler göttlicher Intelligenzen. Jeder winzige Teil der großen Seele wurde zu einer Teilintelligenz, 
und je mehr sie sich von der groben Materie löste, desto aktiver und intelligenter war sie. Und 
alle alten Naturverehrer, die Theologen, Astrologen und Dichter und die bedeutendsten 
Philosophen gingen davon aus, dass die Sterne so viele belebte und intelligente Wesen oder 
ewige Körper seien, aktive Ursachen für Wirkungen hier unten, die ein Prinzip des Lebens seien 
beseelt und von einer Intelligenz geleitet, die nur eine Ausstrahlung und ein Teil davon des 
universellen Lebens und der Intelligenz der Welt war. 

Das Universum selbst galt als äußerst intelligentes Wesen. Das war die Lehre des Timäus von 
Lokrien. Die Seele des Menschen war Teil der intelligenten Seele des Universums und daher 
selbst intelligent. Seine Meinung war die vieler anderer Philosophen. Cleanthes, ein Schüler von 
ZENO, betrachtete das Universum als Gott oder als die unproduzierte und universelle Ursache 
aller erzeugten Wirkungen. Er schrieb der universellen Natur eine Seele und Intelligenz zu, und 
dieser intelligenten Seele gehörte seiner Ansicht nach die Göttlichkeit. Aus ihr ging die 
Intelligenz des Menschen hervor und teilte ihre Göttlichkeit. Chrysippus, der subtilste der 
Stoiker, verortete in der universellen Vernunft, die die Seele und Intelligenz der Natur bildet, jene 
göttliche Kraft oder Essenz der Göttlichkeit, die er der Welt zuschrieb, die von der universellen 
Seele bewegt wird, die jeden ihrer Teile durchdringt. 

Ein Gesprächspartner in Ciceros Werk, De Natura Deorum, argumentiert förmlich, dass das 
Universum notwendigerweise intelligent und weise ist, weil der Mensch, ein unendlich kleiner 
Teil davon, so ist. Dasselbe Argument bringt Cicero in seiner Rede für Milo vor. Die Physiker 
kamen zu dem gleichen Schluss wie die Philosophen. Sie gingen davon aus, dass Bewegung im 
Wesentlichen zur Seele gehöre und die Richtung regelmäßiger und geordneter Bewegungen zur 
Intelligenz. Und da im Universum sowohl Bewegung als auch Ordnung existieren, müsse es in 
ihm eine Seele und eine Intelligenz geben, die es regieren und nicht von ihm selbst zu 
unterscheiden seien; denn die Idee des Universums ist nur die Gesamtheit aller Einzelideen aller 
existierenden Dinge. 

Das Argument war, dass die Himmel und die Sterne, die einen Teil davon bilden, belebt sind, weil 
sie einen Teil der universellen Seele besitzen: Sie sind intelligente Wesen, weil diese universelle 
Seele, von der sie einen Teil besitzen, überaus intelligent ist; und sie teilen die Göttlichkeit mit 
der universellen Natur, weil die Göttlichkeit in der universellen Seele und Intelligenz liegt, die die 
Welt bewegt und regiert, und von denen sie jeweils einen Anteil haben. Durch diesen logischen 
Prozess ordnete der Gesprächspartner in Cicero den Sternen Göttlichkeit zu, als beseelte 
Wesen, die mit Sensibilität und Intelligenz ausgestattet sind und aus den edlen und reinsten 
Teilen der ätherischen Substanz bestehen, nicht mit Materie fremder Natur vermischt sind und 
im Wesentlichen Licht enthalten und Hitze.  



Daher kam er zu dem Schluss, dass es sich bei ihnen um so viele Götter handelte, deren 
Intelligenz die anderer Existenzen übertraf und die der erhabenen Höhe entsprachen, in der sie 
sich mit so vollkommener Regelmäßigkeit und bewundernswerter Harmonie bewegten, mit einer 
spontanen und freien Bewegung. Daher machte er sie zu „Göttern“, aktiven, ewigen und 
intelligenten „Ursachen“; und bevölkerte das Reich des Himmels mit einer Schar ewiger 
Intelligenzen, himmlischer Genien oder Engel, die die universelle Göttlichkeit teilten und mit ihr 
bei der Verwaltung des Universums und der Herrschaft über die sublunäre Natur und den 
Menschen verbunden waren. 

Wir machen die Antriebskraft der Planeten zu einem mechanischen Gesetz, das wir durch die 
Kombination zweier Kräfte, dem Cent, erklären Reifung und Zentrifugalkraft, deren Ursprung wir 
nicht nachweisen können, deren Kraft wir aber berechnen können. Die Alten betrachteten sie als 
von einer intelligenten Kraft angetrieben, die ihren Ursprung in der ersten und universellen 
Intelligenz hatte. Ist es überhaupt so sicher, dass wir der Wahrheit näher sind als sie? oder dass 
wir wissen, was unsere „Zentripetal- und Zentrifugalkräfte“ bedeuten; denn was ist eine Kraft? 
Bei uns wirkt die gesamte Gottheit auf jeden Planeten ein und bewegt ihn, so wie Er es mit dem 
Saft tut, der im kleinen Grashalm und in den Blutpartikeln in den winzigen Adern des 
unsichtbaren Rädertierchens zirkuliert. Bei den Alten war die Gottheit jedes Sterns nur ein Teil 
des universellen Gottes, der Seele der Natur. Jeder Stern und jeder Planet wurde von sich selbst 
bewegt und von seiner eigenen besonderen Intelligenz gesteuert. Und diese Meinung von 
Achilles Tatius, Diodorus, Chrysippus, Aristoteles, Platon, Heraklides von Pontus, Theophrastus, 
Simplicius, Macrobius und Proklos, dass in jedem Stern eine unsterbliche Seele und Intelligenz 
steckt – Teil der universellen Seele und Intelligenz des Insgesamt war diese Meinung von 
Orpheus, Plotin und den Stoikern in Wirklichkeit die vieler christlicher Philosophen. Denn Origin 
vertrat die gleiche Meinung; und Augustinus vertrat die Ansicht, dass jedes sichtbare Ding auf 
der Welt von einer Engelskraft überwacht werde; und Cosma, der Mönch, glaubte, dass jeder 
Stern unter der Führung eines Engels stünde; und der Autor des Oktateuchs, der zur Zeit des 
Kaisers Justin geschrieben wurde, sagt, dass sie durch den Impuls bewegt werden, der ihnen 
von Engeln übermittelt wird, die über dem Firmament stationiert sind. Ob es sich bei den 
Sternen um belebte Wesen handelte, war eine Frage, über die die christliche Antike nicht 
entschied. Viele der christlichen Ärzte glaubten, dass dies der Fall sei. Der heilige Augustinus 
zögert, der heilige Hieronymus bezweifelt, ob Salomo den Sternen keine Seelen zugeteilt hat. 
Der heilige Ambrosius zweifelt nicht daran, dass sie Seelen haben; und Pamphilus sagt, dass 
viele Mitglieder der Kirche glauben, sie seien vernünftige Wesen, während viele anders denken, 
aber dass weder die eine noch die andere Meinung ketzerisch ist. 

So erarbeitete der antike Gedanke ernsthaft und aufrichtig die Idee einer dem Universum und 
seinen verschiedenen Teilen innewohnenden Seele. Der nächste Schritt bestand darin, diese 
Seele vom Universum zu trennen und ihr eine äußere und unabhängige Existenz und 
Persönlichkeit zu verleihen; immer noch allgegenwärtig, in jedem Zentimeter des Raums und in 
jedem Teilchen der Materie, und doch kein Teil der Natur, sondern ihre Ursache und ihr Schöpfer. 
Dies ist der Mittelweg zwischen den beiden Lehren Pantheismus (oder dass alles Gott ist und 
Gott in allem ist und alles ist) einerseits und Atheismus (oder dass alles Natur ist und es keinen 
anderen Gott gibt) , andererseits; Diese Lehren scheinen, wenn man sie auf ihre einfachsten 
Begriffe reduziert, schließlich dieselben zu sein. 

Wir gratulieren uns selbstzufrieden zu unserer Anerkennung eines persönlichen Gottes als der 
Vorstellung, die den menschlichen Sympathien am besten entspricht und von den 
Mystifizierungen des Pantheismus verschont bleibt.  



Aber die Göttlichkeit bleibt immer noch ein Geheimnis, ungeachtet aller Mittel, die die Symbolik, 
sei es aus der organischen oder anorganischen Schöpfung, liefern kann; und die 
Personifizierung selbst ist ein Symbol, das ebenso wie jedes andere, wenn nicht sogar noch 
mehr, zu Missverständnissen neigt, da es dazu neigt, zu einer bloßen Widerspiegelung unserer 
eigenen Gebrechen zu degenerieren; und daher muss jede positive Idee oder Vorstellung, dass 
wir uns in unserem eigenen Geist ein Bild von der Gottheit machen können, notwendigerweise 
unendlich unzureichend sein. 

Der Geist der Veden (oder der heiligen indischen Bücher aus großer Antike), wie er von ihren 
frühesten und jüngsten Verlegern verstanden wird, ist eindeutig ein pantheistischer 
Monotheismus – ein Gott und Er alles in allem; Die vielen Gottheiten, so zahlreich wie die an sie 
gerichteten Gebete, lassen sich in die Titel und Attribute einiger weniger und letztendlich in DAS 
EINE auflösen. Es wurde verstanden, dass die Maschinerie der Personifizierung unbewusst als 
bloßes Mittel zur Behebung der Mängel der Sprache angesehen wurde; und das Mimansa 
betrachtete sich lediglich als eine Interpretation der wahren Bedeutung der Mantras, als er 
verkündete, dass am Anfang „nichts außer dem Geist war, dem schöpferischen Gedanken von 
Ihm, der von Anfang an allein existierte und ohne Affirmation atmete.“ Die in den Mantras 
vorgeschlagene Idee wird in den Upanischaden dogmatisch behauptet und weiterentwickelt. 
Die Vedanta-Philosophie, die das Mysterium des „EINEN IN VIELEN“ als grundlegenden 
Glaubensartikel annahm, bewahrte nicht nur die göttliche Einheit, sondern auch die Identität 
von Materie und Geist. Die Einheit, die es befürwortet, ist die des Geistes. Der Geist ist das 
universelle Element, der Eine Gott, die Große Seele, Mahaatma. Er ist sowohl die materielle als 
auch die wirksame Ursache, und die Welt ist ein Gefüge, dessen Netz und Weber er zugleich ist. 
Er ist der Makrokosmos, der universelle Organismus namens Pooroosha, dessen 
Hauptmitglieder Feuer, Luft und Sonne sind. Sein Kopf ist leicht, seine Augen die Sonne und der 
Mond, sein Atem der Wind, seine Stimme die geöffneten Veden. Alles kommt von Brahm, wie 
das Netz von der Spinne und das Gras von der Erde. 

Doch es ist nur die Unmöglichkeit, das Ori in Sprache auszudrücken Entstehung von Materie aus 
Geist, was der hinduistischen Philosophie den Anschein von Materialismus verleiht. Selbst 
formlos ist die Gottheit in allen Formen präsent. Seine Herrlichkeit wird im Universum als Abbild 
der Sonne im Wasser dargestellt, die das Gestirn selbst ist, es aber nicht ist. Alle mütterliche 
Handlungsfähigkeit und Erscheinung, die subjektive Welt, sind zu einem großen Teil 
Phantasmen, die gedanklichen Darstellungen der Unwissenheit. Sie besetzen jedoch einen 
Mittelweg zwischen Realität und Nicht-Realität; sie sind unwirklich, weil nichts außer Brahm 
existiert; doch in gewissem Maße real, da sie eine äußere Manifestation von ihm darstellen. Sie 
sind eine selbstverursachte Hypostase der Gottheit, unter der Er sich die Gesamtheit der 
belebten und unbelebten Natur präsentiert, die Aktualität des Augenblicks, die vielfältigen 
Erscheinungen, die nacheinander den einen pantheistischen Geist umhüllen. 

Das große Ziel der Vernunft ist die Verallgemeinerung; die Einheit in der Vielfalt, die Ordnung in 
der scheinbaren Verwirrung zu entdecken; vom Zufälligen und Vergänglichen, vom Stabilen und 
Universellen zu trennen. In der Betrachtung der Natur und der vagen, aber fast intuitiven 
Wahrnehmung einer allgemeinen Gleichmäßigkeit des Plans inmitten endloser Arten von 
Funktionsweise und Form entstehen jene feierlichen und ehrfurchtsvollen Gefühle, die, wenn sie 
von intellektueller Aktivität begleitet werden, schließlich zur Philosophie heranreifen können. 

Das Bewusstsein über sich selbst und die persönliche Identität existiert parallel zu unserer 
Existenz. Wir können uns die geistige Existenz ohne sie nicht vorstellen. Es ist weder das Werk 
der Reflexion noch der Logik noch das Ergebnis von Beobachtung, Experiment und Erfahrung.  



Es ist ein Geschenk Gottes, wie der Instinkt; und das Bewusstsein einer denkenden Seele, die in 
Wirklichkeit die Person ist, die wir sind, und anders als unser Körper, ist der beste und solideste 
Beweis für die Existenz der Seele. Wir haben das gleiche Bewusstsein einer Macht, von der wir 
abhängig sind; von der wir so wenig wie von der Seele definieren und uns eine Vorstellung oder 
ein Bild davon machen können, und die wir dennoch spüren und daher wissen, dass sie 
existiert. Wahre und richtige Vorstellungen von dieser Macht, von der absoluten Existenz, aus 
der alles hervorgeht, können wir nicht verfolgen; wenn wir mit wahr und richtig angemessene 
Ideen meinen; denn dazu sind wir mit unseren begrenzten Fähigkeiten nicht fähig. Und 
Vorstellungen von Seiner Natur, soweit wir sie zu vertreten imstande sind, können nur entweder 
durch direkte Inspiration oder durch philosophische Untersuchungen erreicht werden. 

Die Idee des Universellen ging der Anerkennung eines Systems zu seiner Erklärung voraus. Es 
wurde eher gefühlt als verstanden; und es dauerte lange, bevor die große Konzeption, auf der die 
gesamte Philosophie basiert, durch bewusste Untersuchung jene analytische Entwicklung 
erhielt, die ihr zu Recht diesen Namen verleihen könnte. Als das Gefühl zum ersten Mal vom 
selbstbewussten Geist beobachtet wurde, war es, sagt Platon, „ein göttliches Geschenk, das 
der Menschheit von irgendeinem Prometheus oder von jenen Alten mitgeteilt wurde, die näher 

bei den Göttern lebten.“ Der Geist leitete aus seinen ersten Erfahrungen die Vorstellung einer 
allgemeinen Ursache oder eines Vorläufers ab, dem er kurz darauf einen Namen gab und ihn 
personifizierte. Dies war die Aussage eines Satzes, der im Verhältnis zu seiner 
Allgemeingültigkeit unklar war. Es erklärte alles außer sich selbst. Es war eine wahre Ursache, 
aber eine unverständliche. Es mussten Jahrhunderte vergehen, bis die Natur des Theorems 
richtig erkannt werden konnte, und bevor die Menschen, die die Erste Ursache als Gegenstand 
des Glaubens und nicht als Wissenschaft ansahen, sich damit begnügten, ihre Forschungen auf 
die näheren Beziehungen von Existenz und Nachfolge zu beschränken, die es sind wirklich im 
Rahmen ihrer Fähigkeiten. Zunächst und für lange Zeit verließ der Intellekt das Reale, um sich 
einer hastig geschaffenen idealen Welt zuzuwenden, und die Vorstellungskraft usurpierte den 
Platz der Vernunft, indem sie versuchte, den allgemeinsten und unzulänglichsten Vorstellungen 
eine Konstruktion zu geben, indem sie ihre Symbole umwandelte in Wirklichkeiten umzusetzen 
und sie in tausend willkürlichen Formen zu substantiieren. 

In der Poesie wurde die Idee der göttlichen Einheit, wie in der Natur, durch eine vielfältige 
Symbolik verdeckt; und die Vorstellungen der Transzendentalphilosophie beruhten auf 
Naturanschauungen, die kaum tiefgreifender waren als die der frühesten Symbolisten. Doch der 
Einheitsgedanke wurde eher verdunkelt als ausgelöscht; und Xenophanes erschien als Feind 
von Homer, nur weil er nachdrücklicher auf dem monotheistischen Element bestand, das in der 
Poesie vergleichsweise übersehen wurde. Die erste Philosophie bekräftigte die verlorene Einheit 
der Poesie; aber da es nicht in der Lage war, seine Natur zu erforschen, überließ es es erneut der 
Welt der Näherungsempfindungen und geriet in Verwirrung im Materialismus, indem es das 
konzeptionelle Ganze oder Erste Element als eine Verfeinerung der Materie betrachtete, die in 
ihrem Wesen unveränderlich war, obwohl sie Veränderungen in Qualität und Qualität 
unterworfen war bilden sich in einer ewigen Abfolge von scheinbarem Verfall und Erneuerung; Er 
verglich es mit Wasser, Luft oder Feuer, da jeder versuchte, die Lehre seines Vorgängers zu 
verfeinern, oder von einer anderen Klasse theologischer Traditionen beeinflusst wurde. 

In den philosophischen Systemen wird die göttliche Aktivität vom Dichter geteilt  und nach dem 
Volksglauben wurde eine Rasse von Personifikationen, bei der die Idee der Abstammung, die der 
Ursache oder der pantheistischen Evolution ersetzte, ohne Unterteilung oder Vorbehalt in die 
Natur als Ganzes zurückgeführt; zunächst als mechanische Kraft oder Leben;  



danach als eine alles durchdringende Seele oder ein inhärenter Gedanke; und schließlich als 
externe lenkende Intelligenz. 

Die ionische Wiederbelebung des Pantheismus war materialistisch. Die bewegende Kraft war 
untrennbar mit einem materiellen Element verbunden, einer subtilen, aber sichtbaren Zutat. In 
der Form von Luft oder Feuer wurde das Prinzip des Lebens mit der offensichtlichsten 
materiellen Maschinerie der Natur in Verbindung gebracht. Alles sei lebendig und voller Götter, 
hieß es. Die Wunder des Vulkans, der Magnet, die Ebbe und Flut der Gezeiten waren 
lebenswichtige Anzeichen, das Atmen oder die Bewegung des großen Weltentieres. Der nicht 
wahrnehmbare Äther von Anaximenes hatte keine positive Qualität außer der atmosphärischen 
Luft, mit der er leicht verwechselt werden konnte: und selbst das „Unendliche“ von 
Anaximander war, obwohl frei von den Bedingungen von Qualität oder Quantität, nur ein ideales 
Chaos, das durch seine Grobheit befreit wurde. Es war das unbegrenzte Lagerhaus oder 
Pleroma, aus dem sich der endlose Kreis phänomenaler Veränderungen entwickelte. Eine 
bewegende Kraft wurde im Material erkannt, aber nicht klar von ihr unterschieden. Raum, Zeit, 
Figur und Zahl sowie andere allgemeine Formen oder Eigenschaften, die nur als Attribute 
existieren, wurden als Substanzen behandelt oder zumindest als eine wesentliche Verbindung 
zwischen den Objekten, zu denen sie gehören: und allen Bedingungen der materiellen Existenz 
sollen aus der pythagoräischen Monade hervorgegangen sein. 

Die eleatischen Philosophen behandelten Vorstellungen nicht nur als Entitäten, sondern als die 
einzigen Entitäten, die als einzige die Stabilität, Gewissheit und Realität besaßen, nach denen 
man bei Phänomenen vergeblich suchte. Die einzige Realität war das Denken. „Alle wirkliche 
Existenz“, sagten sie, „ist geistige Existenz; Nichtexistenz ist daher, da sie unvorstellbar ist, 
unmöglich; Die Existenz füllt den gesamten Bereich des Denkens aus und ist untrennbar mit 
seiner Ausübung verbunden. Gedanke und sein Gegenstand sind eins.“ 

Xenophanes verwendete eine mehrdeutige Sprache, die sowohl auf das Materielle als auch auf 
das Geistige anwendbar und für keines von beiden ausschließlich angemessen war. Mit anderen 
Worten: Er nutzte materielle Bilder, um eine unbestimmte Bedeutung zu veranschaulichen. Als 
er das universelle Wesen verkündete, berief er sich auf den Himmel als sichtbare Manifestation 
und nannte ihn kugelförmig; ein aus der materiellen Welt entlehnter Begriff. Er sagte, dass Gott 
weder bewegt noch unbewegt, begrenzt oder unbegrenzt sei. Er hat nicht einmal versucht, klar 
auszudrücken, was nicht klar gefasst werden kann; Simplicius gibt zu, dass solche 
Spekulationen über der Physik lagen. Parmenides bediente sich ähnlicher Hilfsmittel, indem er 
seine metaphysische Gottheit mit einer Kugel oder mit Wärme, einem Aggregat oder einer 
Kontinuität verglich und so unfreiwillig ihre nominellen Attribute entzog. 

Die Atomschule, die das Ganze in Materie und Kraft unterteilte, hielt die Materie in ihrer 
endgültigen Beschaffenheit für unveränderlich, obwohl sie in ihren resultierenden Formen 
unendlich variabel war. Sie ließen alle Vielfalt aus den verschiedenen Kombinationen von 
Atomen hervorgehen; aber sie benötigten keinen Beweger oder Direktor der Atome außerhalb 
ihrer selbst; kein universeller Grund; sondern eine mechanische ewige Notwendigkeit, wie die 
der Dichter. Dennoch ist es zweifelhaft, ob es jemals eine Zeit gegeben hat, in der man sagen 
konnte, dass die Vernunft trotz dieses offensichtlichen Materialismus völlig schliefe und ihrer 
eigenen Existenz fremd war. Die früheste Betrachtung der Außenwelt, die sie in eine imaginäre 
Verbindung mit uns selbst bringt, weist entweder ihrem Ganzen oder ihren Teilen die 
Empfindung und den Willen zu, die zu unserer eigenen Seele gehören. 

 



Anaxagoras gab wie Empedokles die Existenz ultimativer Elementarteilchen zu, aus deren 
Kombinationen alle materiellen Phänomene resultierten. Aber er behauptete, die bewegende 
Kraft sei der Geist; Und doch, obwohl er klar erkannte, dass es unmöglich war, durch Illustration 
oder Definition über einen vernünftigen Glauben oder eine einfache Negation der Materialität 
hinauszugehen, konnte er dennoch nicht ganz auf den Versuch verzichten, die Natur dieser 
Nicht-Materie oder dieses Geistes durch Symbole zu veranschaulichen Er beruhte auf den 
physikalischen Erwägungen, die ihn dazu bewogen, es einer separaten Kategorie zuzuordnen. 
Ob als menschliche Vernunft oder als regulierendes Prinzip in der Natur, er war der Ansicht, 
dass es sich in Charakter und Wirkung von allen anderen Dingen unterschied und dass es sich 
daher zwangsläufig in seiner wesentlichen Beschaffenheit unterscheiden müsse. Es war weder 
Materie noch eine mit der Materie verbundene oder mit ihr homogene Kraft, sondern unabhängig 
und allgemein verschieden, insbesondere darin, dass es als Quelle aller Bewegung, Trennung 
und Erkenntnis etwas völlig Einzigartiges, Reines und Einzigartiges ist unvermischt; Und so hat 
es, da es von keinem störenden Einfluss gehindert wird, der seine Unabhängigkeit vom 
individuellen Handeln einschränkt, das höchste Reich über alle Dinge, über den Wirbel der 
Welten sowie über alles, was in ihnen lebt. Es ist äußerst durchdringend und kraftvoll und 
vermischt sich mit anderen Dingen, obwohl sich nichts anderes damit vermischt; ex übt 
universelle Kontrolle und Erkenntnis aus und umfasst die Notwendigkeit der Dichter sowie die 
unabhängige Gedankenkraft, die wir in uns selbst ausüben. Kurz gesagt, es ist die 
selbstbewusste Kraft des Denkens, die sich auf das Universum ausdehnt und zum höchsten 
äußeren Geist erhoben wird, der alle Dinge sieht, weiß und lenkt. 

So wurden sowohl Pantheismus als auch Materialismus vermieden; und die Materie, obwohl sie 
so unendlich vielfältig ist, wie die Sinne sie darstellen, wurde in einem Band der Einheit 
gehalten, das auf eine von ihr getrennte herrschende Macht übertragen wurde. Diese Macht 
könnte nicht die treibende Kraft sein, wenn sie selbst bewegt würde; noch allherrschend, wenn 
nicht getrennt von den Dingen, die es regiert. Wäre das Ordnungsprinzip der Materie 
innewohnend, wäre es unmöglich gewesen, die Existenz eines Chaos zu erklären: Wenn es 
etwas Äußerliches wäre, wäre die alte ionische Lehre eines „Anfangs“ leichter vorstellbar, da es 
sich um die Epoche handelt, in der das Ordnen stattfindet Der Geheimdienst begann seine 
Operationen. 

Aber diese großartige Idee eines alles beherrschenden unabhängigen Geistes brachte 
Schwierigkeiten mit sich, die sich als unüberwindbar erwiesen; weil es der Materie in Form von 
Chaos eine unabhängige und ewige Selbstexistenz verlieh und so einen Dualismus von Geist 
und Materie einführte. Im Geist oder der Intelligenz umfasste Anaxagoras nicht nur Leben und 
Bewegung, sondern auch die moralischen Prinzipien des Edlen und Guten; und verwendete den 
Begriff wahrscheinlich aufgrund der weit verbreiteten falschen Verwendung des Wortes „Gott“ 
und weil er weniger anfällig für Fehlkonstruktionen war und seine Idee spezifischer 
kennzeichnete. Sein „Intelligenz“-Prinzip blieb praktisch mit vielen der gleichen Mängel 
verbunden wie die „Notwendigkeit“ der Dichter. Es war die Präsentation einer großartigen Idee, 
die zu diesem Zeitpunkt weder erklärt noch verfolgt werden konnte. 

Es war noch nicht verständlich, noch war nicht einmal der Weg geöffnet, über den man sich ihm 
nähern konnte. 

 

 

 



Der Geist kann in der Metaphysik nicht über die Selbstvergöttlichung hinausgehen. Bei dem 
Versuch, weiterzugehen, verwirklicht er lediglich die Apotheose seiner eigenen subtilen 
Vorstellungen und versinkt so unter dem einfacheren Grund, den es bereits beschritten hat. Die 
Realitäten, die Platon in Phänomenen nicht erkennen konnte, entdeckte er in seinem eigenen 
Geist und stellte seine Schöpfungen ebenso ohne Zögern wie die alten Theosophen unter die 
Götter. Er machte, wie die meisten Philosophen nach Anaxagoras, das höchste Wesen zur 
Intelligenz; aber in anderer Hinsicht ließ er seine Natur undefiniert, oder besser gesagt 
unbestimmt durch die Vielfalt der Definitionen, eine Vorstellung, die vage zwischen Theismus 
und Pantheismus schwankt. Obwohl er die demoralisierenden Tendenzen der Poesie ablehnte, 
war er zu klug, um zu versuchen, sie durch andere Darstellungen positiver Art zu ersetzen. Er 
sagt mit Recht, dass geistige Dinge nur durch Figuren verständlich gemacht werden können; und 
die Formen des allegorischen Ausdrucks, die in einer rauen Zeit unbewusst übernommen 
worden waren, wurden vom Philosophen absichtlich als die am besten geeigneten Vehikel für 
theologische Ideen ausgewählt. 

Als die Mittel der Symbolik nach und nach abgestreift wurden, um, wenn möglich, zur Grundidee 
zu gelangen, schien das religiöse Gefühl, das normalerweise damit verbunden war, dabei zu 
verschwinden. Und doch protestierten die Verfechter des Monotheismus, Xenophanes und 
Heraklit, nur gegen die Erschaffung von Göttern in menschlicher Form. Sie versuchten nicht, die 
Natur ihrer Göttlichkeit zu berauben, sondern vielmehr die religiöse Kontemplation von einer 
explodierten Symbolik in eine reinere zu versetzen. Sie setzten die Verehrung fort, die im 
Hintergrund der Poesie der Sonne und den Sternen, dem Feuer oder dem Äther 
entgegengebracht wurde. Sokrates warf sich vor der aufsteigenden Leuchte nieder; und die 
ewigen Sphären, die offenbar die religiöse Hommage des Xenophanes geteilt haben, behielten 
in den Schulen der Peripatetiker und Stoiker eine sekundäre und qualifizierte Göttlichkeit. 

Das oder die unsichtbaren Wesen, die nur dem Intellekt offenbart wurden, wurden zum Thema 
der Philosophie; und ihre älteren Symbole wurden, wenn sie nicht offen diskreditiert wurden, mit 
ausweichender Allgemeingültigkeit übergangen, als Wesen, deren problematische Existenz wir 
„mit dem zufrieden geben müssen, was von den Alten berichtet wurde, von denen man daher 
annehmen muss, sie seien ihre Nachkommen.“ mit ihren eigenen Vorfahren und familiären 
Beziehungen gut vertraut gewesen zu sein.“ Und der Theismus von Anaxagoras war noch 
entschiedener subversiv, nicht nur für die Mythologie, sondern für die gesamte Religion der 
äußeren Natur; Es ist ein Appell der Außenwelt an das Bewusstsein der spirituellen Würde im 
Inneren des Menschen. 

In den Lehren des Aristoteles bewegt sich die Welt ununterbrochen weiter, 

immer im Wandel, aber doch immer gleich, wie die Zeit, das Ewige 

Jetzt, das weder Ruhe noch Tod kennt. Es gibt ein Prinzip, 

das das Versagen der Identität wettmacht, indem es Ähnlichkeiten vervielfacht; 

die Zerstörung des Individuums durch eine ewige Erneuerung 

der Form, in der sich Materie manifestiert. Diese regelmäßige, 

ewige Bewegung setzt einen Ewigen Beweger voraus; keine träge Ewigkeit, wie 

das platonische Eidos, sondern einen, der immer wirkt, dessen Wesen darin besteht, 

zu handeln, denn sonst hätte er vielleicht nie gehandelt,  



und die Existenz der Welt wäre ein Zufall; denn was hätte ihn in diesem 

Fall nach langer Untätigkeit zum Handeln bewegen sollen? Auch kann er nicht 

teilweise in Aktion und teilweise potentiell sein, das heißt, ruhig und unentschlossen, 

zu handeln oder nicht zu handeln, denn selbst in diesem Fall wäre die Bewegung nicht 

ewig, sondern kontingent und unsicher. Er ist daher ganz in Aktion, einer reinen, unermüdlichen 
Aktivität, und aus denselben Gründen ganz immateriell. So vermied Aristoteles die Idee, dass 
Gott eine Ewigkeit lang inaktiv und selbstbesinnlich war und dann aus irgendeinem 
unbekannten Grund oder aufgrund eines unbekannten Motivs begann, nach außen zu handeln 
und zu produzieren; aber er ging die gegenteilige Gefahr ein, indem er das Ergebnis seiner 
Handlung, Materie und Universum, mit sich selbst koexistent machte oder, mit anderen Worten, 
leugnete, dass es irgendeinen Zeitpunkt gab, an dem seine äußere Handlung begann. Die Erste 
Ursache, sagte er, unbewegt, bewegt alles. Die Handlung war zuerst, und das Universum hat seit 
jeher existiert; eine beständige Ursache lenkt seine Kontinuität. Die Einheit des Ersten Bewegers 
folgt aus seiner Immaterialität. Wenn er selbst nicht unbewegt wäre, wäre die Reihe der 
Bewegungen und Bewegungsursachen unendlich. Da er also unbewegt und unveränderlich ist, 
wird jede Bewegung, auch die im Raum, von ihm verursacht: Er ist notwendig: Er kann nicht 
anders sein, als er ist; und nur durch die Notwendigkeit seines Seins können wir jene 
notwendigen ewigen Beziehungen erklären, die eine Wissenschaft des Seins ermöglichen. So 
neigte Aristoteles zu einem scheinbar 

persönlichen Gott; kein Wesen aus Teilen und Leidenschaften, wie der Gott der Hebräer oder 
der der Masse selbst der gebildeten Menschen in unserer Zeit, sondern ein substantielles 
Oberhaupt aller Seinskategorien, eine Individualität der Intelligenz, das Dogma des Anaxagoras 
belebte aus einer ausführlicheren und gründlicheren Analyse der Natur; etwas 

wie jenes lebendige, eindeutige Prinzip, das die alten Dichter, 

vor den materialistischen Kosmogonisten aus Nacht und Chaos, in Uranos oder Zeus entdeckt 
hatten. Bald jedoch wird die Vision der Persönlichkeit zurückgezogen, und wir erreichen jenen 
Höhepunkt des Denkens, an dem das Reale mit dem Idealen verschmilzt; an dem 

moralisches Handeln und objektives Denken (das heißt, Denken, das in Bezug auf 

etwas außerhalb seiner selbst ausgeübt wird) sowie der materielle Körper 

ausgeschlossen sind; und an dem das göttliche Handeln in der Welt seinen 

Schleier undurchdringlichen Mysteriums behält und bei größtem Einfallsreichtum der 

Forschung nur einen Widerspruch darstellt. An diesem Extrem löst sich die 

Reihe der Wirkursachen in die Finalursache auf. 

Das, was sich bewegt, selbst unbewegt, kann nur die Unbeweglichkeit des 

Gedankens oder der Form sein. Gott ist sowohl formale, Wirkursachen als auch Finalursache; 

die Eine Form, die alle Formen umfasst, das Eine Gute, das alles Gute einschließt, das Ziel der 
Sehnsucht der Universität, das die Welt bewegt, wie das Objekt der Liebe oder des rationalen 
Verlangens das Individuum bewegt. Er ist die innere oder selbstverwirklichte Letzte Ursache, die 
kein Ziel jenseits von sich selbst hat. Er ist kein moralischer Akteur; denn wenn er es wäre, wäre 
er nur ein Instrument, um etwas noch Höheres und Größeres hervorzubringen.  



Ihm, der zugleich ganz Tat und ganz Ruhe ist, kann nur eine Art von Handlung zugeschrieben 
werden, nämlich die Aktivität des Geistes oder Denkens. Was wir unsere höchste Freude 
nennen, die Wachheit und Empfindung unterscheidet und Hoffnung und Erinnerung einen 
reflektierten Zauber verleiht, ist bei ihm ewig. Seine Existenz ist ununterbrochener Genuss 
dessen, was bei uns am vorzüglichsten, aber nur vorübergehend ist. Die göttliche Qualität der 
aktiven und doch ruhigen Selbstbetrachtung, die Intelligenz charakterisiert, wird in erster Linie 
vom göttlichen Geist besessen; sein Denken, das seine Existenz ist, ist im Gegensatz zu 
unserem bedingungslos und ganz Tat. Wenn er irgendeine Befriedigung oder Freude aus dem 
ziehen kann, 

was jenseits von ihm existiert, kann er auch Unmut und Schmerz darüber empfinden, und dann 
wäre er ein unvollkommenes Wesen. Anzunehmen, dass er Freude an etwas Äußerem erfährt, 
setzt voraus, dass er zuvor keinen ausreichenden Genuss und Glück erfahren hat und eine Art 
Abhängigkeit. 

Das Wohl des Menschen liegt jenseits seiner selbst; nicht so das Gottes. Die ewige 

Handlung, die das Leben der Welt hervorbringt, ist das ewige Verlangen nach dem Guten. 

Das Objekt des absoluten Gedankens ist das absolute Gute. Die Natur ist ganz Bewegung und 
das Denken ganz Ruhe. Beim Betrachten dieses absoluten Guten kann die Endgültigkeit nur sich 
selbst betrachten; und so ist, da alle materiellen Eingriffe ausgeschlossen sind, die 
Unterscheidung von Subjekt und Subjekt unmöglich. und das Objekt verschwindet in 
vollständiger Identifikation, und der göttliche Gedanke ist „das Denken des Gedankens“. Die 
Energie des Geistes ist das Leben, und Gott ist diese Energie in ihrer Reinheit und 
Vollkommenheit. Er ist daher das Leben selbst, ewig und vollkommen; und dies fasst alles 
zusammen, was mit dem Begriff „Gott“ gemeint ist. Und doch besteht nach all diesem 
Transzendentalismus das eigentliche Wesen des Gedankens in seiner Beweglichkeit und seiner 

Übertragungskraft von Objekt zu Objekt; und wir können uns keinen 

Gedanken ohne ein Objekt jenseits seiner selbst vorstellen, über das wir nachdenken können, 

oder irgendeine Aktivität in bloßer Selbstbetrachtung ohne äußere 

Handlung, Bewegung oder Manifestation. 

Platon bemüht sich zu zeigen, wie das göttliche Prinzip des Guten 

in der Natur verwirklicht wird: Aristoteles’ System ist eine umfassende analoge 

Induktion, um zu beweisen, wie die gesamte Natur auf ein endgültiges Gutes zustrebt. 

Platon betrachtete die Seele als ein Prinzip der Bewegung und ließ seine 

Gottheit seine Ideen als freie, intelligente Kraft verwirklichen, das heißt in die Realität umsetzen. 
Aristoteles, für den die Seele der bewegungslose Mittelpunkt ist, von dem die Bewegung ausgeht 
und zu dem sie zusammenläuft, stellt sich einen entsprechend unbewegten Gott vor. Die 
Gottheit Platons erschafft, überwacht und erfreut sich an der universellen Freude seiner 
Geschöpfe. Die Gottheit des Aristoteles ist die Vollkommenheit der intellektuellen Aktivität des 
Menschen, die auf das Universum ausgedehnt wird. Wenn er die Gottheit zu einem ewigen Akt 
der Selbstbetrachtung macht, ist die Welt nicht von seiner Kenntnis ausgeschlossen, denn er 
betrachtet sie in sich selbst. Abgesehen von und jenseits der Welt vermischt er sich dennoch auf 
mysteriöse Weise mit ihr. Er ist sowohl universell als auch individuell; seine Handlungsfähigkeit 
ist notwendig und allgemein, macht aber auch das Reale und das Gute des Besonderen.  



Als Platon der ungeformten Welt das tierische Leben der Ionier gegeben und diesem die 
anaxagoreische Intelligenz hinzugefügt hatte, wodurch das wilde Prinzip der Notwendigkeit 
außer Kraft gesetzt wurde; und als der Intelligenz die Wohltätigkeit hinzugefügt wurde; und die 
gefürchteten Kämpfer, Kraft und Stärke, der Milde und Güte untergeordnet wurden, schien es, 
als sei ein weiterer Fortschritt unmöglich und die Gottheit könne nicht mehr sein als der Weise 
und der Gute. Aber die Betrachtung des Guten impliziert die seines Gegenteils, des Bösen. Wenn 
Gott als „der Gute“ betrachtet wird, dann nicht, weil das Böse unbekannt ist, sondern weil es 
absichtlich von seinen Eigenschaften ausgeschlossen wird. Aber wenn das Böse eine separate 
und unabhängige Existenz wäre, wie würde es dann mit seinem Vorrecht auf Einheit und 
Vorherrschaft zurechtkommen? Um diesem Dilemma zu begegnen, blieb nur, auf etwas 
zurückzugreifen, das mehr oder weniger der Unbestimmtheit der Antike ähnelte; ein virtuelles 
Eingeständnis der Unwissenheit, die ultimative Realität des Bösen zu leugnen, wie 

Plato und Aristoteles, oder, mit Speusippus, die Ewigkeit seiner antithetischen Existenz, zu 
vermuten, dass es nur eine jener Vorstellungen ist, die in einem Zustand endlichen Wissens 
tatsächlich vorläufig unverzichtbar sind, von denen aber so viele bereits durch den Fortschritt 
der Philosophie diskreditiert wurden; kurz gesagt, zur ursprünglichen 

Konzeption des „Absoluten“ oder eines einzelnen Wesens zurückzukehren, in dem alle 

Mysterien erklärt werden und vor dem das störende Prinzip auf einen bloßen trüben Fleck auf 
dem Ozean der Ewigkeit reduziert wird, von dem man sagen kann, dass es für das Auge des 
Glaubens nicht mehr existiert. 

Aber das Absolute ist eng mit dem Nicht-Existierenden verwandt. Materie und das Böse 
drängten sich zu ständig und überzeugend auf, um durch Feinheiten der Logik widerlegt oder 
aufgehoben zu werden. Es ist vergeblich, zu versuchen, die Welt in Gott zu verschmelzen, 
während die Welt der Erfahrung Widersprüchlichkeit, Unvollkommenheit und Veränderlichkeit 
aufweist, statt der Unveränderlichkeit ihrer Quelle. Philosophie war nur ein anderer Name für 
Unsicherheit; und nachdem der Geist die Natur und seine eigenen Vorstellungen nach und nach 
vergöttlicht hatte, ohne jedes praktische Ergebnis, außer mühsamer Beschäftigung; als die 
Realität, die er suchte, außen oder innen, sich seinem Zugriff immer zu entziehen schien, suchte 
der Intellekt, der in seinen höheren Flügen vereitelt war, Vorteil und Ruhe darin, auf eine 
Wahrheit niedrigerer, aber anwendbarerer Art zu zielen. Die Gottheit Platons ist ein Wesen, das 
menschlichen Sympathien entspricht; der Vater der Welt ebenso wie ihr Schöpfer; der Urheber 
nur des Guten, nicht des Bösen. „Neid“, sagt er, „ist weit entfernt von himmlischen Wesen, und 
wenn der Mensch gewillt und auf die Anstrengung vorbereitet ist, darf er nach einer 
Gemeinschaft mit den feierlichen Truppen und süßen Gesellschaften des Himmels streben. 
Gott ist die Idee oder Essenz der Güte, das Gute selbst [für Gaon]: in Güte schuf er die 

Welt und gab ihr die größte Vollkommenheit, für die sie empfänglich war; er machte sie, soweit 
möglich, zu einem Bild seiner selbst. Der erhabene Typus aller Vortrefflichkeit ist nicht nur ein 
Gegenstand der Verehrung, sondern auch der Liebe.“ Die Weisen der Antike hatten bereits in 

Rätseln angedeutet, dass Gott der Urheber des Guten ist; dass er wie die Sonne im Himmel oder 
Äskulap auf Erden „Heiler“, „Retter“ und „Erlöser“ ist, der Zerstörer und Abwender des Bösen, 
der immer das Unheil heilt, das von Herè, der mutwilligen oder irrationalen Macht der Natur, 
angerichtet wird. 

 



Platon bekräftigt das Dogma der Antike nur dann mit mehr Deutlichkeit, Platon bestätigt das 
Dogma der Antike nur dann mit mehr Deutlichkeit, wenn er die LIEBE als den höchsten und 
wohltätigsten aller Götter anerkennt, der der Natur die belebende Energie gibt, die durch die 
Kunst der Medizin für den Körper; denn die Liebe ist ausdrücklich der Arzt des Universums, der 
Äskulap, dem Sokrates in der Stunde seines Todes opfern wollte. Eine bildliche Idee, die aus 
vertrauten Bildern übernommen wurde, verlieh der göttlichen Verbindung mit dem Universum 
jenen liebenswerten Aspekt, der die früheste Zustimmung der Gefühle hervorgerufen hatte, bis 
sie, mit dem Fortschritt der geistigen Entwicklung an Verfeinerung gewinnend, sich schließlich 
so fest in der bewussten Zustimmung des Verständnisses festsetzte, wie sie jemals auf die 
Sympathien reagiert hatte. Sogar die rohen Skythen, Bithynier und Skandinavier nannten Gott 
ihren „Vater“; alle Nationen führten ihre Abstammung mehr oder weniger direkt auf den Himmel 
zurück. Der hyperboreische Olen, eines der ältesten Symbole der religiösen Antike 
Griechenlands, machte die Liebe zum Erstgeborenen der Natur. Wer wird es wagen zu sagen, zu 
welcher Zeit Gott zum ersten Mal würdig und wahrhaftig geehrt wurde oder wann der Mensch 
zum ersten Mal die stumme Beredsamkeit der Natur richtig zu spüren begann? In der obskuren 
Physik der mystischen Theologen, die der griechischen Philosophie vorausgingen, war die Liebe 
die große erste Ursache und Mutter des Universums. „Zeus“, sagt Proklos, „verwandelte sich, als 
er mit dem Werk der Schöpfung begann, in die Form der Liebe: und er brachte Aphrodite, das 
Prinzip der Einheit und universellen Harmonie, hervor, um ihr Licht allen zu zeigen. In den Tiefen 
seines geheimnisvollen Wesens trägt er das Prinzip der Liebe in sich; in ihm sind schöpferische 
Weisheit und gesegnete Liebe vereint.“ „Von den ersten Tagen an war seine göttliche Liebe fest 
verankert, seine Bewunderung; bis mit der Zeit sein lebenswichtiges Lächeln vollendete, was er 
bewunderte und liebte.“ Die Spekulanten des ehrwürdigen Ostens, die die Idee eines Ewigen 
Wesens hatten, das über alle Neigungen und Veränderungen erhaben ist und in seiner eigenen 
Genügsamkeit eine Fülle heiterer und unabhängiger Glückseligkeit genießt, wurden dazu 
gebracht, die scheinbar widersprüchliche Tatsache der Erschaffung der Welt zu untersuchen. 
Warum, so fragten sie, kam Er, der nichts Äußeres benötigte, um Seine bereits vorhandene 
Vollkommenheit zu vervollständigen, aus Seiner unentdeckten und vollkommenen Existenz 
hervor und wurde in die Wechselfälle der Natur aufgenommen? Die Lösung des Problems war 
die Liebe. Das Große Wesen erblickte die Schönheit Seiner eigenen Vorstellung, die von Anfang 
an allein bei Ihm wohnte, Maia oder die Lieblichkeit der Natur, sofort den Keim der Leidenschaft 
und der Ursprung der Welten. Die Liebe wurde zum universellen Ursprung, als die Gottheit, die 
zuvor fern und unergründlich war, ideell in die Liebenden und die Geliebten getrennt wurde. 

Und hier tritt erneut die alte Schwierigkeit auf; dass, zu welcher frühen Zeit auch immer diese 
Schöpfung stattfand, zuvor eine Ewigkeit vergangen war, in der Gott, der allein in seiner 
unangefochtenen Einheit lebte, kein Objekt für seine Liebe hatte; und dass das Wort selbst für 
uns ein existierendes Objekt impliziert, auf das die Liebe gerichtet ist; sodass wir uns Liebe nicht 
ohne ein Objekt vorstellen können, das geliebt werden kann; und deshalb kehren wir wieder zu 
diesem Punkt zurück, dass, wenn Liebe Gottes Wesen ist und er unveränderlich ist, dieselbe 
Notwendigkeit seiner Natur, die angeblich die Schöpfung verursacht hat, seine Existenz ohne ein 
Objekt der Liebe immer unmöglich gemacht haben muss: und dass daher das Universum mit 
ihm selbst koexistiert haben muss. 

Die Fragen, wie und warum das Böse im Universum existiert, wie seine Existenz mit der 
anerkannten Weisheit und Güte und Allmacht Gottes in Einklang zu bringen ist und inwieweit der 
Mensch ein freier Akteur ist oder von einer unerbittlichen Notwendigkeit oder Bestimmung 
beherrscht wird, haben zwei Seiten. 



Einerseits sind es Fragen zu den Eigenschaften und Attributen Gottes, denn wir müssen seine 
moralische Natur aus seiner Art, das Universum zu regieren, ableiten, und sie fließen immer in 
jede Betrachtung seiner intellektuellen Natur ein. Andererseits betreffen sie direkt die 
moralische Verantwortung und damit das Schicksal des Menschen. Sie sind daher in beiden 
Blickwinkeln äußerst wichtig und wurden zu allen Zeiten der Welt viel diskutiert. Sie haben die 
Menschen zweifellos mehr als alle anderen Fragen dazu gedrängt, die tiefen Geheimnisse der 
Natur und der Art der Existenz und des Handelns eines unverständlichen Gottes zu ergründen. 
Und damit stellt sich auch noch eine andere Frage: 

Ob die Gottheit das Universum durch feste und unveränderliche Gesetze regiert oder durch 
besondere Vorsehung und Eingriffe, so dass sie durch Gebet und Flehen dazu bewegt werden 
kann, ihren Kurs und die Ergebnisse menschlicher oder materieller Handlungen zu ändern. 

Nur Gott ist allmächtig; aber die menschliche Seele hat zu allen Zeiten ihren Anspruch geltend 
gemacht, als Teil des Göttlichen betrachtet zu werden. „Die Reinheit des Geistes“, sagt Van 
Helmont, „zeigt sich durch Energie und Wirksamkeit des Willens. Gott hat durch die Kraft eines 
unendlichen Willens das Universum geschaffen, und dieselbe Art von Macht in geringerem 

Ausmaß, mehr oder weniger durch äußere Hindernisse begrenzt, existiert in allen geistigen 
Wesen.“ Je höher wir in der Antike aufsteigen, desto mehr nimmt das Gebet die Form einer 
Beschwörung an; und diese Form behält es noch immer in hohem Maße bei, da die Riten der 
öffentlichen Anbetung im Allgemeinen nicht nur als Ausdruck von Vertrauen oder Ehrerbietung 
betrachtet werden, sondern als echte spirituelle Handlungen, deren Wirkung nur im Geist des 
Anbeters erwartet wird, sondern als Handlungen, von denen ein direktes äußeres Ergebnis 
erwartet wird, das Erreichen eines gewünschten Ziels, von Gesundheit oder Reichtum, von 
übernatürlichen Gaben für Körper oder Seele, von Befreiung von Gefahr oder Rache an Feinden. 
Das Gebet konnte die Absichten des Himmels ändern und die Devs unter dem Abgrund erzittern 
lassen. Es übte einen zwingenden Einfluss auf die Götter aus. Es förderte die magnetische 
Sympathie von Geist zu Geist; und die hinduistischen und persischen Liturgien, die sich nicht 
nur an die Gottheit selbst, sondern auch an ihre vielfältigen Erscheinungsformen richteten, 
wurden als heilsame und notwendige Wiederholungen des lebendigen oder schöpferischen 
Wortes angesehen, das zuerst den göttlichen Willen bewirkte und das von Augenblick zu 
Augenblick durch seine ewige Wiederholung den universellen Rahmen stützt. In der Erzählung 
vom Sündenfall haben wir die hebräische Art, das große moralische Mysterium, den Ursprung 
des Bösen und die scheinbare Entfremdung vom Himmel zu erklären; und eine ähnliche Idee, 
die in verschiedenen Abwandlungen in allen alten Glaubensbekenntnissen zu finden ist. Überall 
war der Mensch am Anfang unschuldig und glücklich gewesen und durch Versuchung und seine 
eigene Schwäche von seinem ersten Stand abgefallen. So wurde der vermutete Zusammenhang 
zwischen zunehmendem Wissen und zunehmendem Elend erklärt, und insbesondere wurde die 
schwere Todesstrafe mit der göttlichen Gerechtigkeit in Einklang gebracht. Diesen größeren 
Punkten untergeordnet waren die Fragen: Warum ist die Erde mit Dornen und Unkraut bedeckt? 
Woher kommt der Ursprung von Kleidung, sexueller Scham und Leidenschaft? Woher kommt die 
Zufügung von Arbeit, und wie kann man den erniedrigten Zustand der Frau im Osten 
rechtfertigen oder den Abscheu erklären, der so allgemein gegenüber dem Schlangenstamm 
empfunden wird? Die Hypothese eines Sündenfalls, die unter einigen ihrer Modifikationen in 
allen Systemen erforderlich ist, um die scheinbare Unvollkommenheit im Werk eines 
vollkommenen Wesens zu erklären, war in der östlichen Philosophie die unvermeidliche 
Begleiterscheinung und Bedingung einer begrenzten oder individuellen Existenz; denn man 
könnte sagen, dass die Seele, als Fragment des universellen Geistes betrachtet, ihre 
Vorrangstellung verloren hat,  



als sie von ihrer Quelle getrennt wurde und aufhörte, Teil der integralen Vollkommenheit zu sein. 
Die Theorie ihrer Wiedervereinigung entsprach der angenommenen Ursache ihrer Erniedrigung. 
Um ihren vorherigen Zustand zu erreichen, seine Individualität muss aufhören; es muss durch 
Wiederaufnahme in das Unendliche befreit werden, die Vollendung aller Dinge in Gott, die durch 
menschliche Anstrengung in spiritueller Meditation oder Selbstkasteiung gefördert und in der 
magischen Transformation des Todes vollendet werden muss. Und da der Mensch gefallen war, 
wurde angenommen, dass die Engel des Bösen von ihrem ersten Zustand, in den sie wie die 
Menschen zu Gottes Zeit zurückgeführt werden sollten, zurückgeführt werden müssten, und die 
Herrschaft des Bösen dann für immer aufhören sollte. Auf dieses große Ergebnis weisen alle 
alten Theologien hin; und so bemühten sie sich alle, die Existenz von Sünde und Bösem mit der 
vollkommenen und unbestreitbaren Weisheit und Güte Gottes in Einklang zu bringen. 

Mit der Ausübung des Denkens des Menschen sind Freiheit und Verantwortung untrennbar 
verbunden. Der Mensch nimmt seinen angemessenen Rang als moralisches Subjekt ein, wenn 
mit dem Gefühl der Beschränkungen seiner Natur das Bewusstsein der Freiheit und der mit ihrer 
Ausübung verbundenen Verpflichtungen, das Pflichtgefühl und die Fähigkeit, diese zu erfüllen, 
entsteht. Anzunehmen, dass der Mensch sich jemals eingebildet hat, kein freies Subjekt zu sein, 
bis er sich selbst zu dieser Überzeugung durchgeredet hat, hieße anzunehmen, dass er darin 
unter den Tieren stehe; denn er ist sich, wie diese, seiner Handlungsfreiheit bewusst. Nur die 
Erfahrung lehrt ihn, dass diese Handlungsfreiheit begrenzt und kontrolliert wird; und wenn das, 
was von außen kommt, diese Handlungsfreiheit einschränkt und begrenzt, lehnt er sich 
instinktiv dagegen auf, als wäre es ein Unrecht. Die Regel der Pflicht und die Materialien der 
Erfahrung leiten sich aus der Kenntnis der Bedingungen der Außenwelt ab, in denen die 
Fähigkeiten ausgeübt werden; und so beinhaltet das Problem des Menschen die Probleme der 
Natur und Gottes. Unsere Freiheit, so lernen wir durch Erfahrung, wird von einer externen Kraft 
bestimmt; unser Glück hängt innig von den Verhältnissen der äußeren Welt und vom 
moralischen Charakter ihres Herrschers ab. Dann stellt sich sofort dieses Problem: Der Gott der 
Natur muss Einer sein, und sein Charakter kann nicht anders als gut verdächtigt werden. Woher 
kam dann das Böse, dessen Bewusstsein der moralischen Entwicklung des Menschen immer 
vorausgegangen sein oder sie begleitet haben muss? Zu diesem Thema schwankte die 
menschliche Meinung zwischen zwei widersprüchlichen Extremen, von denen eines mit Gottes 
Allmacht und das andere mit seiner Güte unvereinbar scheint. Wenn Gott, so wurde gesagt, 
vollkommen weise und gut ist, muss das Böse aus einem unabhängigen und feindlichen Prinzip 
entstehen: Wenn andererseits alle Kräfte Einem untergeordnet sind, ist es schwierig, wenn das 
Böse tatsächlich existiert, wenn es so etwas wie Böses gibt, um die Gottlosigkeit zu vermeiden, 
Gott zum Urheber davon zu machen. Die Anerkennung eines moralischen und physischen 
Dualismus in der Natur widersprach der Lehre von der göttlichen Einheit. Viele der Alten hielten 
es für absurd, sich ein höchstes Wesen wie Homers Jupiter vorzustellen, das Gut und Böse aus 
zwei Urnen verteilt. Sie ersetzten es daher, wie wir gesehen haben, durch die Lehre von zwei 
unterschiedlichen und ewigen Prinzipien; einige machten die Ursache des Bösen in der 
inhärenten Unvollkommenheit von Materie und Fleisch aus, ohne zu erklären, warum Gott nicht 
die Ursache dafür war; während andere die erforderliche Kraft personifizierten und phantasievoll 
ein böses Prinzip erfanden, dessen Ursprung zwar alle Schwierigkeiten des ursprünglichen 
Problems mit sich brachte, dessen Existenz jedoch, wenn man sie einmal als gegeben annahm, 
als allgemeine Lösung des Mysteriums ausreichte; die Schwierigkeit, die angeblich nicht mehr 
besteht, wenn man sie einen Schritt weiter zurückstellt, so wie die Schwierigkeit, sich die Welt 
vorzustellen, die von einem Elefanten gestützt wird, beseitigt werden sollte, als man sagte, der 
Elefant wurde von einer Schildkröte getragen. 

 



Die einfachere und wahrscheinlich ältere Vorstellung behandelte den einen einzigen Gott als 
den Urheber aller Dinge. „Ich mache das Licht“, sagt Jehova, „und erschaffe die Dunkelheit; ich 
bringe Wohlstand und erschaffe Böses; ich, der Herr, tue all diese Dinge.“ „Die ganze 
Menschheit“, sagt Maximus Tyrius, „ist sich einig, dass es nur einen universellen König 

und Vater gibt und dass die vielen Götter seine Kinder sind.“ Es ist nichts Unwahrscheinliches an 
der Annahme, dass die ursprüngliche Idee darin bestand, dass es nur einen Gott gab. Ein vages 
Gefühl der Einheit der Natur, vermischt mit einer vagen Wahrnehmung einer allgegenwärtigen 
spirituellen Essenz, wurde unter den frühesten Manifestationen des menschlichen Geistes 
bemerkt. Überall war es die vage, unsichere und unbestimmte Erinnerung an die ursprüngliche 
Wahrheit, die Gott den ersten Menschen lehrte. Die Gottheit des Alten Testaments wird überall 
als der direkte Urheber des Bösen dargestellt, der den Menschen böse und lügende Geister 
beauftragte, das Herz des Pharaos verhärtete und die Sünde des einzelnen Sünders am ganzen 
Volk heimsuchte. Die grobe Vorstellung, dass bei der Gottheit Strenge über die Gnade herrscht, 
kann allein die Menschenopfer erklären, die Abraham und Jephthah beabsichtigten, wenn nicht 
gar ausführten. Es ist nicht ungewöhnlich, dass Menschen in jedem Zeitalter oder Land der Welt 
die Existenz eines Gottes anerkannten, ohne sich eine angemessene Einschätzung seiner Würde 
zu bilden. Die Ursachen für Gutes und Böses werden auf ein geheimnisvolles Zentrum 
zurückgeführt, dem jeder solche Eigenschaften zuschreibt, die seinem eigenen Intellekt und 
Fortschritt in der Zivilisation entsprechen. Daher werden der Gottheit die Gefühle von Neid und 
Eifersucht zugeschrieben. Daher die Provokation durch die Heilkunst des Äskulap und den 
humanen Diebstahl des Feuers durch Prometheus. Der Geist der Natur selbst, personifiziert in 
Orpheus, Tantalus oder Phineus, wurde vermutlich getötet, eingesperrt oder geblendet, weil er 
die göttlichen Geheimnisse der Menschheit zu freizügig preisgegeben hatte. Dieser göttliche 
Neid existiert noch immer in abgewandelter Form und variiert je nach den Umständen. Bei 
Hesiod erscheint er in der niedrigsten Art menschlicher Bösartigkeit. Beim Gott des Moses ist es 
Eifersucht auf die Verletzung der autokratischen Macht, die dem politischen Verrat 
entgegenwirkt; und selbst die Strafen, die für die Anbetung anderer Götter verhängt werden, 
scheinen oft eher von einer eifersüchtigen Rücksicht auf seine eigene Größe als Gottheit diktiert 
zu sein als von der Unmoral und der entwürdigenden Natur der Anbetung selbst. Bei Herodot 
und anderen Schriftstellern nimmt sie eine eher philosophische Form an, als striktes Festhalten 
an einem moralischen Gleichgewicht in der Regierung der Welt, in der Bestrafung von Stolz, 
Arroganz und unverschämter Anmaßung. Gott handelt in der Natur vorsorglich nach 
regelmäßigen und universellen Gesetzen, nach konstanten Vorgehensweisen; und so kümmert 
er sich um materielle Dinge, ohne ihre Beschaffenheit zu verletzen, indem er immer gemäß der 
Natur der Dinge handelt, die er geschaffen hat. Es ist eine Tatsache, die beobachtet werden 
kann, dass er in der materiellen und unbewussten Welt durch ihre Materialität und 
Unbewusstheit wirkt, nicht gegen sie; in der Tierwelt durch ihre Animalität und ihr teilweises 
Bewusstsein, nicht gegen sie. So handelt er in der Vorsehung der Welt nach regelmäßigen und 
universellen Gesetzen und konstanten Vorgehensweisen; und so kümmert er sich um 
menschliche Dinge, ohne ihre Beschaffenheit zu verletzen, indem er immer gemäß der 
menschlichen Natur des Menschen handelt, nicht gegen sie, und in der menschlichen Welt 
durch das Bewusstsein und die teilweise Freiheit des Menschen wirkt, nicht gegen sie. Gott 
handelt nach allgemeinen Gesetzen für allgemeine Zwecke. Die Anziehungskraft der 
Schwerkraft ist eine gute Sache, denn sie hält die Welt zusammen; und wenn der Turm von 
Siloah, der dadurch zu Boden fällt, achtzehn Männer von Jerusalem tötet, ist diese Zahl zu klein, 
um sie sich vorzustellen, wenn man die Myriaden von Millionen bedenkt, die durch dasselbe 
Gesetz aufrechterhalten werden. Es könnte nicht gut um ihretwillen und zur Aufrechterhaltung 
dieses Turms aufgehoben werden; noch könnte es in Kraft bleiben und der Turm stehen.  



Es ist schwierig, sich einen perfekten Willen vorzustellen, ohne zu verwirren es mit so etwas wie 
einem Mechanismus; da die Sprache keinen Namen hat für diese Kombination des 
Unerbittlichen mit dem Moralischen, die die alten Dichter getrennt in Ananke oder Eimarmene 
und Zeus personifizierten. Wie kann man die vollkommene Freiheit des höchsten und 
allmächtigen Willens Gottes verständlich mit der unbeugsamen Notwendigkeit als Teil seines 
Wesens verbinden, dass er weiterhin sein sollte und muss, in all seinen großen Eigenschaften, 
zum Beispiel Gerechtigkeit und Barmherzigkeit, das ist, was er jetzt ist und immer war, und mit 
der Unmöglichkeit, seine Natur zu ändern und ungerecht, gnadenlos, grausam, wankelmütig zu 
werden, oder die großen moralischen Gesetze aufzuheben, die Verbrechen falsch und die 
Ausübung von Tugend richtig machen? Denn alles, was wir allgemein über den freien Willen 
wissen, ist seine kapriziöse Ausübung, die wir bei uns selbst und anderen Menschen erfahren; 

und daher besteht für die Vorstellung des Höchsten Willens, der immer noch von unfehlbarem 

Gesetz geleitet wird, selbst wenn dieses Gesetz selbst auferlegt ist, immer die Gefahr, entweder 
der wesentlichen Qualität der Freiheit beraubt oder unter dem üblen Namen der Notwendigkeit 
zu etwas herabgewürdigt zu werden, das noch weniger moralisch und intellektuell wertvoll ist 
als der schwankende Verlauf menschlicher Handlungen. Erst wenn wir die Idee des Gesetzes 
über die der Parteilichkeit oder Tyrannei erheben, entdecken wir, dass die selbst auferlegten 
Beschränkungen der Höchsten Ursache, die eine Reihe bestimmter Alternativen bilden und die 
moralische Wahl regeln, die eigentlichen Quellen und Schutzmechanismen der menschlichen 
Freiheit sind; und der Zweifel kommt erneut auf, ob wir nicht ein Gesetz über Gott selbst stellen; 
oder ob selbst auferlegte Gesetze nicht von selbst aufgehoben werden können: und wenn nicht, 
welche Macht dies verhindert. 

Der Zeus von Homer ist, wie der von Hesiod, eine Ansammlung von Gegensätzen, die Stärke mit 
Schwäche, Weisheit mit Torheit, universelle Abstammung mit engen familiären 
Beschränkungen, allmächtige Kontrolle über Ereignisse mit Unterwerfung unter ein höheres 
Schicksal verbinden – SCHICKSAL, ein Name, durch den das theologische Problem in die 
ursprüngliche Dunkelheit zurückgeworfen wurde, aus der die Kräfte des menschlichen Geistes 
es ebenso wenig retten konnten wie die Bemühungen einer Fliege, die in einem Spinnennetz 
gefangen ist, mehr zu tun, als ihre Verstrickung zu vergrößern. Die älteste Vorstellung von 
Gottheit war eher unbestimmt als abstoßend. Die positive Erniedrigung war später entstanden. 
Der Gott der Natur spiegelt den wechselhaften Charakter der Jahreszeiten wider, die von dunkel 
bis hell variieren. Abwechselnd wütend und heiter, und verschwenderisch mit Überfluss, den sie 
wieder zurückzieht, scheint die Natur unerklärlich launisch, und obwohl sie in der Lage ist, den 
höchsten Anforderungen des moralischen Empfindens durch ein allgemeines Verständnis ihrer 
Geheimnisse zu entsprechen, ist sie eher dazu geneigt, durch eine einseitige oder voreilige 
Betrachtung zu einem Shiva, Saturn oder Mexitli, einem Förderer wilder Orgien oder 
blutbefleckter Altäre, verdunkelt zu werden. Alle älteren poetischen Personifizierungen weisen 
Spuren dieser Mehrdeutigkeit auf. Sie sind weder ganz unmoralisch noch rein wohltätig. Kein 
Volk hat seine Gottheit je absichtlich zu einem böswilligen oder schuldigen Wesen gemacht. Die 
einfache Frömmigkeit, die den Ursprung aller Dinge Gott zuschrieb, nahm alles mit Wohlwollen 
an und vertraute und hoffte auf alles. Der oberste Herrscher wurde zunächst mit 
bedingungsloser Ehrfurcht angesehen. Noch hatten keine überraschenden Dissonanzen oder 
Widersprüche Zweifel an seiner Wohltätigkeit aufkommen lassen oder die Menschen mit seiner 
Regierung unzufrieden gemacht. Furcht konnte Angst verursachen, aber sie konnte die Hoffnung 
nicht vertreiben und noch weniger Abneigung hervorrufen. Erst später, als abstrakte Begriffe den 
Anschein von Realitäten annahmen,  und neue oder deutlichere Ideen neue Worte für ihren 
Ausdruck nahelegten, wurde es notwendig, eine klare Grenze zwischen Gut und Böse zu ziehen. 



Um das moralische Böse zu erklären, wurde es notwendig, ein neues Mittel zu erfinden, das 
sowohl der Frömmigkeit als auch der Selbstgefälligkeit des Erfinders entsprach, wie etwa die 
Perversität der Frau oder ein von Gott verschiedenes Mittel, ein Typhon oder Ahriman, das 
entweder durch die Aufteilung der Götter in zwei Klassen oder durch die Entthronung der alten 
Gottheit und ihre Verwandlung in einen Dev oder Dämon erreicht wurde. Aus einem ähnlichen 
Grund entwickelten die Orientalen die inhärente Verderbtheit des Fleischlichen und Materiellen; 
die Hebräer übertrugen alles Illegale und Unmoralische auf Satan; und die griechische 
Überlegung, die gelegentlich die ältere und wahrere Sichtweise übernahm, erwiderte dem 
Menschen die Schmähungen, die er diesen Geschöpfen seiner Vorstellungskraft zuwarf, und 
zeigte, wie er sich allein für seine Katastrophen zu danken hat, während seine guten Dinge 
freiwillige Gaben und nicht die Beute des Himmels sind. Homer hatte bereits Zeus in der 
Versammlung des Olymps ausrufen lassen: „Es ist schmerzlich, diese Sterblichen die Götter 
beschuldigen zu hören; sie behaupten, dass das Böse von uns kommt; aber sie selbst 
verursachen es grundlos durch ihre eigene mutwillige Torheit.“ „Es ist die Schuld des 
Menschen“, sagte Solon in Bezug auf die sozialen Übel seiner Zeit, „nicht Gottes, dass die 
Zerstörung kommt“; und Euripides kommt nach einer formellen Diskussion über den Ursprung 
des Bösen zu dem Schluss, dass die Menschen nicht aus Mangel an natürlichem gesunden 
Menschenverstand und Gefühl falsch handeln, sondern weil sie wissen, dass sie nichts dagegen 
haben. Obwohl sie das Gute tun, vernachlässigen sie es aus verschiedenen Gründen, es zu 
praktizieren. Und als sie schließlich die höchste Wahrheit erreichten, sagten Pindar, Hesiod, 
Äschylus, Äsop und Horaz: „Alle Tugend ist ein Kampf; das Leben ist kein Schauplatz der Ruhe, 
sondern energischer Tätigkeit. Leiden ist nur ein anderer Name für die Lehre der Erfahrung, die 
von Zeus selbst, dem Geber allen Verstehens, zum Vater der Unterweisung, zum Schulmeister 
des Lebens ernannt wurde. Er setzte tatsächlich dem goldenen Zeitalter ein Ende; er gab 
Schlangen Gift und Wölfen Raubgier; er schüttelte den Honig vom Blatt und stoppte den Fluss 
des Weins in den Bächen; er verbarg das Element Feuer und machte die Lebensgrundlagen 
knapp und unsicher. Aber bei all dem war sein Ziel wohltätig; es ging nicht darum, das Leben zu 
zerstören, sondern es zu verbessern. Es war ein Segen für den Menschen, kein Fluch, dazu 
verurteilt zu sein, sein Brot im Schweiße seines Angesichtes zu verdienen; denn nichts Großes 
oder Vortreffliches ist ohne Anstrengung erreichbar; sichere und einfache Tugenden werden 
weder von Göttern noch von Menschen geschätzt; und der Geiz der Natur wird durch ihre 
mächtige Wirkung gerechtfertigt, die schlummernden Fähigkeiten zu wecken und der 
Menschheit die Erfindung nützlicher Künste durch Meditation und Denken aufzuzwingen.“ 

Alte religiöse Reformer erklärten die Anbetung von „Idolen“ zur Wurzel allen Übels; und es hat in 

verschiedenen Zeitaltern der Welt viele Bilderstürmer gegeben. Diese Maxime gilt noch immer; 
denn die Anbetung von Idolen, das heißt von phantasievollen Einbildungen, ist, wenn nicht die 
Quelle allen Übels, immer noch die Ursache von vielem; und sie ist heute genauso weit 
verbreitet wie eh und je. Die Menschen sind immer damit beschäftigt, die malerischen 
Einbildungen ihrer eigenen Vorstellungskraft anzubeten. Die menschliche Weisheit muss immer 
begrenzt und falsch sein; und sogar die richtige Meinung ist nur ein Zwischending zwischen 
Unwissenheit und Wissen. Der normale Zustand des Menschen ist der des Fortschritts. 
Philosophie ist eine Art Reise, auf der man immer lernt, aber nie die ideale Vollkommenheit der 
Wahrheit erreicht. Ein Freimaurer sollte, wie der weise Sokrates, den bescheidenen Titel eines 
„Liebhabers der Weisheit“ annehmen; denn er muss sich immer nach etwas sehnen, das besser 
ist als das, was er besitzt, etwas, das noch außerhalb seiner Reichweite liegt und das er sich 
ewig zu eigen machen möchte. So wurde das philosophische Gefühl mit dem Poetischen und 
dem Religiösen unter dem umfassenden Namen Liebe verbunden. Vor der Geburt der 
Philosophie hatte die Liebe nur spärliche und unzureichende Huldigung erfahren.  



Dieser mächtigste und älteste aller Götter, zeitgleich mit der Existenz der Religion und der Welt, 
war zwar unbewusst gefühlt, aber weder würdig gewürdigt noch direkt in Hymnen oder 
Lobgesängen gefeiert. In den alten Tagen der Unwissenheit hätte man es kaum erkennen 
können. Damit es seinen angemessenen Einfluss auf Religion und Philosophie ausüben konnte, 
musste der Gott der Natur aufhören, ein Gott des Schreckens zu sein, eine Personifizierung 
bloßer Macht oder willkürlichen Willens, eine reine und strenge Intelligenz, ein Übeltäter und ein 
unerbittlicher Richter. Die Philosophie Platons, in der diese Aufgabe für immer begründet wurde, 
war nachdrücklich eine Vermittlung der Liebe. Bei ihm entzündete die Inspiration der Liebe 
erstmals das Licht der Künste und vermittelte sie der Menschheit; und nicht nur die Künste der 
bloßen Existenz, sondern auch die himmlische Kunst der Weisheit, die das Universum trägt. Sie 
inspiriert hohe und großzügige Taten und edle Selbstaufopferung. Ohne sie könnten weder Staat 
noch Individuum etwas Schönes oder Großes tun. Die Liebe ist unser bester Pilot, Verbündeter, 
Unterstützer und Retter; die Zierde und Lenkerin aller menschlichen und göttlichen Dinge; und 
sie besänftigt mit göttlicher Harmonie für immer die Gemüter der Menschen und Götter. 

Der Mensch ist einer höheren Liebe fähig, die, indem sie Geist mit Geist und mit dem Universum 
verbindet, alles Edelste in seinen Fähigkeiten hervorbringt und ihn über sich selbst hinaushebt. 
Diese höhere Liebe ist weder sterblich noch unsterblich, sondern eine Zwischenkraft zwischen 

dem Menschlichen und dem Göttlichen, die den gewaltigen Zwischenraum ausfüllt und das 
Universum zusammenhält. Sie ist der Anführer jener himmlischen Abgesandten, die die Gebete 
der Menschen zu den Göttern tragen und die Gaben der Götter zu den Menschen herabbringen. 
„Er ist für immer arm und weit davon entfernt, so schön zu sein, wie die Menschheit es sich 
vorstellt, denn er ist elend und verdorrt; er fliegt tief über dem Boden, ist heimatlos und ohne 
Sandalen; Er schläft ohne Decke vor den Türen und in den ungeschützten Straßen und 

besitzt insofern die Natur seiner Mutter, die immer die Gefährtin der Not ist. Doch da er auch die 
seines Vaters teilt, plant er immer, um gute und schöne Dinge zu erlangen; er ist furchtlos, 
leidenschaftlich und stark; ersinnt immer neue Vorschläge; ist streng vorsichtig und voller  
Erfindungsgabe; sein ganzes Leben lang ein Philosoph, ein mächtiger Zauberer und ein schlauer 
Sophist.“ Die ideale Vollendung der platonischen Wissenschaft ist das Erreichen der 
Betrachtung dessen, wovon die Erde kein ausdrückliches Bild oder adäquates Gleichnis 
aufweist, das höchste Vorbild aller Schönheit, rein und unbefleckt von menschlicher 
Eimischung von Fleisch oder Farbe, das göttliche Original selbst. Einem so Befähigten wird das 
Vorrecht gegeben, tüchtig, nicht bloße Bilder und Schatten der Tugend hervorzubringen, sondern 
die Tugend selbst, da er nicht mit Schatten, sondern mit der Wahrheit vertraut war; und da er so 
eine Nachkommenschaft der Tugend hervorgebracht und genährt hat, wird er zum Freund 
Gottes und, soweit ein solches Privileg einem Menschen zustehen kann, unsterblich. Sokrates 
glaubte wie Heraklit an eine universelle Vernunft, die alle Dinge und alle Geister durchdringt und 
sich folglich in Ideen offenbart. Er suchte daher die Wahrheit in der allgemeinen Meinung und 
erkannte in der Kommunikation von Geist zu Geist eines der größten Vorrechte der Weisheit und 
das mächtigste Mittel zum Fortschritt. Er glaubte, dass wahre Weisheit eine erreichbare Idee sei 
und dass die moralischen Überzeugungen des Geistes, diese ewigen Instinkte der Mäßigung, 
Gewissenhaftigkeit und Gerechtigkeit, die ihm von den Göttern eingepflanzt wurden, nicht 
täuschen könnten, wenn sie richtig interpretiert würden. Diese metaphysische Richtung der 
Philosophie endete in visionärer Extravaganz. Da sie davon ausging, dass Wahrheit im Denken 
entdeckt werden kann, behandelte sie Gedanken als Wahrheiten. Sie wurde so zu einer Idolatrie 
von Vorstellungen, die sie entweder als von Objekten ausgeatmete Phantome oder als Teile des 
göttlichen, präexistenten Gedankens betrachtete. So schuf sie ihre eigene Mythologie und 
entkam einer Knechtschaft, nur um sich selbst erneut zu versklaven. Theorien und 



Vorstellungen, die wahllos gebildet und verteidigt werden, sind die falschen Götter oder „Idole“ 
der Philosophie. Denn das Wort Idol bedeutet Bild, und ein falsches Gedankenbild von Gott ist 
ebenso ein Idol wie ein falsches hölzernes Bild von ihm. Die erste Philosophie stürzte sich 
furchtlos auf das Problem des universellen Seins und versuchte, eine umfassende und 
entscheidende Lösung für jeden Zweifel zu liefern. Um dies zu tun, war sie gezwungen, die 
umfassendsten Annahmen zu treffen; und wie die Poesie bereits die gewaltige Lücke zwischen 
dem Menschlichen und dem Göttlichen ausgefüllt hatte, indem sie ihre Gottheit als Mensch 
personifizierte, so beugte sich die Philosophie vor der vermeintlichen Widerspiegelung des 
göttlichen Bildes im Geist des Forschers, der sich, indem er seine eigenen Vorstellungen 
verehrte, unbewusst selbst vergöttlicht hatte. Die Natur wurde so den üblichen Vorstellungen 
unterworfen, und Vorstellungen sehr oft den Worten. Durch das Aufeinanderprallen 
unvereinbarer Meinungen wurde die Philosophie allmählich auf das schmachvolle 
Eingeständnis völliger Unfähigkeit reduziert und fand ihre Kontrolle oder ihren intellektuellen 
Niedergang im Skeptizismus. Xenophanes und Heraklit erkannten traurig das unbefriedigende 
Ergebnis aller Kämpfe der Philosophie an, das in dem Eingeständnis einer Allgemeingültigkeit 
des Zweifels bestand; und die denkwürdige Bemühung des Sokrates, die Philosophie zu 
sammeln, war eine der am meisten bedeutsamen Bemühungen, die Philosophie zu vereinen, die 
ihre Grenzen überschritten. Die bestürzten Verfechter der Wahrheit endeten mit einem 
ähnlichen Bekenntnis. Die Anbetung von Abstraktionen setzte den Irrtum fort, der das Böse 
personifizierte oder das Glück vergöttlichte; und als die mystische Philosophie ihren Platz der 
mystischen Religion räumte, änderte sie nicht ihre Natur, sondern nur ihren Namen. Die große 
Aufgabe, die äußere Welt und ihre Prinzipien der Herrschaft des Intellekts zu unterwerfen und 
die Vorstellung der höchsten, unveränderlichen Macht, die von der Vernunft behauptet wird, mit 
den Forderungen menschlicher Sympathien in Einklang zu bringen, blieb unerfüllt. 

Eine allgemeine Vorstellung von Zweck und Regelmäßigkeit in der Natur war durch gewöhnliche 
Erscheinungen bis in die frühesten Überlegungen hinein angeregt worden. Die Alten erkannten 
eine natürliche Ordnung, eine göttliche Gesetzgebung, von der menschliche Institutionen 
abgeleitet sein sollten, Gesetze, die im Himmel eingeschrieben und von dort auf der Erde 
offenbart wurden. Aber das göttliche Gesetz war kaum mehr als eine analoge Schlussfolgerung 
aus dem menschlichen Gesetz, das im vulgären Sinn von willkürlichem Willen oder teilweisem 
Bund verstanden wurde. Es wurde eher vermutet als entdeckt und blieb unmoralisch, weil 
unverständlich. Unter diesen Umständen spielte es keine Rolle, ob das Universum vom Zufall 
oder von der Vernunft regiert wurde, da letztere, wenn sie missverstanden wurde, praktisch eins 
mit ersterer war. „Es ist viel besser“, sagte Epikur, „sich mit den Fabeln der Tradition abzufinden, 
als die bedrückende Notwendigkeit der Physiker anzuerkennen“; und Menander spricht von 
Gott, Zufall und Intelligenz als ununterscheidbar. Ein nicht anerkanntes Gesetz wird als Zufall 
bezeichnet: wahrgenommen, aber nicht verstanden, wird es zur Notwendigkeit. Die Weisheit 
des Stoikers war eine verbissene Unterwerfung unter die willkürlichen Gebote des einen; die des 
Epikureers ein Vorteil, der durch mehr oder weniger geschickte Führung der ebensolchen 
Tyrannei des anderen entrissen wurde. Unwissenheit sieht nichts Notwendiges und gibt sich 
einer Macht hin, die tyrannisch ist, weil sie durch keine Regel definiert ist, und paradox, weil sie 
Böses zulässt, während sie selbst als unbegrenzt, allmächtig und vollkommen gut angesehen 
wird. Ein wenig Wissen, das die Identifizierung der Höchsten Ursache mit der unvermeidlichen 
Gewissheit der vollkommenen Vernunft voraussetzt, aber die Analyse oder Interpretation 
derselben auslässt, lässt den Geist in Ketten im asketischen Fatalismus des Stoikers zurück. 
Freier Wille, gepaart mit der universellen Regel des Zufalls; oder Fatalismus und Notwendigkeit, 
gepaart mit Allwissenheit und festem und unabänderlichem Gesetz – das sind die Alternativen, 
zwischen denen der Mensch Der Geist schwankt seit jeher.  



Die Anhänger des Supernaturalismus betrachten ein Wesen, das durch Impulse handelt, wenn 
auch mit übermenschlicher Weisheit, und das den besten Höfling als das bevorzugteste Subjekt 
betrachtet. Sie kombinieren widersprüchliche Mittel und vermischen inkonsequent die 
Behauptung des freien Handelns mit dem entnervenden Dienst der Bitte. Dabei gibt er mit den 
Worten eines gelehrten Erzbischofs zu, dass „wenn die Erschaffung der Dinge, um die wir bitten, 
von vorhergehender, natürlicher und notwendiger Ursache abhängt, unsere Wünsche durch 
Unterlassung ebenso wenig erfüllt werden wie durch Gebete, die daher vergeblich sind.“ Die 
letzte Stufe ist jene, in der die Religion des Handelns durch das Verständnis ihrer eigentlichen 
Ziele und Bedingungen legitimiert wird. Der Mensch wird nur dann moralisch frei, wenn beide 
Begriffe, der des Zufalls und der der unverständlichen Notwendigkeit, durch den des Gesetzes 
ersetzt werden. Gesetz, auf das Universum angewandt, bedeutet jene universelle, von der 
Vorsehung bestimmte Vorgabe, deren Bedingungen von der menschlichen Intelligenz erkannt 
und nach eigenem Ermessen umgesetzt werden können. Das Gefühl der Freiheit entsteht, wenn 
sich die individuelle Unabhängigkeit gemäß ihren eigenen Gesetzen entwickelt, ohne äußere 
Kollisionen oder Hindernisse; das Gefühl der Einschränkung entsteht, wenn sie von anderen 
Naturen vereitelt oder eingeschränkt wird oder wenn die individuelle Kraft durch die 
Kombination äußerer Kräfte in eine neue Richtung gezwungen wird. Moralische Wahl würde nicht 
sicher oder überhaupt nicht existieren, wenn sie nicht durch Bedingungen begrenzt wäre, die 
ihre Präferenzen bestimmen. Pflicht setzt eine sowohl verständliche als auch sichere Regel 
voraus, da eine unsichere Regel unverständlich wäre, und wenn sie unverständlich wäre, könnte 
es keine Verantwortung geben. Kein unbekanntes Gesetz kann verbindlich sein; und jener 
römische Kaiser wurde zu Recht verabscheut, der vorgab, seine Strafgesetze zu verkünden, 
indem er sie so hoch anbrachte, dass niemand sie lesen konnte. Der Mensch bestimmt 
Ergebnisse nur, indem er aus dem Kontingent die vorherbestimmten Ergebnisse auswählt, die 
seinen Zwecken am besten entsprechen. In Bezug auf die absolute oder göttliche Moral, also die 
endgültige Ursache oder den Zweck jener umfassenden Gesetze, die dem Einzelnen oft hart 
erscheinen, weil sie dem Allgemeinen gegenüber unnachgiebig gerecht und unparteiisch sind, 
muss die Spekulation Zuflucht im Glauben suchen; der unmittelbare und offensichtliche Zweck 
steht oft in einem so geringen Verhältnis zu einem umfassenderen und unbekannten, dass er 
relativ absorbiert oder verloren geht. Der Regen, der für mich unzeitgemäß ist und meine 
Hoffnungen auf eine reiche Ernte zunichte macht, tut dies, weil er sonst nicht die Ernten einer 
anderen Art oder eines ganzen benachbarten Landstrichs hätte segnen und gedeihen lassen 
können. Der offensichtliche Der Zweck eines plötzlichen Schneesturms oder eines 
unerwarteten Windwechsels, dem ich ausgesetzt bin und bei dem ich mein Leben verliere, ist 
gering im Vergleich zu den großen Folgen, die dieser Sturm oder Wind auf einem ganzen 
Kontinent haben wird. So bleibt immer das eine von dem Guten und Schlechten, das zunächst 
unvereinbar und willkürlich verteilt schien, bestehen, während das andere durch Erklärungen 
abnimmt. In einer Welt mit einer Vielzahl von Individuen, einer Welt der Tat und Anstrengung, 
einer Welt, die durch den Konflikt der Interessen und das Aufeinanderprallen der Leidenschaften 
Spielraum für die Ausübung der männlichen und großzügigen Tugenden bietet, kann nicht 
einmal die Allmacht dafür sorgen, dass immer nur das Wohl und die Bequemlichkeit eines 
einzelnen Menschen berücksichtigt werden. So beginnt der gebildete Geist bald, die moralische 
Überlegenheit eines Rechtssystems gegenüber einem System willkürlicher Einmischung zu 
schätzen; und wenn das Durcheinander von Mitteln und Zwecken in eine verständlichere 
Perspektive gebracht wird, wird das teilweise oder scheinbare Gute freudig zugunsten des 
Uneigennützigen und Allgemeinen aufgegeben. Selbstbeherrschung bedeutet nicht unbedingt 
Selbstaufopferung. Die wahre Bedeutung dessen, was als Notwendigkeit erschien, ist nicht 
willkürliche Macht, sondern Stärke und Kraft, die in den Dienst der Intelligenz gestellt werden.  



Gott hat uns als Menschen erschaffen und uns in eine Welt des Wandels und der ewigen 
Erneuerung gestellt, mit reichlich Kapazität und Mitteln für vernünftigen Genuss. Wir lernen, 
dass es töricht ist, zu murren, weil wir keine Engel sind und in einer Welt leben, in der Wandel, 
Interessenkonflikte und Leidenschaftskonflikte unbekannt sind. Das Mysterium der Welt bleibt 
bestehen, wird aber ausreichend aufgeklärt, um Vertrauen zu wecken. Wir müssen zugeben, 
dass wir keine bessere Welt als diese brauchen, wenn jeder Mensch nur das Beste tun würde, 
was in seiner Macht steht, und das, was er tun sollte. Der Mensch, umgeben von Notwendigkeit, 
ist frei, nicht in der verbissenen Entschlossenheit eines isolierten Willens, denn obwohl er 
unvermeidlich den Naturgesetzen gehorcht, ist er in der Lage, die Bedingungen ihrer Wirkung im 
Verhältnis zu seinem Wissen in Bezug auf sich selbst zu verändern und so eine durchschnittliche 
Einheitlichkeit zwischen ihren Kräften und seinen eigenen zu bewahren. Dies sind einige der 
widersprüchlichen Meinungen der Antike; und wir haben Ihnen bis zu einem gewissen Grad ein 
Bild des antiken Denkens präsentiert. Soweit es geht, zeigt es uns den Intellekt des Menschen, 
der immer darum kämpft, über die engen Grenzen des Kreises hinauszugehen, in den ihn seine 
begrenzten Kräfte und seine kurze Sicht einschließen; und immer finden wir ihn im Kreis 
herumreisend, wie jemand, der sich in einem Holz, um denselben unvermeidlichen und 
unlösbaren Schwierigkeiten zu begegnen. Die Wissenschaft mit ihren vielen Instrumenten, die 
Astronomie insbesondere mit ihrem Teleskop, die Physik mit dem Mikroskop und die Chemie mit 
ihren Analysen und Kombinationen haben unsere Vorstellungen von der Gottheit erheblich 
erweitert, indem sie uns die gewaltige Ausdehnung des Universums in beide Richtungen, seine 
Sternsysteme und seine unsichtbaren Schwärme kleinsten tierischen Lebens offenbarten; 
indem sie uns mit der neuen und wunderbaren Kraft oder Substanz bekannt machten, die wir 
Elektrizität nennen, anscheinend eine Verbindung zwischen Materie und Geist: und dennoch 
wird die Gottheit für uns nur unverständlicher als je zuvor, und wir stellen fest, dass wir in 
unseren Spekulationen nur immer wieder den alten Gedanken reproduzieren. 

Wo also ist inmitten all dieser widersprüchlichen Meinungen das wahre Wort eines Freimaurers? 

Mein Bruder, die meisten Fragen, die die Gedanken der Menschen so gequält haben, sind für den 
menschlichen Intellekt nicht zu verstehen; aber ohne Verständnis, wie wir Ihnen bisher erklärt 
haben, dürfen und müssen wir glauben. Das Wahre Wort eines Freimaurers ist in der 
verborgenen und tiefen Bedeutung des unaussprechlichen Namens der Gottheit zu finden, der 
von Gott Moses mitgeteilt wurde; und diese Bedeutung war lange Zeit durch die 
Vorsichtsmaßnahmen verloren gegangen, die getroffen wurden, um sie zu verbergen. Die wahre 
Aussprache dieses Namens war in Wahrheit ein Geheimnis, in dem jedoch das weitaus tiefere 
Geheimnis seiner Bedeutung enthalten war. In dieser Bedeutung ist die gesamte Wahrheit 
enthalten, die wir in Bezug auf die Natur Gottes wissen können. Lange bekannt als AL, AL 
SCHADAI, ALOHAYIM und ADONAI; als der Anführer oder Befehlshaber der himmlischen 
Armeen; als die Gesamtheit der Kräfte [ALOHAYIM] der Natur; als der Mächtige, der Siegreiche, 
der Rivale von Bal und Osiris; als die Seele der Natur, die Natur selbst, ein Gott, der nur der 
personifizierte Mensch war, ein Gott mit menschlichen Leidenschaften, der Gott der Heiden mit 
nur einer bloßen Namensänderung, nimmt er in seinen Mitteilungen an Moses den Namen hwhy 
[IHUH] an und sagt zu ihm: hyha rca hyha [AHIH ASHR AHIH], ICH BIN, WAS ICH BIN. Lassen Sie 
uns die esoterische oder innere Bedeutung dieses unaussprechlichen Namens untersuchen. 
hyh [HIH] ist die unvollkommene Zeitform des Verbs SEIN, von dem hyhy [HIHI] das Präsens ist; 
yha [AHI – a ist das Personalpronomen „ich“, das angehängt wird] die erste Person, durch 
Apokope; und yhy [IHI] die dritte. Das Verb hat die folgenden Formen: . . . Präteritum, 3. Person, 
maskulin Singular, hyh [HIH], existierte, war; 3.Person com Plural, wyh [HIU] . . . Präsens, 3. Pers. 
mask. Sing. hyhy [IHIH], einmal awhy [IHUA], laut Apokalypse yha, yhy [AHI, IHI] . . . Infinitiv, hyh, 



wyh [HIH, HIU] . . . Imperativ, 2. Pers. mask. Sing., hyh [HIH], Fem. ywh [HUI] . . . Partizip, mask. 
Sing., hwh [HUH], ENS – EXISTIEREND.  EXISTENZ. 

Das Verb wird nie verwendet, da das bloße logische Kopula oder Verbindungswort ist, war usw. 
bei den Griechen, Lateinern und uns selbst verwendet wird. Es impliziert immer Existenz, 
Wirklichkeit. Die Präsensform umfasst auch die zukünftige Bedeutung, . . . soll oder kann sein 
oder existieren. Und hwh und awh [HUH und HUA], chaldäische Formen der Imperfektform des 

Verbs, sind dieselben wie die hebräischen hyh und hwh [HUH und HIH] und bedeuten war, 
existierte, wurde. Nun sind awh und ayh [HUA und HIA] die Personalpronomen [männlich und 
weiblich], ER, SIE. So haben wir in Gen. iv. 20 den Ausdruck, hyh awh [HUA HIH], ER WAR: und in 
Lev. xxi. 9, hta ayh hyba [ATH ABIH HIA], IHR Vater. Dieses weibliche Pronomen wird jedoch oft 
awh [HUA] geschrieben, und ayh [HIA] kommt nur elfmal im Pentateuch vor. Manchmal bedeutet 
die weibliche Form ES; aber dieses Pronomen ist im Allgemeinen in der männlichen Form. 

Wenn entweder y, w, h oder a [Yod, Vav, He oder Aleph] ein Wort beendet und weder unmittelbar 
davor noch danach ein Vokal steht, wird es oft abgelehnt; wie in yg [GI] für ayg [GIA], ein Tal. 

Also könnte ayh-awh [HUA-HIA], He-She, richtigerweise als yh-wh [HU-HI] geschrieben werden; 
oder durch Vertauschen der Buchstaben, wie es bei den Talmudisten üblich ist, hw-hy [IH-UH], 
was das Tetragrammaton oder der unaussprechliche Name ist. 

In Gen. I. 27 heißt es: „Also schuf der ALHIM den Menschen nach seinem Bild: nach dem Bild 
von ALHIM schuf er ihn: Als Mann und Frau schuf er sie.“ 

Manchmal wurde das Wort folgendermaßen ausgedrückt; dreieckig: 

h 

h w 

h w h 

h w h y 

Und wir erfahren, dass diese Bezeichnung des unaussprechlichen Namens bei den Hebräern ein 
Symbol der Schöpfung war. Die geheimnisvolle Vereinigung Gottes mit seinen Geschöpfen war 
im Buchstaben h enthalten, den sie als Vermittler der Allmacht betrachteten und der dem 
Besitzer des Namens ermöglichte, Wunder zu wirken. 

Das Personalpronomen awh [HUA], HE, wird oft allein verwendet, um die Gottheit 
auszudrücken, sagt Lee, dass in solchen Fällen IHUH, IH oder ALHIM oder ein anderer Name 
Gottes verstanden wird; aber das ist nicht notwendig. In solchen Fällen bedeutet es das 
männliche, generative oder schöpferische Prinzip oder die Kraft. 

Es war bei den Talmudisten üblich, geheime Bedeutungen und Klänge von Wörtern durch 
Vertauschen der Buchstaben zu verbergen. Die Umkehrung der Buchstaben von Wörtern war in 
der Tat im Altertum überall üblich. So bildeten die Griechen aus Neitha, dem Namen einer 
ägyptischen Göttin, rückwärts geschrieben Athenè, den Namen der Minerva. Im Arabischen 
haben wir Nahid, einen Namen des Planeten Venus, der umgekehrt Dihan ergibt, griechisch, auf 
Persisch Nihad, Natur; Sir William Jones schreibt das auch Nahid. Strabo teilt uns mit, dass der 
armenische Name der Venus Anaitis war. Tien, Himmel, ist auf Chinesisch umgekehrt Neit oder 
Neith, das in Sais in Ägypten verehrt wird. Neitha umgekehrt, das i weglassen und ein e 
hinzufügen, und wir, wie bereits gesagt, Athenè. Mitra war der Name der Venus bei den alten 
Persern.  



Herodot, der uns dies erzählt, teilt uns auch mit, dass ihr Name bei den Skythen Artim pasa war. 
Artim ist Mitra umgekehrt. Die Griechen bildeten also durch Umkehrung Artemis, Diana. Eine der 
Bedeutungen von Rama im Sanskrit ist Kama, die Gottheit der Liebe. Wenn wir dies umkehren, 
haben wir Amar, und wenn wir a in o ändern, Amor, das lateinische Wort für Liebe. Da das Verb 
Amare ist, war die älteste Lesart wahrscheinlich Amar und nicht Amor. Daher wird Dipaka im 
Sanskrit, dessen Bedeutung Liebe ist, oft Dipuc geschrieben. Wenn wir dies umkehren, erhalten 
wir durch Hinzufügen von o das lateinische Wort Cupido. 

Im Arabischen bedeuten die Wurzelbuchstaben rhm, ausgesprochen rahm, den Stamm, Mitleid, 
Gnade; umgekehrt haben wir mhr, auf Persisch Liebe und die Sonne. Auf Hebräisch haben wir 
Lab, das Herz; und auf Chaldäisch Bal, das Herz; die Wurzelbuchstaben beider sind b und l. 

Das persische Wort für Kopf ist Sar. Umgekehrt wird daraus Ras auf Arabisch und Hebräisch, 
Raish auf Chaldäisch, Rash auf Samaritnisch und Ryas auf Äthiopisch; alle bedeuten Kopf, Chef 
usw. Auf Arabisch haben wir kid im Sinne von Regel, Vorschrift, Vertragsartikel, Verpflichtung; 
umgekehrt wird daraus durch Hinzufügen von e das griechische dikè Gerechtigkeit. Auf Koptisch 
haben wir Chlom, eine Krone. Umgekehrt haben wir auf Hebräisch Moloch oder Malec, einen 
König oder jemanden, der eine Krone trägt. Im Kou-onen, der ältesten chinesischen Schrift in 
Hieroglyphenschrift, war q Ge [Hi oder Khi, mit geändertem Anfangsbuchstaben] die Sonne, auf 

Persisch Gaw und auf Türkisch Giun. Yue [ ] war der Mond; auf Sanskrit Uh und auf Türkisch Ai. 
Man wird sich erinnern, dass in Ägypten und anderswo die Sonne ursprünglich weiblich und der 
Mond männlich war. In Ägypten war Ioh der Mond; und bei den Festen des Bacchus riefen sie 
unaufhörlich: Euoï Sabvi! Euoï Bakhè! Io Bakhe! lo Bakhe! 

Bunsen gibt die folgenden Personalpronomen für er und sie an: 

Er Sie 

Christliches Aramäisch . . . Hû . . . . . Hî 

Jüdisches Aramäisch . . . . Hû . . . . . Hî 

Hebräisch . . . . . . . . . Hû' . . . . . Hi' 

Arabisch . . . . . . . . . . Huwa . . . . Hiya 

Somit verkörpert der Unaussprechliche Name nicht nur die Große Philosophische Idee, dass die 
Gottheit das ENS, das TO ON, die Absolute Existenz ist, das, dessen Essenz das Existieren ist, 
die einzige Substanz von Spinoza, das SEIN, das niemals nicht hätte existieren können, 

im Gegensatz zu dem, was nur wird, nicht die Natur oder die Seele der Natur, sondern das, was 
die Natur erschaffen hat; sondern auch die Idee der Männlichen und Weiblichen Prinzipien in 
ihrem höchsten und tiefsten Sinn; nämlich, dass Gott ursprünglich in Sich alles umfasste, was 
ist: dass Materie nicht gleichzeitig mit Ihm existierte oder unabhängig von Ihm war; dass Er nicht 
einfach ein bereits existierendes Chaos zu einem Universum formte und gestaltete; sondern 
dass Sein Gedanke sich äußerlich in jenem Universum manifestierte, das so entstand und zuvor 
nicht war, außer wie in Ihm enthalten: dass die zeugende Kraft oder der Geist und die zeugende 
Materie, die bei den Alten immer als weiblich galten, ursprünglich in Gott waren; und dass Er 
alles war und ist, was war, was ist und was sein wird: in dem alles andere lebt, sich bewegt und 
sein wird. Dies war das große Mysterium des unaussprechlichen Namens; und diese wahre 
Anordnung seiner Buchstaben und natürlich seine wahre Aussprache und Bedeutung gingen 
bald für alle verloren, außer für die wenigen Auserwählten, denen es anvertraut wurde; es wurde 
vor dem einfachen Volk verborgen,  



weil die so metaphysisch benannte Gottheit nicht jener persönliche und kapriziöse und 
gleichsam greifbare Gott war, an den sie glaubten und der allein in Reichweite ihrer rohen 
Fähigkeiten war. Diodorus sagt, dass der Name, den Moses Gott gab, IAW war. Theodoras sagt, 
dass die Samaritaner Gott IABE nannten, die Juden jedoch IAW. Philo Byblius gibt die Form IEUW 
an; und Clemens von Alexandria IAOU. Macrobius sagt, dass es ein anerkanntes Axiom unter 
den Heiden war, dass das dreibuchstabige IAW der heilige Name des Höchsten Gottes war. Und 
das Orakel von Clarian sagte: „Lerne, dass IAW der große Höchste Gott ist, der über alles 
herrscht.“ 

Der Buchstabe I bedeutet Einheit. A und W sind der erste und der letzte Buchstabe des 
griechischen Alphabets. Daher der häufige Ausdruck: „Ich bin der Erste und ich bin der 

Letzte; und außer mir gibt es keinen anderen Gott. Ich bin A und W, der Erste und der Letzte. Ich 
bin A und W, der Anfang und das Ende, das ist und war und kommen wird: der Allmächtige.“ 
Denn darin sehen wir die gleiche große Wahrheit angedeutet; dass Gott alles in allem ist – die 
Ursache und die Wirkung – der Anfang oder Impuls oder die zeugende Kraft: und das Ende oder 
Ergebnis oder das, das hervorgebracht wird: dass Er in Wirklichkeit alles ist, was ist, was je war 
und was je sein wird; in diesem Sinne, dass nichts außer Ihm ewig und mit Ihm gleich ewig 
existiert hat, unabhängig von Ihm und selbstexistent oder selbstentstanden. Und so wird die 
Bedeutung des Ausdrucks ALOHAYIM, eines Pluralnomens, das im Schöpfungsbericht, mit dem 
die Genesis beginnt, mit einem Verb im Singular verwendet wird, und des Namens oder Titels 
IHUHALHIM, der zum ersten Mal im 4. Vers des 2. Kapitels des gleichen Buches verwendet wird, 
klar. ALHIM ist die Gesamtheit der offenbarten schöpferischen Kräfte oder Mächte der Gottheit, 
seiner Emanationen; und IHUH-ALHIM ist die ABSOLUTE Existenz oder Essenz dieser Mächte 
und Kräfte, deren aktive Manifestationen und Emanationen sie sind. Das war die tiefe Wahrheit, 
die in der alten Allegorie verborgen und vor dem allgemeinen Blick durch einen doppelten 
Schleier verdeckt war. Das war die esoterische Bedeutung der Entstehung und Produktion der 
indischen, chaldäischen und phönizischen Kosmogonien; und der aktiven und passiven Mächte, 
der männlichen und weiblichen Prinzipien; des Himmels und seiner Himmelskörper, die zeugen, 
und der Erde, die hervorbringt; all dies verbarg vor der vulgären Ansicht, da es über ihrem 
Verständnis liegt, die Lehre, dass die Materie nicht ewig ist, sondern dass Gott die einzige 
ursprüngliche Existenz war, das ABSOLUTE, von dem alles ausgegangen ist und zu dem alles 
zurückkehrt: und dass alle moralischen Gesetze nicht aus der Beziehung der Dinge entspringen, 
sondern aus Seiner Weisheit und Seiner wesentlichen Gerechtigkeit als dem allmächtigen 
Gesetzgeber. Und von diesem WAHREN WORT wird mit voller Zuverlässigkeit gesagt, es sei 
verloren gegangen; denn seine Bedeutung ging verloren, selbst unter den Hebräern, obwohl wir 
den Namen (seine wirkliche Bedeutung: unvermutet), im HU der Druiden und im FO-HI der 
Chinesen. Wenn wir uns die absolute Wahrheit, Schönheit oder das Gute vorstellen, können wir 
nicht bei der Abstraktion von beidem stehen bleiben. Wir sind gezwungen, jedes auf ein 
lebendiges und substantielles Wesen zu beziehen, in dem sie ihre Grundlage haben, ein Wesen, 
das das erste und letzte Prinzip von jedem ist. Moralische Wahrheit kann, wie jede andere 
universelle und notwendige Wahrheit, keine bloße Abstraktion bleiben. Abstraktionen sind 
Unwirklichkeiten. In uns selbst wird moralische Wahrheit lediglich vorgestellt. Es muss irgendwo 
ein Wesen geben, das sie nicht nur vorstellt, sondern sie auch ausmacht. Sie hat diese 
Eigenschaft; dass sie in den Augen unserer Intelligenz nicht nur eine universelle und notwendige 
Wahrheit ist, sondern eine, die für unseren Willen verbindlich ist. Sie ist EIN GESETZ. Wir legen 
dieses Gesetz nicht selbst fest. Es wird uns trotz allem auferlegt: Sein Prinzip muss außerhalb 
von uns sein. Es setzt einen Gesetzgeber voraus. Er kann nicht das Wesen sein, für das das 
Gesetz gilt; sondern muss eines sein, das im höchsten Maße alle Merkmale der moralischen 
Wahrheit besitzt. 



Das moralische Gesetz, universell und notwendig, hat notwendigerweise als seinen Urheber ein 
notwendiges Wesen: – bestehend aus Gerechtigkeit und Nächstenliebe, muss sein Urheber ein 
Wesen sein, das die Fülle von beidem besitzt. Wie alle schönen und alle wahren Dinge sich 
selbst beziehen, diese auf eine Einheit, die absolute WAHRHEIT ist, und jene auf eine Einheit, 
die absolute SCHÖNHEIT ist, so konzentrieren sich alle moralischen Prinzipien auf ein einziges 
Prinzip, das DAS GUTE ist. So gelangen wir zu der Vorstellung des GUTE an sich, des 
ABSOLUTEN Guten, das allen besonderen Pflichten überlegen ist und in diesen Pflichten 
bestimmt ist. Dieses Absolute Gute muss notwendigerweise ein Attribut des Absoluten WESENS 
sein. Es kann nicht mehrere Absolute Wesen geben; dasjenige, in dem Absolute Wahrheit und 
Absolute Schönheit verwirklicht sind, ist verschieden von demjenigen, in dem Absolutes Gutes 
verwirklicht ist. Das Absolute impliziert notwendigerweise absolute Einheit. Das Wahre, das 
Schöne und das Gute sind nicht drei verschiedene Wesenheiten: sondern sie sind ein und 
dieselbe Wesenheit, betrachtet in ihren grundlegenden Eigenschaften: die verschiedenen 
Phasen, die in unseren Augen die absolute und unendliche Vollkommenheit annimmt. In der 
Welt des Endlichen und Relativen manifestiert, trennen sich diese drei Eigenschaften 
voneinander und werden von unserem Verstand unterschieden, der nichts anderes als durch 
Unterteilung begreifen kann. Aber in dem Wesen, von dem sie ausgehen, sind sie untrennbar 
vereint; und dieses Wesen, zugleich dreifach und eins, das fasst in sich vollkommene Schönheit, 
vollkommene Wahrheit und das vollkommene Gute zusammen, ist GOTT. Gott ist 
notwendigerweise das Prinzip der moralischen Wahrheit und der persönlichen Moral. Der 
Mensch ist eine moralische Person, das heißt, eine, die mit Vernunft und Freiheit ausgestattet 
ist. Er ist der Tugend fähig: und Tugend hat zwei Hauptformen, Respekt für andere und Liebe zu 
anderen, – Gerechtigkeit und Nächstenliebe. Das Geschöpf kann keine wirkliche und 
wesentliche Eigenschaft besitzen, die der Schöpfer nicht besitzt. Die Wirkung kann ihre Realität 
und Existenz nur aus ihrer Ursache beziehen. Die Ursache enthält in sich zumindest das 
Wesentliche der Wirkung. Das Merkmal der Wirkung ist Minderwertigkeit, Mangelhaftigkeit, 
Unvollkommenheit. Abhängig und abgeleitet trägt sie die Zeichen und Bedingungen der 
Abhängigkeit in sich; und ihre Unvollkommenheit beweist die Vollkommenheit der Ursache; 
sonst würde in der Wirkung etwas Immanentes ohne eine Ursache stecken. Gott ist kein 
logisches Wesen, dessen Natur durch Deduktion und mittels algebraischer Gleichungen erklärt 
werden kann. Wenn wir, ausgehend von einem primären Attribut, die Attribute Gottes nach der 
Art der Geometer und Scholastiker voneinander ableiten, haben wir nichts als Abstraktionen. 
Wir müssen aus dieser leeren Dialektik herauskommen, um zu einem wahren und lebendigen 
Gott zu gelangen. Die erste Vorstellung, die wir von Gott haben, die eines unendlichen Wesens, 
wird uns nicht a priori, unabhängig von aller Erfahrung, gegeben. Es ist unser Bewusstsein von 
uns selbst als Wesen und zugleich begrenztes Wesen, das uns sofort zur Vorstellung eines 
Wesens erhebt, des Prinzips unseres Seins und sich selbst ohne Grenzen. Wenn die Existenz, 
die wir besitzen, uns zwingt, auf eine Ursache zurückzugreifen, die dieselbe Existenz in 
unendlichem Maße besitzt, erfordern alle wesentlichen Attribute der Existenz, die wir besitzen, 
gleichermaßen jeweils eine unendliche Ursache. Gott ist also nicht mehr das unendliche, 
abstrakte, unbestimmte Wesen, das Vernunft und Herz nicht begreifen können, sondern ein 
reales Wesen, bestimmt wie wir selbst, eine moralische Person wie wir selbst; und das Studium 
unserer eigenen Seelen wird uns, ohne auf Hypothesen zurückzugreifen, zu einer Vorstellung 
von Gott führen, die sowohl erhaben als auch mit uns selbst verbunden ist. Wenn der Mensch 
frei ist, muss Gott es auch sein. Es wäre seltsam, wenn, während das Geschöpf diese 
wunderbare Macht hat, über sich selbst zu verfügen, frei zu wählen und zu wollen, das Wesen, 
das ihn erschaffen hat, einer notwendigen Entwicklung unterworfen wäre, deren Ursache, 
obwohl in sich selbst ist eine Art abstrakte, mechanische oder metaphysische Kraft, die der 
persönlichen,  



freiwilligen Ursache, die wir sind und der wir uns am klarsten bewusst sind, unterlegen ist. Gott 
ist frei, weil wir es sind: aber er ist nicht frei, wie wir es sind. Er ist gleichzeitig alles, was wir sind, 
und nichts, was wir sind. Er besitzt dieselben Eigenschaften wie wir, aber ins Unendliche 
ausgedehnt. Er besitzt also eine unendliche Freiheit, verbunden mit einer unendlichen 
Intelligenz; und da seine Intelligenz unfehlbar ist, frei von der Unsicherheit der Überlegung und 
auf einen Blick erkennt, wo das Gute ist, so vollbringt seine Freiheit es spontan und ohne 
Anstrengung. So wie wir Gott diese Freiheit zuschreiben, die die Grundlage unserer Existenz ist, 

übertragen wir auch Gerechtigkeit und Nächstenliebe von unserer eigenen auf seinen Charakter. 
Im Menschen sind sie Tugenden: in Gott seine Eigenschaften. Was in uns die mühsame 
Eroberung der Freiheit ist, ist in ihm seine eigentliche Natur. Die Idee des Rechts und die 
Achtung vor dem Recht sind Zeichen der Würde unserer Existenz. Wenn die Achtung vor 
Rechten das Wesen der Gerechtigkeit ist, muss das vollkommene Wesen die Rechte seiner 
niedrigsten Geschöpfe kennen und respektieren, denn er hat ihnen diese Rechte zugesprochen. 
In Gott wohnt eine souveräne Gerechtigkeit, die jedem das gibt, was ihm zusteht, nicht nach 
trügerischem Schein, sondern nach der Wahrheit der Dinge. Und wenn der Mensch, ein 
begrenztes Wesen, die Macht hat, aus sich selbst herauszugehen, seine eigene Person zu 
vergessen, einen anderen wie sich selbst zu lieben und sich seinem Glück, seiner Würde und 
Vollkommenheit zu widmen, muss das vollkommene Wesen in unendlichem Maße diese 
uneigennützige Zärtlichkeit, diese Nächstenliebe, die höchste Tugend der menschlichen Person, 
besitzen. In Gott steckt eine unendliche Zärtlichkeit für seine Geschöpfe, die sich darin zeigt, 
dass er uns die Existenz schenkt, die er uns hätte vorenthalten können, und jeden Tag zeigt sie 
sich in unzähligen Zeichen seiner göttlichen Vorsehung. Platon verstand diese Liebe Gottes gut 
und drückte sie in diesen großen Worten aus: „Lasst uns über die Ursache sprechen, die den 
obersten Organisator des Universums dazu brachte, dieses Universum zu erschaffen und zu 
ordnen. Er war gut; und wer gut ist, kennt keinerlei böswillige Absichten. Davon abgesehen 
wollte er, dass die geschaffenen Dinge ihm so weit wie möglich ähnlich sein sollten.“ Und das 
Christentum wiederum sagte: „Gott hat die Menschen so geliebt, dass er ihnen seinen einzigen 
Sohn gab.“ Es ist nicht richtig, wie oft getan, zu behaupten, dass das Christentum in gewisser 
Weise dieses edle Gefühl entdeckt hat. Wir dürfen die menschliche Natur nicht herabsetzen, um 
das Christentum zu erhöhen. Die Antike kannte, beschrieb und praktizierte Nächstenliebe; 
deren erstes, so ergreifendes und Gott sei Dank! So verbreitet ist Güte, wie ihr erhabenstes 
Merkmal Heldentum ist. Wohltätigkeit ist Hingabe an einen anderen; und es ist lächerlich 
sinnlos, vorzugeben, dass es jemals ein Zeitalter der Welt gegeben hat, in dem die menschliche 
Seele dieses Teils ihres Erbes, der Kraft der Hingabe, beraubt war. Aber es ist sicher, dass das 
Christentum diese Tugend verbreitet und populär gemacht hat, und dass vor Christus diese 
Worte niemals ausgesprochen wurden: „LIEBT EINANDER; DENN DAS IST DAS GANZE GESETZ.“ 

Wohltätigkeit setzt Gerechtigkeit voraus. Wer seinen Bruder wahrhaftig liebt, achtet die Rechte 
seines Bruders; aber er tut mehr, er vergisst seine eigenen. Der Egoismus verkauft oder nimmt. 
Die Liebe erfreut sich am Geben. In Gott ist die Liebe, was sie in uns ist; aber in einem  
unendlichen Ausmaß. Gott ist in seiner Nächstenliebe unerschöpflich, wie er in seinem Wesen 
unerschöpflich ist. Diese unendliche Allmacht und unendliche Nächstenliebe, die durch 
bewundernswerte Güte aus dem Schoß ihrer unermesslichen Liebe die Gunstbeweise schöpft, 
die sie der Welt und der Menschheit unaufhörlich schenkt, lehrt uns, dass wir umso mehr 
besitzen, je mehr wir geben. Da Gott ganz gerecht und ganz gut ist, kann er nichts anderes 
wollen als das, was gut und gerecht ist. Da er allmächtig ist, kann er alles tun, was er will, und 
tut es folglich auch. Die Welt ist das Werk Gottes: Sie ist daher perfekt geschaffen. Dennoch gibt 
es Unordnung in der Welt, die die Gerechtigkeit und Güte Gottes in Frage zu stellen scheint.  



Ein Grundsatz, der untrennbar mit der Idee des Guten verbunden ist, sagt uns, dass jeder 
moralische Akteur eine Belohnung verdient, wenn er Gutes tut, und eine Bestrafung, wenn er 
Böses tut. Dieser Grundsatz ist universell und notwendig. Er ist absolut. Wenn er in dieser Welt 
nicht gilt, ist er falsch oder die Welt ist schlecht geordnet. Aber auf gute Taten folgt nicht immer 
Glück und auf böse nicht immer Elend. Obwohl diese Tatsache oft eher scheinbar als real ist; 
obwohl Tugend, ein Kampf gegen die Leidenschaften, voller Würde, aber voller Kummer und 
Schmerz, letzteres als Voraussetzung hat, sind die Schmerzen, die auf Laster folgen, doch 
größer; und Tugend trägt am meisten zu Gesundheit, Kraft und einem langen Leben bei; obwohl 
das friedliche Gewissen, das die Tugend begleitet, inneres Glück schafft; obwohl die öffentliche 
Meinung im Allgemeinen richtig über den Charakter der Menschen entscheidet und Tugend mit 
Wertschätzung und Rücksicht belohnt und Laster mit Verachtung und Niedertracht; und obwohl 
letztlich Gerechtigkeit in der Welt herrscht und der sicherste Weg zum Glück immer noch der der 
Tugend ist, gibt es doch Ausnahmen. Tugend wird in diesem Leben nicht immer belohnt und 
Laster nicht immer bestraft. Die Daten dieses Problems sind folgende: 1. Das Prinzip von 
Verdienst und Schuld in uns ist absolut: jede gute Tat sollte belohnt, jede schlechte bestraft 
werden: 2. Gott ist gerecht, da er allmächtig ist: 3. Es gibt in dieser Welt besondere Fälle, die 
dem notwendigen und universellen Gesetz von Verdienst und Schuld widersprechen. Was ist 
das Ergebnis? Die Ablehnung der beiden Prinzipien, dass Gott gerecht ist und das Gesetz von 
Verdienst und Schuld absolut ist, bedeutet, das gesamte Gebäude des menschlichen Glaubens 
bis auf die Grundmauern niederzureißen. Sie aufrechtzuerhalten bedeutet zuzugeben, dass das 
gegenwärtige Leben beendet oder anderswo fortgesetzt werden muss. Die moralische Person, 
die gut oder schlecht handelt und auf Belohnung oder Strafe wartet, ist mit einem Körper 
verbunden, lebt mit ihm, nutzt ihn, hängt in gewissem Maße von ihm ab, ist aber nicht er. Der 
Körper besteht aus Teilen. Er nimmt ab oder zu, er ist bis ins Unendliche teilbar. Aber dieses 
Etwas, das ein Selbstbewusstsein hat und „ICH, MICH“ sagt; das sich frei und verantwortlich 
fühlt, fühlt auch, dass es nicht geteilt werden kann, dass es ein einfaches Wesen ist; dass das 
ICH nicht halbiert werden kann, dass, wenn ein Körperteil abgeschnitten und weggeworfen wird, 
kein Teil des ICH mitgeht: dass es trotz der Vielfalt der Phänomene, die es nacheinander 
offenbaren, mit sich selbst identisch bleibt. Diese Identität, Unteilbarkeit und absolute Einheit 
der Person sind ihre Spiritualität, das wahre Wesen der Person. Es ist nicht im Geringsten eine 
Hypothese, zu behaupten, dass die Seele sich wesentlich vom Körper unterscheidet. Mit der 
Seele meinen wir die Person, die nicht vom Bewusstsein der Eigenschaften, die sie ausmachen, 
getrennt ist – Denken und Wille. Die Existenz ohne Bewusstsein ist ein abstraktes Wesen und 
keine Person. Es ist die Person, die identisch, eins, einfach ist. Ihre Eigenschaften, die sie 
entwickeln, teilen sie nicht. Unteilbar, unauflöslich und möglicherweise unsterblich. Wenn 
absolute Gerechtigkeit diese Unsterblichkeit verlangt, fordert sie nicht das Unmögliche. Die 
Spiritualität der Seele ist die Voraussetzung und notwendige Grundlage der Unsterblichkeit: das 
Gesetz von Verdienst und Schuld der direkte Beweis dafür. Das erste ist der metaphysische, das 
zweite der moralische Beweis. Fügen Sie dazu die Tendenz aller Kräfte der Seele zum  
Unendlichen und das Prinzip der endgültigen Ursachen hinzu, und der Beweis der  
Unsterblichkeit der Seele ist vollständig. Gott ist daher im Freimaurer-Glaubensbekenntnis 
UNENDLICHE WAHRHEIT, UNENDLICHE SCHÖNHEIT, UNENDLICHE GÜTE. Er ist das 
Allerheiligste, als Urheber des Sittengesetzes, als PRINZIP der Freiheit, der Gerechtigkeit und 
Nächstenliebe, Spender von Belohnung und Strafe. Ein solcher Gott ist kein abstrakter Gott, 
sondern eine intelligente und freie Person, die uns nach seinem Bild geschaffen hat, von der wir 
das Gesetz erhalten, das über unser Schicksal herrscht, und deren Urteil wir erwarten. Es ist 
seine Liebe, die uns zu unseren Taten der Nächstenliebe inspiriert: Es ist seine Gerechtigkeit, die 
unsere Gerechtigkeit und die der Gesellschaft und der Gesetze regiert.  



Wir erinnern uns ständig daran, dass er unendlich ist, denn sonst würden wir seine Natur 
herabwürdigen: aber er wäre für uns, als ob er nicht wäre, wenn seine unendliche Natur nicht 
Formen hätte, die uns selbst innewohnen, die Formen unserer eigenen Vernunft und Seele. 
Wenn wir Wahrheit, Gerechtigkeit und Seelenedelheit lieben, sollten wir wissen, dass es Gott 
ist, den wir unter diesen besonderen Formen lieben, und wir sollten sie alle zu einem großen Akt 
vollkommener Frömmigkeit vereinen. Wir sollten fühlen, dass wir uns ständig inmitten der 
gewaltigen Kräfte des Universums bewegen, die nur die Kräfte Gottes sind; dass wir in unseren 
Studien, wenn wir eine Wahrheit erlangen, dem Gedanken Gottes gegenüberstehen; wenn wir 
das Richtige lernen, lernen wir den Willen Gottes, der als Verhaltensregel für das Universum 
festgelegt ist; und wenn wir uneigennützige Liebe empfinden, sollten wir wissen, dass wir an den 
Gefühlen des unendlichen Gottes teilhaben. Wenn wir dann die mächtige kosmische Kraft 
verehren, werden wir nicht einem blinden Schicksal in einer atheistischen oder pantheistischen 
Welt gegenüberstehen, sondern dem unendlichen Gott, den wir fühlen und kennen. Dann 
werden wir uns des Geistes Gottes bewusst sein, Gottes Gewissen kennen, seine Gefühle 
spüren und unsere eigene Existenz wird im unendlichen Wesen Gottes sein. Die Welt ist ein 
Ganzes, das seine Harmonie hat; denn ein Gott, der Einer ist, könnte nur ein vollständiges und 
harmonisches Werk schaffen. Die Harmonie des Universums entspricht der Einheit Gottes, so 
wie die unbestimmte Quantität das fehlerhafte Zeichen der Unendlichkeit Gottes ist. Zu sagen, 
dass das Universum Gott ist, bedeutet, nur die Welt zu akzeptieren und Gott zu leugnen. Geben 
Sie ihm, wie Sie wollen, im Grunde ist es Atheismus. Andererseits ist die Annahme, dass das 
Universum frei von Gott ist und dass Er völlig davon getrennt ist, eine unhaltbare und fast 
unmögliche Abstraktion. Unterscheiden heißt nicht trennen. Ich unterscheide, aber trenne mich 
nicht von meinen Eigenschaften und Wirkungen. Gott ist also nicht das Universum, obwohl Er 
überall im Geiste und in Wahrheit gegenwärtig ist. Für uns wie für Platon liegt die absolute 
Wahrheit in Gott. Es ist Gott selbst in einer seiner Phasen. In Gott, als ihrem Ursprung, sind die 
unveränderlichen Prinzipien der Realität und Erkenntnis. In Ihm erhalten die Dinge ihre Form. 
zugleich ihre Existenz und ihre Verständlichkeit. Indem unsere eigene Vernunft an der göttlichen 
Vernunft teilhat, besitzt sie etwas vom Absoluten. Jedes Urteil der Vernunft umhüllt eine 
notwendige Wahrheit, und jede notwendige Wahrheit setzt die notwendige Existenz voraus. So 
erheben wir uns von jeder Seite – vor allem von der Metaphysik, Ästhetik und Moral – zum selben 
Prinzip, dem gemeinsamen Mittelpunkt und letzten Fundament aller Wahrheit, aller Schönheit, 
allen Guten. Das Wahre, das Schöne, das Gute sind nur verschiedene Offenbarungen ein und 
desselben Seins. So erreichen wir die Schwelle der Religion und stehen in Gemeinschaft mit den 
großen Philosophien, die alle einen Gott verkünden; und gleichzeitig mit den Religionen, die die 
Erde bedecken und alle auf dem heiligen Fundament der natürlichen Religion ruhen; jener 
Religion, die uns das natürliche Licht offenbart, das allen Menschen gegeben ist, ohne die Hilfe 
einer besonderen Offenbarung. Solange die Philosophie nicht zur Religion gelangt, steht sie 
unter allen Arten der Anbetung, selbst der unvollkommensten; denn sie geben dem Menschen 
wenigstens einen Vater, einen Zeugen, einen Tröster, einen Richter. Durch die Religion verbindet 
sich die Philosophie mit der Menschheit, die von einem Ende der Welt zum anderen nach Gott 
strebt, an Gott glaubt, auf Gott hofft. Die Philosophie enthält in sich die gemeinsame Grundlage 
aller religiösen Überzeugungen; sie leiht ihnen sozusagen deren Prinzipien und gibt sie ihnen 
zurück, umgeben von Licht, über die Unsicherheit erhoben, sicher gegen alle Angriffe. Aus der 
Notwendigkeit seiner Natur muss das Unendliche das Endliche erschaffen und bewahren und 
dem Endlichen in seinen Formen etwas von seiner eigenen Art geben und mitteilen. Wir können 
uns kein endliches Ding vorstellen, das ohne Gott, dessen unendliche Grundlage und Grund, 
existiert; noch können wir uns vorstellen, dass Gott ohne etwas existiert. Gott ist die notwendige 
logische Bedingung einer Welt, ihre notwendige Ursache; eine Welt ist die notwendige logische 
Bedingung Gottes, seine notwendige Folge.  



Es entspricht Seiner Unendlichen Vollkommenheit, zu erschaffen und dann alles, was Er 
erschafft, zu bewahren und zu segnen. Das ist die Schlussfolgerung der modernen 
metaphysischen Wissenschaft. Der Strom der Philosophie verläuft von Aristoteles zu Hegel und 
bricht mit dieser Schlussfolgerung ab: und dann kehrt die alte Schwierigkeit wieder zurück. 
Wenn es in Seiner Natur liegt, zu erschaffen – wenn wir uns nicht vorstellen können, dass Er 
allein existiert, ohne zu erschaffen, ohne erschaffen zu haben, dann existierte das, was Er schuf, 
gleichzeitig mit Ihm. Wenn Er einen Augenblick existieren konnte, ohne zu erschaffen, dann 
konnte Er dies ebenso gut für eine Myriade von Jahren tun. Ewigkeiten. Und so kommt wieder die 
alte Lehre von einem Gott auf uns zu, der Seele des Universums, und mit ihm koexistierend. 
Denn was er schuf, hatte einen Anfang; und wie lange diese Schöpfung auch her sein mochte, 
eine Ewigkeit war zuvor vergangen. Der Unterschied zwischen einem Anfang und keinem Anfang 
ist unendlich. Aber über manche Dinge können wir sicher sein. Wir sind uns unserer selbst 
bewusst – unserer selbst, wenn nicht als Substanzen, so doch zumindest als Kräfte, die sein, 
tun, leiden können. Wir sind uns unserer selbst nicht als selbstentstanden oder als allein 
selbsterhaltend bewusst; sondern nur als abhängig, zuerst für die Existenz, seitdem für den 
Erhalt. Unter den primären Ideen des Bewusstseins, die untrennbar davon sind, den Atomen des 
Selbstbewusstseins, finden wir die Idee Gottes. Sorgfältig untersucht durch den prüfenden 
Intellekt ist es die Idee von Gott als unendlich, vollkommen mächtig, weise, gerecht, liebend, 
heilig; absolutes Wesen ohne Begrenzung. Dies hat uns erschaffen, hat alles erschaffen, erhält 
uns, erhält alles; hat unseren Körper erschaffen, nicht durch eine einzige Handlung, sondern 
durch eine Reihe von Handlungen, die sich über eine lange Abfolge von Jahren erstrecken – denn 
der menschliche Körper ist das Ergebnis aller erschaffenen Dinge – hat unseren Geist, unseren 
Verstand, unser Gewissen, unsere Gefühle, unsere Seele, unseren Willen erschaffen, jedem 
seine natürliche Handlungsweise zugeteilt und jedes auf sein eigenes Ziel ausgerichtet. So führt 
uns das Selbstbewusstsein zum Bewusstsein Gottes und schließlich zum Bewusstsein eines 
unendlichen Gottes. Dies ist der höchste Beweis unserer eigenen Existenz und der höchste 
Beweis seiner. Wenn es überhaupt einen Gott gibt, muss er im Raum allgegenwärtig sein. 
Jenseits der letzten Sterne muss er sein, so wie er hier ist. Es kann kein Staubkorn geben, das die 
Sonnenstrahlen bevölkert, keine kleine Lebenszelle, die das Mikroskop im Samensporula eines 
Mooses entdeckt, ohne dass er da ist. Er muss auch in der Zeit allgegenwärtig sein. Es gab keine 
Sekunde, bevor die Sterne zu brennen begannen, aber Gott war in dieser Sekunde. Im 
entferntesten nebeligen Fleck in Orions Gürtel und in jedem der Millionen, die einen Quadratzoll 
Kalkstein bevölkern, ist Gott gleichermaßen gegenwärtig. Er ist im kleinsten vorstellbaren oder 
sogar unvorstellbaren Teil der Zeit und in jeder Sekunde ihres gewaltigsten und unvorstellbarsten 
Volumens; sein Hier ist gleichbedeutend mit dem gesamten Raum, sein Jetzt ist zeitgleich mit 
dem gesamten Zeitvolumen. Durch diesen ganzen Raum, in dieser ganzen Zeit erstreckt sich 
sein Wesen, breitet sich ungeteilt aus, wirkt unverbraucht; Gott in all seiner Unendlichkeit, 
vollkommen mächtig, weise, gerecht, liebevoll und heilig. Sein Wesen ist eine unendliche 
Aktivität, ein Schaffen und damit ein Sich-selbst-Geben an die Welt. Das Sein der Welt ist ein 
Werden, ein erschaffenes und fortbestehendes Sein. Es ist jetzt so und war so, unberechenbar 
und unvorstellbar, vor Millionen von Zeitaltern. All das ist Philosophie, die unausweichliche 
Schlussfolgerung des menschlichen Geistes. Es ist nicht die Meinung von Coleridge und Kant, 
sondern ihre Wissenschaft; nicht das, was sie vermuten, sondern das, was sie wissen. Aufgrund 
dieser Innewohnen Gottes in der Materie sagen wir, dass die Welt eine Offenbarung von Ihm ist, 
ihre Existenz ein Beweis von Ihm. Er ist in Seinem Werk. Die vielfältige Wirkung des Universums 
ist nur Seine Betriebsweise, und alle materiellen Dinge stehen in Verbindung mit Ihm. Alle 
wachsen und bewegen sich und leben in Ihm und durch Ihn, und nur so. Lassen Sie Ihn sich aus 
dem Raum zurückziehen, den irgendetwas einnimmt, und es hört auf zu sein.  



Lassen Sie Ihn irgendeine Eigenschaft Seiner Natur von irgendetwas zurückziehen, und es hört 
auf zu sein. Alle müssen an Ihm teilhaben, Er wohnt in jedem und transzendiert doch alles. Dass 
die phantasievolle Religion nicht zur Philosophie wurde, schließt nicht aus, dass die Philosophie 
mit der wahren Religion zusammenfällt. Die Philosophie oder vielmehr ihr Gegenstand, die 
göttliche Ordnung des Universums, ist der intellektuelle Führer, den das religiöse Gefühl 
braucht. Während sie die wirklichen Beziehungen des Endlichen erforscht, erhält sie ein sich 
ständig verbesserndes und selbstkorrigierendes Maß des vollkommenen Gesetzes des 
Evangeliums der Liebe und Freiheit und ein Mittel, den Spiritualismus der offenbarten Religion in 
die Tat umzusetzen. Sie etabliert das Gesetz, indem sie dessen Bedingungen festlegt. Sie leitet 
den Geist, damit er seinen Weg zur Verbesserung des Lebens und zur Steigerung des Glücks 
findet. Solange die Religion stationär war, konnte die Wissenschaft nicht allein gehen. Wenn 
beide als fortschrittlich anerkannt werden, werden ihre Interessen und Ziele identifiziert. 
Aristoteles begann zu zeigen, wie Religion auf einer intellektuellen Grundlage gegründet werden 
kann. Aber die Grundlage, die er legte, war zu eng. Indem Bacon der Philosophie ein bestimmtes 
Ziel und eine bestimmte Methode gab, gab er ihr gleichzeitig eine sicherere und sich selbst 
erweiternde Grundlage. Unsere Position ist die von intellektuellen Wesen, die von 
Beschränkungen umgeben sind; und da letztere konstant sind, müssen wir den praktischen Wert 
von Gesetzen erkennen, in deren Untersuchung und Anwendung diese scheinbar endlose 
Karriere des intellektuellen und moralischen Fortschritts besteht, den das Gefühl der Religion 
inspiriert und veredelt. Der Titel eines Heiligen wird allgemein für diejenigen beansprucht, die 
stolz darauf sind, die Philosophie zu verachten, doch der Glaube wird stolpern und das Gefühl 
wird irreführen, wenn nicht Wissen in ausreichender Menge und Qualität vorhanden ist, um das 
eine zu reinigen und dem anderen eine positive Richtung zu geben.  

Die Wissenschaft besteht aus jenen ausgereiften Schlussfolgerungen aus der Erfahrung, die alle 
anderen Erfahrungen bestätigen. Sie ist kein festes System, das einer Revision überlegen wäre, 
sondern jene fortschreitende Vermittlung zwischen Unwissenheit und Weisheit, die zum Teil von 
Platon erdacht wurde, dessen unmittelbares Ziel das Glück und dessen Antrieb die höchste Art 
der Liebe ist. Die Wissenschaft erkennt und vereint alles, was sowohl in den alten 
Vermittlungssystemen, dem heroischen System oder dem System von Handlung und 
Anstrengung, als auch in der mystischen Theorie der spirituellen, kontemplativen Gemeinschaft 
wirklich wertvoll war. „Hören Sie mir zu“, sagt Galen, „als der Stimme des eleusinischen 
Hierophanten, und glauben Sie, dass das Studium der Natur ein Mysterium ist, das nicht 
weniger wichtig ist als das ihre und auch nicht weniger geeignet, die Weisheit und Macht des 
großen Schöpfers zu demonstrieren. Ihre Lehren und Demonstrationen waren dunkel, aber 
unsere sind klar und unmissverständlich.“ Der Wissenschaft verdanken wir es, dass kein 
Mensch mehr das Recht hat, sich als Mittelpunkt zu betrachten, um den sich das ganze 
Universum des Lebens und der Bewegung dreht – als das immens wichtige Individuum, für 
dessen Bequemlichkeit und sogar luxuriöse Bequemlichkeit und Genuss das ganze Universum 
geschaffen wurde. Auf der einen Seite hat sie uns ein unendliches Universum aus Sternen und 
Sonnen und Welten in unermesslichen Entfernungen voneinander gezeigt, in deren 
majestätischer und furchterregender Gegenwart wir versinken und sogar unsere Welt in 
Bedeutungslosigkeit versinkt; während uns auf der anderen Seite das Mikroskop in jeder Träne 
und jedem Tropfen fauligen Wassers in Kommunikation mit neuen Welten organisierter 
Lebewesen gebracht hat, die mit Sinnen, Nerven, Appetit und Instinkten begabt sind. So lehrt 
uns die Wissenschaft, dass wir nur ein infinitesimaler Teil eines großen Ganzen sind, das sich 
auf jeder Seite von uns und über und unter uns erstreckt, unendlich in seinen Komplikationen, 
und das nur unendliche Weisheit begreifen kann.  



Die unendliche Weisheit hat die unendliche Abfolge der Wesen arrangiert, die die Notwendigkeit 
von Geburt, Verfall und Tod mit sich bringt, und hat die erhabensten Tugenden möglich gemacht, 
indem sie jene Konflikte, Rückschläge, Prüfungen und Härten zur Verfügung stellte, ohne die 
nicht einmal ihre Namen hätten erfunden werden können. Wissen lässt sich in Macht 
umwandeln und Axiome in Regeln der Nützlichkeit und Pflicht. Die moderne Wissenschaft ist 
sozial und kommunikativ. Sie ist sowohl moralisch als auch intellektuell; mächtig, aber dennoch 
friedlich und uneigennützig; sie bindet den Menschen an den Menschen ebenso wie an das 
Universum; sie füllt die Einzelheiten der Verpflichtung aus und hegt Tugendimpulse, und indem 
sie klare Beweise für die Konsistenz und Identität aller Dinge liefert, Interessen, die Rivalität 
durch Kooperation und Eifersucht durch Großzügigkeit ersetzen und viel stärker als jedes andere 
Mittel dazu neigen, den Geist der Religion zu verwirklichen, indem sie jene hartnäckigen Leiden 
heilen, die, wenn man ihren wahren Ursprung zurückverfolgt, in einer unwissenden Annahme 
der geizigen Strenge der Vorsehung und der daraus folgenden Gier selbstsüchtiger Menschen 
wurzeln, die das, was ihnen wie von ihr abgenötigt schien, für sich behalten oder sich 
gegenseitig bestehlen, anstatt in aller Ruhe das Eigene zu genießen. Wir werden wahrscheinlich 
nie jene höheren Formen erreichen, die die wahren Unterschiede der Dinge enthalten und die 
vollständige Entdeckung und den korrekten Ausdruck ihres wahren Selbst oder Wesens 
beinhalten. Wir werden immer hinter der allgemeinsten und einfachsten Natur, dem ultimativen 
oder umfassendsten Gesetz zurückbleiben. Unsere weitesten Axiome erklären viele 
Phänomene, aber das taten bis zu einem gewissen Grad auch die Prinzipien oder Elemente der 
alten Philosophen und die Zyklen und Epizyklen der antiken Astronomie. Wir können in keinem 
Fall der Verursachung alle Bedingungen zuweisen, und obwohl wir sie in der Praxis 
reproduzieren können, können wir sie nicht alle geistig unterscheiden, ohne das Wesen der 
Dinge zu kennen, die sie einschließen; und wir dürfen daher Axiomen nicht unbewusst diese 
absolute Gewissheit zuschreiben, die die alten Religionsanhänger den Glaubensbekenntnissen 
zuschrieben, noch dürfen wir dem Geist, der immer danach strebt, sich selbst und seine 
Errungenschaften abzuschotten, erlauben, die Natur des Prozesses zu vergessen, durch den er 
wissenschaftliche an die Stelle allgemeiner Vorstellungen setzte, und so mit dem einen wie mit 
dem anderen die Grundlage der Selbsttäuschung durch eine pedantische und abergläubische 
Verwendung derselben legen. Zweifel, die wesentliche Voraussetzung aller Verbesserung und 
Entdeckung, müssen alle Stufen des Fortschritts des Menschen begleiten. Sein intellektuelles 
Leben ist ein ständiger Anfang, eine Vorbereitung auf eine Geburt. Die Fähigkeit des Zweifelns 
und Hinterfragens, ohne die die Fähigkeit des Vergleichens und Urteilens nutzlos wäre, ist selbst 
ein göttliches Vorrecht der Vernunft. Wissen ist immer unvollkommen oder nur in einem 
prospektiv grenzenlosen Lauf vollständig, in dem Entdeckungen Zweifel vervielfachen und 
Zweifel zu neuen Entdeckungen führen. Der Stolz der Wissenschaft sind nicht so sehr ihre 
offenkundigen Ergebnisse, sondern ihre zugegebene Unvollkommenheit und Fähigkeit zum 
unbegrenzten Fortschritt. Die wahre religiöse Philosophie eines unvollkommenen Wesens ist 
kein Glaubenssystem, sondern, wie Sokrates dachte, eine unendliche Suche oder Annäherung. 
Endgültigkeit ist nur ein anderer Name für Verwirrung oder Niederlage. Die Wissenschaft 
befriedigt das religiöse Gefühl, ohne es aufzuhalten, und öffnet das unergründliche Mysterium 
des Einen Höchsten in ausdrücklichere und handhabbarere Formen, die zwar nicht Sein Wesen 
ausdrücken, das völlig außerhalb unserer Reichweite und höher ist, als unsere Fähigkeiten 
erklimmen können, aber Seinen Willen, und nährt so eine endlose Begeisterung, indem sie 
immer neue Ziele anhäuft. Wir haben seit langem erfahren, dass Wissen von Nutzen ist, wir 
beginnen herauszufinden, dass es moralisch ist, und wir werden schließlich entdecken, dass es 
religiös ist. Gott und Wahrheit sind untrennbar; Gotteserkenntnis ist der Besitz der rettenden 
Orakel der Wahrheit.  



In dem Maße, wie das Denken und der Zweck des Einzelnen darauf trainiert werden, mit der von 
der Höchsten Intelligenz vorgeschriebenen Regel des Rechts übereinzustimmen, wird sein 
Glück gefördert und der Zweck seiner Existenz erfüllt. Auf diese Weise entsteht in ihm ein neues 
Leben; er ist nicht mehr isoliert, sondern ein Teil der ewigen Harmonien, die ihn umgeben. Sein 
irrender Wille wird durch den Einfluss eines höheren Willens gelenkt, der ihn auf den Weg seines 
wahren Glücks führt und formt. Die Fähigkeit des Menschen, äußere Wahrheiten zu erfassen, ist 
ein eingeschränktes Privileg; die geistige wie die körperliche Inspiration durchläuft ein 
verdünntes Medium; und doch hat die Berauschung der plötzlichen Entdeckung, selbst wenn 
die Wahrheit, die sozusagen durch Intuition vermittelt wurde, trügerisch oder zumindest 
unvollkommen war, sie stets als vollständig, unfehlbar und göttlich beansprucht. Und während 
die menschliche Schwäche immer wieder auf die reine und vollkommene Quelle zurückgreifen 
musste, nahmen die Offenbarungen, die einst allgemein akzeptiert und geschätzt wurden, eine 
unabhängige Substanz an und verewigten nicht nur sich selbst, sondern auch die ganze Masse 
der abgeleiteten Formen, die zufällig mit ihnen verbunden und in ihrem Namen legalisiert 
wurden. Die Nebel des Irrtums verdichteten sich unter den Schatten der Vorschriften, bis das 
freie Licht wieder in die Nacht der Zeitalter einbrach und den echten Schatz vom Aberglauben 
befreite, der hartnäckig an seinen Accessoires hing. Sogar dem Barbaren offenbart die Natur 
eine gewaltige Kraft und eine wunderbare Weisheit und weist ständig auf Gott hin. Es ist kein 
Wunder, dass die Menschen die verschiedenen Dinge der Welt verehrten. Die Welt der Materie 
ist für den Wilden in nördlichen Gefilden eine Offenbarung der Angst; er zittert vor seiner 
Gottheit, die in Eis und Schnee thront. Der Blitz, der Sturm, das Erdbeben erschrecken den 
rohen Menschen, und er sieht das Göttliche im Außergewöhnlichen. Die großartigen Objekte der 
Natur zwingen die Menschen ständig, an ihren Schöpfer zu denken. Die Alpen sind der große 
Altar Europas; die Nacht Der Himmel war für die Menschheit die Kuppel eines Tempels, über und 
über mit Mahnungen zu Ehrfurcht, Vertrauen und Liebe übersät. Die Heiligen Schriften für die 
Menschheit sind auf Erden und im Himmel geschrieben. Kein Organ oder Miserere berührt das 
Herz so wie das klangvolle Wogen des Meeres oder das unermessliche Lachen der 
Meereswogen. Jedes Jahr legt die alte Welt neue bräutliche Schönheit an und feiert ihren 
Pfingstsonntag, wenn im süßen Frühling jeder Busch und jeder Baum ehrfürchtig seine neue 
Pracht anlegt. Der Herbst ist ein langer Allerheiligentag; und die Ernte ist Allerheiligen für die 
Menschheit. Bevor die Menschheit von den Hängen des Himalaya herabmarschierte, um Asien, 
Chaldäa und Ägypten in Besitz zu nehmen, markierten die Menschen jede jährliche Krise, die 
Sonnenwende und die Tagundnachtgleichen und feierten dort religiöse Feste; und selbst damals 
und seitdem war und ist das Materielle das Element der Gemeinschaft zwischen Mensch und 
Gott. Die Natur ist für einen nachdenklichen Menschen voller religiöser Lehren. Er löst die 
Materie des Universums auf und lässt nur seine Kräfte zurück; er löst die Phänomene der 
menschlichen Geschichte auf und lässt nur den unsterblichen Geist zurück; er studiert das 
Gesetz, die Wirkungsweise dieser Kräfte und dieses Geistes, die die materielle und die 
menschliche Welt ausmachen, und wird unweigerlich von Ehrfurcht, Vertrauen und 
grenzenloser Liebe zum unendlichen Gott erfüllt sein, der diese Gesetze der Materie und des 
Geistes erdacht hat und damit dieses wunderbare Universum der Dinge und Menschen 
aufrechterhält. Die Wissenschaft hat ihr Neues Testament und die Seligpreisungen der 
Philosophie sind zutiefst berührend. Ein ungläubiger Astronom ist verrückt. Die Vertrautheit mit 
dem Gras und den Bäumen lehrt uns tiefere Lektionen über Liebe und Vertrauen, als wir aus den 
Schriften von Fénélon und Augustinus lernen können. Die große Bibel Gottes steht der 
Menschheit immer offen. Die ewigen Blumen des Himmels scheinen einen süßen Einfluss auf 
die vergänglichen Blüten der Erde auszuüben. Die große Predigt Jesu wurde auf einem Berg 
gehalten, der zu ihm predigte, wie er zu den Menschen predigte, und seine Redefiguren waren 
zunächst natürliche Tatsachenfiguren.  



Wenn ich morgen völlig zugrunde gehen soll, dann werde ich nur für heute Rat einholen und 
nach Eigenschaften fragen, die nicht länger von Dauer sind. Meine Väter werden für mich nur wie 
der Boden sein, aus dem mein Brotkorn wächst; tot sind sie nur der faule Boden der Erde, ihre 
Erinnerung kümmert mich wenig. Nachkommen! – Ich werde mich nicht um die zukünftigen 
Generationen der Menschheit kümmern! Ich bin ein Atom im Stamm eines Baumes und 
kümmere mich nicht um die Wurzeln unten oder den Ast oben. Ich werde nur solche Samen 
säen, die Früchte tragen werden. heute in Kraft. Leidenschaft kann meine Gesetze heute 
erlassen und Ehrgeizmöge sie morgen aufheben. Ich werde keine anderen Gesetzgeber kennen. 
Moral wird verschwinden und Zweckmäßigkeit wird ihren Platz einnehmen. Heldentum wird 
verschwunden sein; und stattdessen wird es die wilde Wildheit des Wolfes, die rohe Schlauheit 
der Füchsin, die Raubgier des Geiers und die waghalsige Verwegenheit des wilden Stiers geben; 
aber nicht mehr den kühlen, ruhigen Mut, der um der Wahrheit und der Liebe willen dem Tod fest 
ins Gesicht sieht und sich dann in einer Reihe aufstellt, bereit, getötet zu werden. Zuneigung, 
Freundschaft, Menschenliebe werden nur die wilden Einfälle des Monomanen sein, geeignete 
Themen für Lächeln oder Lachen oder Mitleid. Aber im Wissen, dass wir ewig leben werden und 
dass der unendliche Gott uns alle liebt, können wir auf all das Böse in der Welt blicken und 
sehen, dass es nur die Stunde vor Sonnenaufgang ist und dass das Licht kommt; und so können 
auch wir, sogar wir, eine kleine Kerze anzünden, um die Dunkelheit zu erhellen, solange sie 
andauert, und zu helfen, bis der Tagesanbruch kommt. Auf die Nacht folgt der ewige Morgen: Ein 
Regenbogen umhüllt die Schultern jeder Wolke, die ihren Regen verweint, damit er zu Blumen an 
Land und Perlen auf dem Meer wird: Das Leben erhebt sich aus dem Grab, die Seele kann nicht 
von fesselndem Fleisch gehalten werden. Kein Morgen ist hoffnungslos; und eine Katastrophe ist 
nur die Schwelle der Freude. Wunderschön leuchtet über dem großen, weiten Chaos 
menschlicher Irrtümer das ruhige, klare Licht der natürlichen menschlichen Religion und 
offenbart uns Gott als den unendlichen Vater von allem, vollkommen mächtig, weise, gerecht, 
liebevoll und auch vollkommen heilig. Wunderschön erstreckt sich ringsum das Universum, die 
große Bibel Gottes. Die materielle Natur ist ihr Altes Testament, Millionen Jahre alt, voll mit 
ewigen Wahrheiten unter unseren Füßen, glitzernd in ewiger Herrlichkeit über unseren Köpfen; 
und die menschliche Natur ist das Neue Testament des Unendlichen Gottes, das jeden Tag eine 
neue Seite enthüllt, während die Zeit die Blätter umblättert. Die Unsterblichkeit steht bereit, um 
eine Belohnung zu geben für jede nicht belohnte Tugend, für jede nicht getrocknete Träne, für 
jeden unverdienten Kummer, für jedes Gebet, für jede reine Absicht und Gefühl des Herzens. 
Und über das Ganze, über die Natur, die materielle und die menschliche, über dieses sterbliche 
Leben und über die ewige Vergangenheit und Zukunft kommt die unendliche Güte Gottes des 
Vaters, umhüllt alles und segnet alles, was je war, das heißt, was je sein wird. Alles ist ein 
Gedanke des Unendlichen Gottes. Die Natur ist seine Prosa und der Mensch seine Poesie. Es 
gibt keinen Zufall, kein Schicksal, sondern Gottes große Vorsehung, die das ganze Universum in 
ihren Bann zieht. In vergangenen Zeiten hat es Übel gegeben, die wir nicht verstehen können; 
jetzt gibt es Übel, die wir nicht lösen können, noch mit Gottes vollkommener Güte in Einklang 
bringen können, durch irgendeine Theorie, die unser schwacher Intellekt uns zu formulieren 
ermöglicht. Es gibt Leiden, Torheiten und Sünden für die ganze Menschheit, für jede Nation, für 
jeden Mann und jede Frau. Sie alle wurden von der unendlichen Weisheit Gottes vorhergesehen, 
alle wurden von seiner unendlichen Macht und Gerechtigkeit vorgesehen, und alle sind mit 
seiner unendlichen Liebe vereinbar. Etwas anderes zu glauben, hieße zu glauben, dass er die 
Welt erschaffen hat, um seine müßigen Stunden mit den Torheiten und Qualen der Menschheit 
zu vergnügen, wie Domitian es mit dem Zappeln und Verrenkungen der Insektenqualen zu tun 
pflegte. Dann könnten wir uns tatsächlich verzweifelt in dieser schrecklichen Äußerung Heines 
vereinen: „Ach, Gottes Satire lastet schwer auf mir!  



Der große Schöpfer des Universums, der Aristophanes des Himmels, ist darauf aus, mir, dem 
kleinen, irdischen, deutschen Aristophanes, mit vernichtender Kraft zu demonstrieren, wie 
meine geistreichsten Sarkasmen im Vergleich zu den Seinen nur erbärmliche Scherzversuche 
sind und wie jämmerlich ich ihm unterlegen bin, was Humor und kolossalen Spott betrifft.“ Nein, 
nein! Gott ist nicht so amüsant und verschwenderisch mit menschlichem Leid. Die Welt ist 
weder ein Hier ohne Jenseits, ein Körper ohne Seele, ein Chaos ohne Gott; noch ein von einer 
Seele zerstörter Körper, ein Hier mit einem noch schlimmeren Jenseits, eine Welt mit einem 
Gott, der mehr als die Hälfte der von ihm geschaffenen Geschöpfe hasst. Es gibt keinen wilden, 
rachsüchtigen und bösen Gott: sondern einen unendlichen Gott, der überall als vollkommene 
Ursache gesehen wird, überall als vollkommene Vorsehung, der alles übersteigt, aber doch 
überall wohnt, mit vollkommener Macht, Weisheit, Gerechtigkeit, Heiligkeit und Liebe, der für 
das zukünftige Wohlergehen eines jeden und aller sorgt, jede Blase vorhersieht und sich um sie 
kümmert, die auf dem großen Strom des menschlichen Lebens und der menschlichen 
Geschichte platzt. Das Ziel des Menschen und der Zweck der Existenz in dieser Welt ist nicht nur 
Glück, sondern Glück in Tugend und durch Tugend. Tugend in dieser Welt ist die Voraussetzung 
für Glück in einem anderen Leben, und die Voraussetzung für Tugend in dieser Welt ist Leiden, 
mehr oder weniger häufig, kürzer oder länger andauernd, mehr oder weniger intensiv. Nimm das 
Leiden weg, und es gibt keine Resignation oder Menschlichkeit mehr, keine Selbstaufopferung 
mehr, keine Hingabe mehr, keine heroischen Tugenden mehr, keine erhabene Moral mehr. Wir 
sind dem Leid ausgesetzt, sowohl weil wir vernünftig sind, als auch weil wir tugendhaft sein 
sollten. Gäbe es kein physisches Übel, wäre auch keine Tugend möglich, und die Welt wäre 
schlecht an das Schicksal des Menschen angepasst. Die offensichtlichen Unordnungen der 
physischen Welt und die daraus resultierenden Übel sind keine Unordnungen und Übel, die trotz 
der Macht und Güte Gottes auftreten. Gott lässt sie nicht nur zu, sondern will sie. Es ist sein 
Wille, dass es in der physischen Welt genügend Schmerz für den Menschen gibt, um ihm Anlass 
zur Ergebung und zum Mut zu geben. Alles, was der Tugend förderlich ist, was der moralischen 
Freiheit mehr Energie verleiht, was der größeren moralischen Entwicklung der Menschheit 
dienen kann, ist gut. Leiden ist nicht der schlimmste Zustand des Menschen auf Erden. Der 
schlimmste Zustand ist die moralische Verrohung, die die Abwesenheit physischen Übels 
hervorrufen würde. Äußeres oder inneres physisches Übel verbindet sich mit dem Ziel der 
Existenz, das darin besteht, das moralische Gesetz hier unten zu erfüllen, was auch immer die 
Konsequenzen sein mögen, mit der festen Hoffnung, dass die unglückliche Tugend in einem 
anderen Leben belohnt wird. Das moralische Gesetz hat seine Sanktion und seinen Grund in 
sich selbst. Es hat nichts mit dem Gesetz von Verdienst und Schuld zu tun, das es begleitet, 
aber nicht seine Grundlage ist. Aber obwohl das Prinzip von Verdienst und Schuld nicht das 
bestimmende Prinzip tugendhaften Handelns sein sollte, stimmt es in starkem Maße mit dem 
moralischen Gesetz überein, weil es der Tugend einen legitimen Grund für Trost und Hoffnung 
bietet. Moral ist die Anerkennung der Pflicht als Pflicht und ihre Erfüllung, was auch immer die 
Konsequenzen sein mögen. Religion ist die Anerkennung der Pflicht in ihrer notwendigen 
Harmonie mit dem Guten; eine Harmonie, die in einem anderen Leben durch die Gerechtigkeit 
und Allmacht Gottes verwirklicht werden muss. Religion ist so wahr wie Moral; denn wenn Moral 
einmal anerkannt wird, müssen auch ihre Konsequenzen anerkannt werden. Die gesamte 
moralische Existenz ist in diesen beiden Worten enthalten, die miteinander in Harmonie sind: 
PFLICHT und HOFFNUNG. Die Freimaurerei lehrt, dass Gott unendlich gut ist. Welchen 
Beweggrund, welchen Grund und, moralisch gesehen, welche Möglichkeit kann es für 
unendliche Macht und unendliche Weisheit geben, etwas anderes als gut zu sein? Gerade unser 
Kummer, der den Verlust von Dingen verkündet, die uns unaussprechlich lieb sind, beweist 
Seine Güte.   



Das Wesen, das uns intelligent gemacht hat, kann selbst nicht ohne Intelligenz sein; und Er, der 
uns so geschaffen hat, dass wir lieben und trauern, was wir lieben, muss die Liebe zu den 
Geschöpfen, die Er erschaffen hat, zu Seinen unendlichen Eigenschaften zählen. Inmitten all 
unseres Kummers finden wir Zuflucht in der Gewissheit, dass Er uns liebt; dass Er uns nicht 
willkürlich oder aus Gleichgültigkeit und noch weniger in bloßem Zorn, uns betrüben und 
quälen; dass Er uns züchtigt, damit wir durch Seine Züchtigungen, die nach Seinem universellen 
Gesetz nur die Folgen unserer Taten sind, Nutzen ziehen; und dass Er Seinen Geschöpfen nicht 
so viel Liebe zeigen könnte, indem Er sie ungezüchtet, ungeprüft und undiszipliniert ließe. Wir 
haben Vertrauen in das Unendliche; Vertrauen in Gottes unendliche Liebe; und es ist dieser 
Glaube, der uns retten muss. Keine Fügung von Gottes Vorsehung, kein Leiden oder Verlust ist 
ein Bote des Zorns: keine seiner Umstände sind Anzeichen von Gottes Zorn. Er ist unfähig zum 
Zorn; höher über solchen Gefühlen als die fernen Sterne über der Erde. Schlechte Menschen 
sterben nicht, weil Gott sie hasst. Sie sterben, weil es für sie das Beste ist, dies zu tun; und so 
schlecht sie auch sind, es ist besser für sie, in den Händen des unendlich guten Gottes zu sein 
als irgendwo anders. Dunkelheit und Düsternis liegen auf den Pfaden der Menschen. Sie 
stolpern über Schwierigkeiten, werden von Versuchungen gefangen und durch Probleme 
verwirrt. Sie sind besorgt, beunruhigt und ängstlich. Schmerz, Kummer und Sorgen sammeln 
sich oft auf den Stufen ihrer irdischen Pilgerreise. All dies ist unauslöschlich auf die Tafeln des 
menschlichen Herzens geschrieben. Es kann nicht gelöscht werden; aber die Freimaurerei sieht 
und liest es in einem neuen Licht. Sie erwartet nicht, dass diese Übel und Prüfungen und Leiden 
aus dem Leben verschwinden; sondern dass die große Wahrheit irgendwann von allen 
Menschen geglaubt wird, dass sie die von unendlicher Weisheit ausgewählten Mittel sind, um 
das Herz zu reinigen und die Seele zu stärken, deren Erbe die Unsterblichkeit ist und deren 
Schule die Welt ist. Die Freimaurerei verbreitet keinen Glauben außer ihrem eigenen einfachsten 
und erhabensten, jener universellen Religion, die von der Natur und der Vernunft gelehrt wird. 
Ihre Logen sind weder jüdische, noch muslimische oder christliche Tempel. Sie wiederholt die 
Moralvorschriften aller Religionen. Sie verehrt den Charakter und lobt die Lehren der Großen und 
Guten aller Zeiten und aller Länder. Sie extrahiert das Gute und nicht das Böse, die Wahrheit und 
nicht den Irrtum aus allen Glaubensbekenntnissen und erkennt an, dass in allen viel Gutes und 
Wahres steckt. Mehr als alle anderen großen Lehrer der Moral und Tugend verehrt sie den 
Charakter des großen Meisters, der, dem Willen seines und unseres Vaters unterworfen, am 
Kreuz starb. Alle müssen zugeben, dass die großen Übel der Gesellschaft sofort gelindert 
würden, wenn die Welt mit Wesen wie ihm gefüllt wäre. Denn aller Zwang, alle Verletzungen, alle 
Selbstsucht und Rache und alles Unrecht und die größten Leiden verschwinden. Diese 
menschlichen Jahre wären glücklich; und die ewigen Zeitalter würden in Helligkeit und 
Schönheit vorüberziehen; und die stille, traurige Musik der Menschheit, die durch die Welt 
schallt, mal in den Tönen der Trauer, mal in nachdenklicher Melancholie, würde sich in Hymnen 
verwandeln, die im Takt der Zeit erklingen und aus dem Herzen der Welt hervorbrechen. Wenn 
jeder Mensch ein perfekter Nachahmer dieses großen, weisen, guten Lehrers wäre, bekleidet mit 
all seinem Glauben und all seinen Tugenden, wie sehr würde sich der Kreis der Übel und 
Prüfungen des Lebens verengen! Die sinnlichen Leidenschaften würden das Herz vergeblich 
angreifen. Not würde die Menschen nicht mehr erfolgreich dazu verleiten, falsch zu handeln, 
noch Neugier, voreilig zu handeln. Ehrgeiz, der seine Königreiche und Throne, Ämter und Ehren 
vor den Menschen ausbreitet, würde niemanden dazu bringen, von seiner großen Treue 
abzuweichen. Verletzungen und Beleidigungen würden durch Vergebung beschämt. „Vater“, 
würden die Menschen sagen, „vergib ihnen, denn sie wissen nicht, was sie tun.“ Keiner würde 
versuchen, sich auf Kosten oder Verlust eines anderen zu bereichern. Jeder Mensch würde 
fühlen, dass die ganze Menschheit seine Brüder sind.  



Aller Kummer, Schmerz und alle Qual würden durch einen vollkommenen Glauben und ein 
vollkommenes Vertrauen in die unendliche Güte Gottes gelindert. Die Welt um uns herum wäre 
neu und der Himmel über uns; denn hier und dort und überall, durch all die reichlichen 
Herrlichkeiten und Pracht des Universums, würden alle Menschen die Gegenwart und die 
wohltätige Fürsorge eines liebenden Vaters erkennen und spüren. Wie auch immer der 
Freimaurer an Glaubensbekenntnisse, Kirchen, Wunder und Missionen vom Himmel glauben 
mag, er muss zugeben, dass das Leben und der Charakter dessen, der in Galiläa lehrte und 
dessen Lehren uns in Teilen überliefert sind, aller Nachahmung würdig sind. Dieses Leben ist ein 
unbestrittenes und unleugbares Evangelium. Seine Lehren können nicht übergangen und 
verworfen werden. Alle müssen zugeben, dass es ein Glück wäre, ihm zu folgen, und 
Vollkommenheit, ihn nachzuahmen. Niemand hat je aufrichtige Verachtung für ihn empfunden, 
noch hat er ihn im Zorn der Sophisterei bezichtigt oder Unmoral in seinen Lehren lauern sehen; 
wie auch immer sie über diejenigen urteilen mögen, die ihm folgten und behaupteten, seine 
Apostel zu sein. Ob göttlich oder menschlich, inspiriert oder nur ein reformierender Essener, es 
muss anerkannt werden, dass seine Lehren weitaus edler, weitaus reiner, weitaus weniger mit 
Irrtum und Unvollkommenheit vermischt, weitaus weniger irdisch sind als die von Sokrates, 
Platon, Seneca oder Mohammed oder einem anderen der großen Moralisten und Reformatoren 
der Welt. Wenn unsere Ziele so vollständig wie Seine über persönliche Sorgen und 
selbstsüchtige Befriedigung hinausgingen; wenn unsere Gedanken, Worte und Taten so 
vollständig wie Seine dem großen Werk gewidmet wären, unserer Art zu helfen – dem wahren 
Werk, das wir hier tun sollen; wenn unsere Natur so sanft und zärtlich wäre wie Seine; und wenn 
Gesellschaft, Land, Verwandtschaft, Freundschaft und Heimat uns so lieb wären wie Ihm, dann 
wären wir sofort von mehr als der Hälfte der Schwierigkeiten und der kranken und 
schmerzhaften Neigungen unseres Lebens befreit. Einfacher Gehorsam gegenüber der 
Rechtschaffenheit statt Eigeninteresse; einfache Selbstbildung und Selbstverbesserung statt 
ständiger Pflege der guten Meinung anderer; aufrichtige Ziele und Zwecke statt unangemessener 
Objekte, die auf verschlungenen und krummen Wegen gesucht und erreicht werden, würden 
unsere Meditationen von vielen störenden und irritierenden Fragen befreien. Nicht auf die 
edleren und besseren Neigungen unserer Natur zu verzichten, noch auf das Glück, noch auf das, 
was uns die Menschen an Liebe und Ehre schulden; uns selbst nicht zu verunglimpfen, unsere 
Selbstachtung nicht aufzugeben, auch nicht ein gerechtes und vernünftiges Gefühl für unsere 
Verdienste und Verdienste, noch unsere eigene Tugendhaftigkeit, verlangt die Freimaurerei, 
noch würde es unsere Nachahmung von Ihm erfordern; sondern wir müssen unsere Laster, 
unsere Fehler, unsere Leidenschaften, unsere selbstschmeichelnden Wahnvorstellungen 
aufgeben; auf alle äußeren Vorteile verzichten, die nur durch ein Opfer unserer inneren Integrität 
oder durch besorgte und kleinliche Erfindungen und Vorrichtungen zu erlangen sind; den 
besseren Teil wählen und behalten; diesen sichern und das Schlechteste für sich selbst sorgen 
lassen; ein gutes Gewissen bewahren und Meinungen kommen und gehen lassen, wie sie 
wollen; eine erhabene Selbstachtung bewahren und geringe Genußsucht loslassen; das innere 
Glück bewahren und äußere Vorteile untergeordneten Platz einnehmen lassen; unsere 
Selbstsucht und die ewige Sorge darüber, was wir haben werden und was die Menschen von uns 
denken, aufgeben; und mit der Fülle der großen Gnade Gottes zufrieden zu sein und so glücklich 
zu sein. Denn es ist die übermäßige Hingabe an sich selbst und die Rücksicht auf sich selbst, die 
immer ein Stolperstein auf dem Weg ist; die Fragen, Fallen und Schwierigkeiten um uns herum 
verbreitet, den Weg der Vorsehung verdunkelt und die Welt für uns weit weniger glücklich macht, 
als sie sein könnte. Wie Er lehrte, so lehrt die Freimaurerei: Zuneigung zu unseren Verwandten, 
Zärtlichkeit zu unseren Freunden, Sanftmut und Nachsicht gegenüber unseren Untergebenen, 
Mitleid mit den Leidenden, Vergebung unserer Feinde;  



und eine liebevolle Natur und sanfte Veranlagung als Gewand unseres Lebens zu tragen und 
Schmerz, Mühsal, Qual und sogar Tod mit einer heiteren und heiligen Schönheit. Es lehrt uns 
nicht, uns in die Gewänder der Zurückhaltung und des Stolzes zu hüllen, uns nicht um die Welt 
zu kümmern, weil sie sich nicht um uns kümmert, unsere Gedanken von der Gesellschaft 
zurückzuziehen, weil sie uns nicht gerecht wird, und zu sehen, wie geduldig wir in den Grenzen 
unserer eigenen Brust oder in stiller Gemeinschaft mit den mächtigen Toten durch Bücher leben 
können. Kein Mensch hat auf diese Weise jemals Frieden oder Licht gefunden. Jede Beziehung 
des Hasses, der Verachtung oder der Vernachlässigung der Menschheit ist voller Ärger und Qual. 
Es gibt nichts mit den Menschen zu tun, außer sie zu lieben, ihre Tugenden zu bewundern, ihre 
Fehler zu bemitleiden und zu ertragen und ihre Verletzungen zu vergeben. Ihren Gegner zu 
hassen wird Ihnen nicht helfen; ihn zu töten wird Ihnen noch weniger helfen: Nichts im Umkreis 
des Universums wird Ihnen helfen, außer ihn zu bemitleiden, ihm zu vergeben und ihn zu lieben. 
Wenn wir Seine sanfte und liebevolle Art, Seine Liebe und Sein Mitgefühl für alle, die irren und 
alle, die uns beleidigen, besäßen, wie viele Schwierigkeiten, sowohl in uns als auch außerhalb 
von uns, würden sie lindern! Wie viele deprimierte Gemüter könnten wir trösten! Wie viele 
Probleme in der Gesellschaft könnten wir lösen! Wie viele Feindseligkeiten könnten gemildert 
werden! Wie viele Knoten aus Mysterien und Missverständnissen könnten durch ein einziges 
Wort gelöst werden, das in einfacher und vertrauensvoller Wahrheit gesprochen wird! Wie viele 
holprige Pfade würden geebnet und wie viele krumme Pfade würden gerade! Sehr viele Orte, die 
jetzt einsam sind, würden froh gemacht; sehr viele dunkle Orte würden mit Licht erfüllt. Die 
Moral hat ihre Axiome, wie die anderen Wissenschaften; und diese Axiome werden in allen 
Sprachen zu Recht als moralische Wahrheiten bezeichnet. Moralische Wahrheiten sind für sich 
genommen ebenso sicher wie mathematische Wahrheiten. Mit der Idee einer Hinterlegung ist 
die Idee, sie treu zu bewahren, ebenso notwendig verbunden wie mit der Idee eines Dreiecks die 
Idee, dass seine drei Winkel zwei rechten Winkeln entsprechen. Sie können eine Hinterlegung 
verletzen; aber bilden Sie sich nicht ein, dabei die Natur der Dinge zu ändern oder das, was an 
sich eine Hinterlegung ist, zu Ihrem eigenen Eigentum zu machen. Die beiden Ideen schließen 
sich gegenseitig aus. Sie haben nur einen falschen Anschein von Eigentum: und alle 
Bemühungen der Leidenschaften, alle Sophismen des Interesses werden wesentliche 
Unterschiede nicht umkehren. Deshalb ist eine moralische Wahrheit so gebieterisch; weil sie, 
wie jede Wahrheit, ist, was sie ist, und sich so gestaltet, dass sie keiner Laune gefällt. Immer 
dieselbe und immer gegenwärtig, so wenig sie uns auch gefallen mag, verurteilt sie unerbittlich 
mit einer Stimme, die immer gehört, aber nicht immer beachtet wird, die Gefühllosen und 
Schuldigen Wille, der seine Existenz zu verhindern glaubt, indem er seine Existenz leugnet oder 
vielmehr vorgibt, sie zu leugnen. Die moralischen Wahrheiten unterscheiden sich von anderen 
Wahrheiten durch dieses einzigartige Merkmal: Sobald wir sie wahrnehmen, erscheinen sie uns 
als die Regel unseres Verhaltens. Wenn es wahr ist, dass eine Hinterlegung vorgenommen wird, 
um sie ihrem rechtmäßigen Besitzer zurückzugeben, muss sie zurückgegeben werden. Zur 
Notwendigkeit, die Wahrheit zu glauben, kommt die Notwendigkeit hinzu, sie zu praktizieren. Die 
Notwendigkeit, die moralischen Wahrheiten zu praktizieren, ist Verpflichtung. Die moralischen 
Wahrheiten, die für das Auge der Vernunft notwendig sind, sind für den Willen verpflichtend. Die 
moralische Verpflichtung ist, wie die moralische Wahrheit, die ihre Grundlage bildet, absolut. Da 
notwendige Wahrheiten nicht mehr oder weniger notwendig sind, ist die Verpflichtung nicht 
mehr oder weniger verpflichtend. Es gibt Grade der Wichtigkeit verschiedener Verpflichtungen, 
aber es gibt keine Grade der Verpflichtung selbst. Man ist nicht annähernd verpflichtet, fast 
verpflichtet, sondern ganz oder überhaupt nicht. Wenn es irgendeinen Zufluchtsort gegen die 
Verpflichtung gibt, hört sie auf zu existieren. Wenn die Verpflichtung absolut ist, ist sie 
unveränderlich und universell.  



Denn wenn das, was heute eine Verpflichtung ist, morgen nicht mehr so sein kann, wenn das, 
was für mich verpflichtend ist, für Sie nicht mehr so sein kann, wäre die Verpflichtung, die sich 
von sich selbst unterscheidet, relativ und kontingent. Diese Tatsache der absoluten, 
unveränderlichen, universellen Verpflichtung ist sicher und offenkundig. Das Gute ist die 
Grundlage der Verpflichtung. Wenn dies nicht der Fall ist, hat die Verpflichtung keine Grundlage; 
und das ist unmöglich. Wenn eine Handlung getan werden sollte und eine andere nicht, muss 
dies daran liegen, dass offensichtlich ein wesentlicher Unterschied zwischen den beiden 
Handlungen besteht. Wenn die eine nicht gut und die andere nicht schlecht ist, ist die uns 
auferlegte Verpflichtung willkürlich. Das Gute zur Folge von irgendetwas zu machen, bedeutet, 
es zu vernichten. Es ist das Erste oder es ist nichts. Wenn wir einen ehrlichen Menschen fragen, 
warum er trotz seiner dringenden Bedürfnisse die Heiligkeit einer Hinterlegung respektiert hat, 
antwortet er: weil es seine Pflicht war. Auf die Frage, warum es seine Pflicht war, antwortet er: 
weil es richtig, gerecht und gut war. Darüber hinaus gibt es keine Antwort, aber es gibt auch 
keine Frage. Niemand lässt sich eine Pflicht auferlegen, ohne sich selbst einen Grund dafür zu 
nennen: aber wenn man zugibt, dass die Pflicht von der Gerechtigkeit geboten wird, ist der Geist 
zufrieden; denn er ist zu einem Prinzip gelangt, über das hinaus nichts zu suchen ist, da 
Gerechtigkeit sein eigenes Prinzip ist. Die primären Wahrheiten schließen ihre eigene Vernunft 
ein: und Gerechtigkeit, die wesentliche Unterscheidung zwischen Gut und Böse, ist die erste 
Wahrheit der Moral. Gerechtigkeit ist keine Konsequenz, denn wir können uns zu keinem darüber 
liegenden Prinzip erheben. Moralische Wahrheit drängt sich dem Menschen auf und geht nicht 
von ihm aus. Sie wird nicht mehr subjektiv, indem sie uns verpflichtend erscheint, als Wahrheit, 
indem sie uns notwendig erscheint. Es liegt in der Natur des Wahren und des Guten, dass wir 
aus Gründen der Notwendigkeit und Verpflichtung suchen müssen. Verpflichtung beruht auf der 
notwendigen Unterscheidung zwischen Gut und Böse und ist selbst die Grundlage der Freiheit. 
Wenn der Mensch seine Pflichten zu erfüllen hat, muss er die Fähigkeit haben, sie zu erfüllen 
und Verlangen, Leidenschaft und Interesse zu widerstehen, um dem Gesetz zu gehorchen. Er 
muss frei sein; deshalb ist er es, oder die menschliche Natur steht im Widerspruch zu sich 
selbst. Die Gewissheit der Verpflichtung beinhaltet die entsprechende Gewissheit des freien 
Willens. Es ist der Wille, der frei ist: obwohl dieser Wille manchmal wirkungslos sein kann. Die 
Macht zu handeln darf nicht mit der Macht zu wollen verwechselt werden. Ersteres kann 
begrenzt werden: Letzteres ist souverän. Die äußeren Auswirkungen können verhindert werden: 
der Entschluss selbst kann nicht. Dieser souveränen Macht des Willens sind wir uns bewusst. 
Wir spüren in uns selbst, bevor sie bestimmt wird, die Kraft, die sich auf die eine oder andere 
Weise bestimmen kann. Gleichzeitig, wenn ich dies oder jenes will, bin ich mir ebenso bewusst, 
dass ich das Gegenteil wollen kann. Ich bin mir bewusst, dass ich der Herr meines Entschlusses 
bin: dass ich ihn aufhalten, fortsetzen, zurücknehmen kann. Wenn die Tat aufgehört hat, ist das 
Bewusstsein der Macht, die sie hervorgebracht hat, nicht mehr vorhanden. Dieses Bewusstsein 
und die Macht bleiben bestehen und stehen über allen Manifestationen der Macht. Deshalb ist 
der freie Wille das wesentliche und immer bestehende Attribut des Willens selbst. Zur gleichen 
Zeit, wenn wir beurteilen, ob ein frei Handelnder eine gute oder eine schlechte Tat begangen hat, 
fällen wir ein weiteres Urteil, das ebenso notwendig ist wie das erste: dass er, wenn er gut 
gehandelt hat, eine Entschädigung verdient, und wenn er schlecht gehandelt hat, eine 
Bestrafung. Dieses Urteil kann mehr oder weniger lebhaft ausgedrückt werden, je nachdem, ob 
es mit mehr oder weniger leidenschaftlichen Gefühlen vermischt ist. Manchmal ist es ein bloß 
freundliches Gefühl gegenüber einem tugendhaften Handelnden und mäßig feindselig 
gegenüber einem schuldigen Handelnden; manchmal ist es Begeisterung oder Empörung. Das 
Urteil über Verdienst und Schuld ist eng mit dem Urteil über Gut und Böse verbunden. Verdienst 
ist das natürliche Recht, das wir haben, belohnt zu werden; Schuld ist das natürliche Recht, das 
andere haben, uns zu bestrafen.  



Aber ob die Belohnung empfangen oder die Strafe erlitten wird oder nicht, Verdienst oder Schuld 
bestehen gleichermaßen. Strafe und Belohnung sind die Genugtuung von Verdienst und 
Verfehlung, aber sie stellen sie nicht dar. Nimmt man Ersteres weg, bleibt Letzteres bestehen. 
Nimmt man Letzteres weg, gibt es keine echten Belohnungen oder Strafen mehr. Wenn ein 
niedriger Mensch unsere verdienten Ehren einnimmt, hat er nur den bloßen Anschein einer 
Belohnung erlangt; einen bloßen materiellen Vorteil. Die Belohnung ist im Wesentlichen 
moralisch; und ihr Wert ist unabhängig von ihrer Form. Eine jener einfachen Eichenkronen, mit 
denen die frühen Römer Heldentum belohnten, war von größerem realen Wert als aller 
Reichtum der Welt, als sie das Zeichen der Dankbarkeit und Bewunderung eines Volkes war. 
Eine Belohnung für Verdienste ist eine Schuld; ohne Verdienst ist sie ein Almosen oder ein 
Diebstahl. Das Gute ist an sich gut und muss erreicht werden, was auch immer die Folgen sein 
mögen. Die Ergebnisse des Guten können nur glücklich sein. Glück, getrennt vom Guten, ist nur 
eine Tatsache, mit der keine moralische Idee verbunden ist. Als Wirkung des Guten tritt es in die 
moralische Ordnung ein, vervollständigt und krönt sie. Tugend ohne Glück und Verbrechen ohne 
Elend sind ein Widerspruch und eine Unordnung. Wenn Tugend Opfer voraussetzt (das heißt 
Leiden), verlangt die ewige Gerechtigkeit, dass ein großzügig angenommenes und mutig 
getragenes Opfer dasselbe Glück als Belohnung hat, das geopfert wurde: und sie verlangt auch, 
dass ein Verbrechen für das schuldhafte Glück, das es zu erlangen versuchte, mit Unglück 
bestraft wird. Dieses Gesetz, das Freude und Leid mit dem Guten und dem Bösen verbindet, 
wird im Allgemeinen auch hier unten vollzogen. Denn Ordnung herrscht in der Welt, weil die Welt 
fortbesteht. Wird diese Ordnung manchmal gestört? Sind Glück und Leid nicht immer im 
legitimen Verhältnis zu Verbrechen und Tugend verteilt? Das absolute Urteil des Guten, das 
absolute Urteil der Verpflichtung, das absolute Urteil über Verdienst und Schuld bestehen 
weiterhin, unantastbar und unverjährbar; und wir können nicht anders, als zu glauben, dass Er, 
der uns das Gefühl und die Idee der Ordnung eingepflanzt hat, selbst nicht darin fehlen kann; 
und dass Er früher oder später die heilige Harmonie von Tugend und Glück durch Mittel, die ihm 
gehören, wiederherstellen wird. Das Urteil des Guten, die Entscheidung, dass so etwas gut ist 
und dass etwas anderes nicht gut ist – das ist die ursprüngliche Tatsache und beruht auf sich 
selbst. Durch seine innigen Ähnlichkeiten mit dem Urteil über das Wahre und das Schöne zeigt 
es uns die geheimen Verwandtschaften von Moral, Metaphysik und Ästhetik. Das Gute, das so 
besonders mit dem Wahren vereint, unterscheidet sich von ihm nur, weil es in die Praxis 
umgesetzte Wahrheit ist. Das Gute ist verpflichtend. Dies sind zwei unteilbare, aber nicht 
identische Ideen. Die Idee der Verpflichtung beruht auf der Idee des Guten. In dieser engen 
Verbindung übernimmt erstere von letzterer ihren universellen und absoluten Charakter. Das 
verpflichtende Gute ist das moralische Gesetz. Dies ist die Grundlage aller Moral. Dadurch 
trennen wir uns von der Moral des Interesses und der Moral des Gefühls. Wir geben die Existenz 
dieser Tatsachen und ihren Einfluss zu, aber wir weisen ihnen nicht denselben Rang zu. Dem 
moralischen Gesetz entspricht in der Vernunft des Menschen die Freiheit im Handeln. Freiheit 
wird aus der Verpflichtung abgeleitet und ist eine unwiderlegbar offensichtliche Tatsache. Der 
Mensch ist als freier und Verpflichtungen unterworfener Mensch eine moralische Person; und 
dies beinhaltet die Idee der Rechte. Zu diesen Ideen kommt die von Verdienst und Schuld hinzu; 
die die Unterscheidung zwischen Gut und Böse, Verpflichtung und Freiheit voraussetzt; und 
schafft die Idee von Belohnung und Bestrafung. Die Gefühle spielen in der Moral keine 
unwichtige Rolle. Alle moralischen Urteile werden von Gefühlen begleitet, die ihnen 
entsprechen. Aus den geheimen Quellen der Begeisterung schöpft der menschliche Wille die 
geheimnisvolle Tugend, die Helden hervorbringt. Die Wahrheit erleuchtet und erhellt. Gefühle 
erwärmen und ermutigen zum Handeln. Auch das Interesse trägt seinen Teil dazu bei; und die 
Hoffnung auf Glück ist das Werk Gottes und eine der treibenden Kräfte menschlichen Handelns. 
Das ist die bewundernswerte Ökonomie der moralischen Verfassung des Menschen.  



Sein höchstes Ziel, das Gute; sein Gesetz, die Tugend, die ihm oft Leiden auferlegt und ihn so 
alle anderen uns bekannten Geschöpfe übertrifft. Aber dieses Gesetz ist hart und steht im 
Widerspruch zu dem instinktiven Verlangen nach Glück. Deshalb hat der wohltätige Schöpfer 
seines Daseins neben dem strengen Gesetz der Pflicht die süße, entzückende Kraft der Gefühle 
in seine Seele gelegt. Im Allgemeinen verbindet er Glück mit Tugend; und für die Ausnahmen, 
denn solche gibt es, hat er die Hoffnung an das Ende der zu unternehmenden Reise gesetzt. 
Somit gibt es eine Seite, auf der Moral die Religion berührt. Es ist eine erhabene Notwendigkeit 
der Menschheit, in Gott den allweisesten Gesetzgeber, den stets gegenwärtigen Zeugen, den 
unfehlbaren Richter der Tugend zu sehen. Der menschliche Geist, der immer zu Gott aufsteigt, 
würde die Grundlagen der Moral für zu instabil halten, wenn er nicht in Gott das erste Prinzip des 
Sittengesetzes setzen würde. In dem Wunsch, dem Menschen die Grundlage der Moral zu 
geben, würde er die Grundlagen der Moral für zu instabil halten, wenn er nicht in Gott das erste 
Prinzip des Sittengesetzes setzen würde. Wenn wir dem Sittengesetz einen religiösen Charakter 
verleihen wollen, laufen wir Gefahr, ihm seinen moralischen Charakter zu nehmen. Wir können 
es so vollständig auf Gott beziehen, dass wir seinen Willen zu einem willkürlichen Maß machen. 
Aber der Wille Gottes, aus dem wir die Moral ableiten, um ihr Autorität zu verleihen, hat selbst 
keine moralische Autorität, außer wenn er gerecht ist. Das Gute kommt nur aus dem Willen 
Gottes; aber aus seinem Willen, insofern er Ausdruck seiner Weisheit und Gerechtigkeit ist. Die 
ewige Gerechtigkeit Gottes ist die einzige Grundlage der Gerechtigkeit, wie die Menschheit sie 
wahrnimmt und praktiziert. Das Gute, die Pflicht, das Verdienst und die Schuld werden auf Gott 
bezogen, wie alles auf ihn bezogen wird; aber sie haben nichtsdestotrotz einen angemessenen 
Beweis und Autorität. Die Religion ist die Krone der Moral, nicht ihre Basis. Die Basis der Moral 
liegt in ihr selbst. Der Moralkodex der Freimaurerei ist noch umfassender als der von der 
Philosophie entwickelte. Zu den Forderungen des Naturgesetzes und des Gesetzes Gottes 
kommt die zwingende Verpflichtung eines Vertrags hinzu. Mit dem Eintritt in den Orden bindet 
der Eingeweihte jeden Freimaurer der Welt an sich. Sobald er unter die Kinder des Lichts 
aufgenommen ist, wird jeder Freimaurer auf Erden sein Bruder und schuldet ihm die Pflichten, 
die Freundlichkeiten und das Mitgefühl eines Bruders. Von jedem kann er Hilfe in der Not, 
Schutz vor Gefahren, Mitgefühl in der Trauer, Aufmerksamkeit in der Krankheit und eine 
angemessene Bestattung nach dem Tod verlangen. Es gibt keinen Freimaurer auf der Welt, der 
nicht verpflichtet wäre, ihm zu Hilfe zu eilen, wenn er in Gefahr ist, wenn die Wahrscheinlichkeit, 
sein Leben zu retten, größer ist als die, sein eigenes zu verlieren. Kein Freimaurer kann ihm 
wissentlich selbst Unrecht zufügen oder zulassen, dass es von anderen getan wird, wenn es in 
seiner Macht liegt, es zu verhindern. Kein Freimaurer kann schlecht über ihn reden, weder ins 
Gesicht noch hinter seinem Rücken. Jeder Maurer muss seine rechtmäßigen Geheimnisse 
bewahren und ihm bei seinen Geschäften helfen, seinen Ruf verteidigen, wenn er 
ungerechtfertigt angegriffen wird, und seine Witwe und seine Waisen schützen, beraten und 
unterstützen. Was so viele Tausende ihm schulden, schuldet er jedem von ihnen. Er hat sich 
feierlich verpflichtet, immer bereit zu sein, diese heilige Schuld zu begleichen. Wenn er dies 
nicht tut, ist er unehrlich und hat seinen Eid abgelegt; und es ist eine beispiellose Bösartigkeit 
von ihm, sich durch falsche Vorwände gute Dienste zu verschaffen, Freundlichkeit und Dienst 
anzunehmen, die ihm in der zuversichtlichen Erwartung getan werden, dass er dasselbe im 
Gegenzug leisten wird, und dann diese gerechte Erwartung ohne ausreichenden Grund zu 
enttäuschen. Die Freimaurerei verpflichtet ihn auch durch sein feierliches Versprechen zu 
einem reineren Leben, einer edleren Großzügigkeit, einer vollkommeneren Nächstenliebe in 
Meinung und Tat; er soll tolerant, katholisch in seiner Liebe zu seiner Rasse, glühend in seinem 
Eifer sein, im Interesse der Menschheit, dem Fortschritt und der Weiterentwicklung der 
Menschheit. Das sind unserer Meinung nach die Philosophie und die Moral, das ist das WAHRE 
WORT eines Meistermaurers.  



Die Alten glaubten, dass die Welt von sieben sekundären Ursachen regiert wurde; und dies 
waren die universellen Kräfte, die den Hebräern unter dem Pluralnamen ELOHIM bekannt waren. 
Diese Kräfte, die einander analog und entgegengesetzt sind, erzeugen durch ihre Kontraste 
Gleichgewicht und regulieren die Bewegungen der Sphären. Die Hebräer nannten sie die sieben 
großen Erzengel und gaben ihnen Namen, von denen jeder eine Kombination aus einem anderen 
Wort mit AL war, dem ersten phönizischen Naturgott, der als Prinzip des Lichts betrachtet wurde 
und sie als seine Manifestationen darstellte. Andere Völker übertrugen diesen Geistern die 
Regierung der damals bekannten sieben Planeten und gaben ihnen die Namen ihrer großen 
Gottheiten. So bildeten in der Kabbala die letzten sieben Sephiroth ATIK YOMIN, den Alten der 
Tage; und diese sowie die sieben Planeten entsprechen den sieben Farben, die durch das 
Prisma getrennt sind, und den sieben Noten der musikalischen Oktave. Sieben ist die heilige 
Zahl in allen Theogonien und allen Symbolen, weil sie aus 3 und 4 besteht. Sie repräsentiert die 
magische Kraft in ihrer vollen Stärke. Sie ist der Geist, dem alle Elementarkräfte helfen, die 
Seele, der die Natur dient, das Heilige Reich, von dem in den Schlüsselbeinen Salomons die 
Rede ist, symbolisiert durch einen Krieger, gekrönt, der ein Dreieck auf seinem Kürass trägt und 
auf einem Würfel steht, an den zwei Sphinxen angespannt sind, eine weiße und eine schwarze, 
die in entgegengesetzte Richtungen ziehen und den Kopf drehen, um nach hinten zu blicken. Die 
Laster sind sieben, wie die Tugenden; und letztere wurden in der Antike durch die sieben 
Himmelskörper symbolisiert, die damals als Planeten bekannt waren. GLAUBE, als Gegenteil 
von arrogantem Selbstvertrauen, wurde durch die Sonne repräsentiert; HOFFNUNG, Feindin der 
Habgier, durch den Mond; Nächstenliebe, im Gegensatz zu Luxus, durch Venus; KRAFT, stärker 
als Wut, durch Mars; BESCHEIDENHEIT, das Gegenteil von Trägheit, durch Merkur; MÄSSIGKEIT, 
die Antipoden der Völlerei, durch Saturn; und GERECHTIGKEIT, das Gegenteil von Neid, durch 
Jupiter. Das kabbalistische Buch der Apokalypse wird als mit sieben Siegeln verschlossen 
dargestellt. Darin finden wir die sieben Genien der alten Mythologien; und die unter seinen 
Emblemen verborgene Lehre ist die reine Kabbala, die die Pharisäer bereits bei der Ankunft des 
Erlösers verloren hatten. Die Bilder, die in diesem wundersamen Epos folgen, sind so viele 
Pantakeln, deren Schlüssel die Zahlen 3, 4, 7 und 12 sind. Der Cherub oder symbolische Stier, 
den Moses mit einem flammenden Schwert an das Tor der Edenwelt stellt, ist eine Sphinx mit 
dem Körper eines Stiers und einem menschlichen Kopf; die alte assyrische Sphinx, deren Kampf 
und Sieg des Mithras die hieroglyphische Analyse waren. Diese bewaffnete Sphinx repräsentiert 
das Gesetz des Mysteriums, das an der Tür der Initiation Wache hält, um das Profane 
abzuwehren. Sie repräsentiert auch das große magische Mysterium, dessen Elemente die Zahl 7 
ausdrückt, ohne jedoch ihr letztes Wort zu geben. Dieses „unaussprechliche Wort“ der Weisen 
der Schule von Alexandria, dieses Wort, das die hebräischen Kabbalisten hwhy [IHUH] 
schrieben und mit atyrara [ARARITA] übersetzten, drückt so die Dreifaltigkeit des sekundären 
Prinzips, den Dualismus der mittleren und die Einheit sowohl des ersten Prinzips als auch des 
Endes aus; und auch die Verbindung der Zahl 3 mit der Zahl 4 in einem Wort, das aus vier 
Buchstaben besteht, aber aus sieben besteht, indem einer dreifach und zwei wiederholt werden 
– dieses Wort wird Ararita ausgesprochen. Die Vokale in der griechischen Sprache sind ebenfalls 
sieben an der Zahl und wurden verwendet, um die sieben Planeten zu bezeichnen. Tsadok oder 
Sydyc war der höchste Gott in Phönizien. Seine sieben Söhne waren wahrscheinlich die sieben 
Cabiri; und er war der Heptaktis, der Gott der sieben Strahlen. Kronos, der griechische Saturn, 
so Philo, hatte laut Sanchoniathon sechs Söhne und mit Astarte sieben Töchter, die Titaniden. 
Die Perser verehrten Ahura Masda oder Ormuzd und die sechs Amshaspands, von denen die 
ersten drei Herren der Reiche des Lichts, des Feuers und der Pracht waren; die Babylonier Bal 
und die Götter; die Chinesen Shangti und die sechs Hauptgeister; und die Griechen Kronos und 
die sechs großen männlichen Götter, seine Nachkommen Zeus, Poseidon, Apollo, Ares, 
Hephaistos und Hermes; während es auch sieben weibliche Gottheiten gab:  



Rhea, die Frau von Kronos, Hera, Athene, Artemis, Aphrodite, Hestia und Demetei. In der 
orphischen Theogonie brachte Gaia die vierzehn Titanen hervor, sieben männliche und sieben 
weibliche, wobei Kronos der mächtigste der Männer war; und da die Zahl Sieben in diesen 
erscheint, findet sich neun mal drei oder das dreifache Dreieck in den drei Moeraê oder 
Schicksalen, den drei Centimanēs und den drei Cyclopēs, Nachkommen von Uranos und Gaia 
oder Himmel und Erde. Die Metalle wurden, wie die Farben, als sieben an der Zahl angesehen, 
und jedem Planeten wurden ein Metall und eine Farbe zugewiesen. Von beiden Metallen wurde 
Gold der Sonne und Silber dem Mond zugeordnet. Der Palast des Deiokes in Echatana hatte 
sieben kreisförmige Mauern in verschiedenen Farben, wobei die Zinnen der beiden innersten 
jeweils mit Silber und Gold bedeckt waren. Und die sieben Sphären von Borsippa wurden durch 
die sieben Stockwerke des Turms oder der Pyramidenstumpfpyramide von Bel in Babylon 
dargestellt, jedes in einer anderen Farbe. Der Pharao sah in seinem Traum, den Joseph deutete, 
sieben Ähren an einem Halm, voll und gut, und nach ihnen sieben Ähren, verdorrt, dünn und 
vom Ostwind versengt; und die sieben dünnen Ähren verschlangen die sieben guten Ähren; und 
Joseph deutete dies so, dass sieben Jahre des Überflusses gefolgt von sieben Jahren 
Hungersnot bedeuteten. In diesem Zusammenhang berichtet Ebn Hesham, dass eine Regenflut 
ein Grab im Jemen freilegte, in dem eine Frau lag, die sieben Perlenketten um den Hals trug und 
an Händen und Füßen Armbänder, Fußringe und Armreifen, jeweils sieben, mit einer Inschrift auf 
einer Tafel, die besagt, dass sie, Tajah, die Tochter von Dzu Shefar, und ihr Volk verhungerten, 
nachdem sie vergeblich versucht hatten, Getreide von Joseph zu kaufen. Hören Sie noch einmal 
die Worte eines Adepten, der die Geheimnisse der Wissenschaft eingehend studiert und, wie die 
alten Orakel sprachen, in Rätseln geschrieben hat; der aber wusste, dass die Theorie der 
mechanischen Kräfte und der Materialität der mächtigsten Agenten der Gottheit nichts erklärt 
und niemanden zufriedenstellen sollte! Durch den Schleier aller hieratischen und mystischen 
Allegorien der alten Dogmen, unter dem Siegel aller heiligen Schriften, in den Ruinen von Ninive 
oder Theben, auf den abgenutzten Steinen der alten Tempel und auf dem geschwärzten Antlitz 
der Sphinx von Assyrien oder Ägypten, in den monströsen oder wunderbaren Bildern, die die 
heiligen Seiten der Veden für die Gläubigen Indiens übersetzen, in den fremdartigen Emblemen 
unserer alten Bücher der Alchemie, in den Empfangszeremonien, die von allen geheimnisvollen 
Gesellschaften praktiziert werden, finden wir die Spuren einer Doktrin, überall gleich und überall 
sorgfältig verborgen. Die okkulte Philosophie scheint die Amme oder Patin aller Religionen 
gewesen zu sein, der geheime Hebel aller intellektuellen Kräfte, der Schlüssel zu allen göttlichen 
Unklarheiten und die absolute Königin der Gesellschaft in den Zeiten, als sie ausschließlich der 
Erziehung der Priester und Könige vorbehalten war. Sie hatte in Persien mit den Magiern 
geherrscht, die eines Tages umkamen, wie die Herren der Welt umkamen, weil sie ihre Macht 
missbraucht hatten. Sie hatte Indien mit den wunderbarsten Traditionen und einem 
unglaublichen Luxus an Poesie, Anmut und Schrecken in ihren Symbolen ausgestattet: sie hatte 
Griechenland mit den Klängen der Leier des Orpheus zivilisiert: sie verbarg die Prinzipien aller 
Wissenschaften und der gesamten Entwicklung des menschlichen Geistes in den kühnen 
Berechnungen des Pythagoras: die Fabel wimmelte von ihren Wundern; und die Geschichte, als 
sie sich daran machte, diese unbekannte Macht zu beurteilen, verwechselte sich selbst mit der 
Fabel: sie erschütterte oder schwächte Reiche mit ihren Orakeln; ließ Tyrannen auf ihren 
Thronen erblassen und herrschte über alle Geister mithilfe von Neugier oder Angst. Für diese 
Wissenschaft, sagte die Menge, ist nichts unmöglich; sie beherrscht die Elemente, kennt die 
Sprache der Planeten und kontrolliert die Bewegungen der Sterne; der Mond fällt auf seine 
Stimme hin, stinkend nach Blut, vom Himmel; die Toten erheben sich aufrecht auf ihren Gräbern 
und formen den Wind, der durch ihre Schädel bläst, zu verhängnisvollen Worten. Diese 
Wissenschaft, die Liebe oder Hass beherrscht, kann den menschlichen Herzen nach Belieben 
Paradies oder Hölle verleihen:  



sie verfügt nach Belieben über alle Formen und verteilt Schönheit oder Hässlichkeit, wie es ihr 
gefällt: sie verwandelt wiederum mit dem Stab der Circe Menschen in Bestien und Tiere in 
Menschen: sie verfügt sogar über Leben oder Tod und kann ihren Adepten durch die 
Transmutation von Metallen Reichtümer und durch ihre Quintessenz und ihren Elixier, der aus 
Gold und Licht besteht, Unsterblichkeit verleihen. So war Magie von Zoroaster bis Manes, von 
Orpheus bis Apollonius Thyaneus; als das positive Christentum, das über die glänzenden 
Träume und gigantischen Bestrebungen der Schule von Alexandria triumphierte, diese 
Philosophie mit seinen Anathemas öffentlich zerschlug und sie zwang, okkulter und 
geheimnisvoller zu werden als je zuvor. Am Grund der Magie lag jedoch die Wissenschaft, so wie 
am Grund des Christentums die Liebe lag; und in den evangelischen Symbolen sehen wir das 
fleischgewordene WORT, das in seiner Kindheit von drei Magiern angebetet wird, die von einem 
Stern geleitet werden (das Dreifache und das Zeichen des Mikrokosmos), und von ihnen Gold, 
Weihrauch und Myrrhe erhält; ein weiteres geheimnisvolles Dreifaches, unter dessen Emblem 
allegorisch die höchsten Geheimnisse der Kabbala enthalten sind. Das Christentum hätte Magie 
nicht hassen sollen; aber die menschliche Unwissenheit fürchtet immer das Unbekannte. Die 
Wissenschaft war gezwungen, sich zu verbergen, um den leidenschaftlichen Angriffen einer 
blinden Liebe zu entgehen. Sie hüllte sich in neue Hieroglyphen, verbarg seine Bemühungen, 
verkleidete seine Hoffnungen. Dann wurde der Jargon der Alchemie geschaffen, eine ständige 
Täuschung für die vulgäre, goldgierige Herde und eine lebendige Sprache nur für die wahren 
Jünger des Hermes. Die Alchemisten griffen auf die Freimaurerei zurück, erfanden dort Grade 
und enthüllten ihren Eingeweihten teilweise ihre Lehre; nicht durch die Sprache ihrer Empfänge, 
sondern durch spätere mündliche Unterweisung; denn ihre Rituale sind für jemanden, der den 
Schlüssel nicht hat, nur unverständlicher und absurder Jargon. Unter den heiligen Büchern der 
Christen befinden sich zwei Werke, die die unfehlbare Kirche nicht zu verstehen vorgibt und nie 
zu erklären versucht – die Prophezeiung des Ezechiel und die Apokalypse; zwei kabbalistische 
Clavicula, die zweifellos im Himmel für die Auslegung der Magierkönige aufbewahrt werden; für 
alle treuen Gläubigen mit sieben Siegeln verschlossen; und vollkommen klar für den in die 
okkulten Wissenschaften eingeweihten Ungläubigen. Für Christen und ihrer Meinung nach sind 
die wissenschaftlichen und magischen Schlüsselwörter Salomons verloren. Dennoch ist es 
sicher, dass im Bereich der vom WORT beherrschten Intelligenz nichts Geschriebenes verloren 
geht. Nur die Dinge, die die Menschen nicht mehr verstehen, existieren für sie nicht mehr, 
zumindest nicht als WORT; dann betreten sie den Bereich der Rätsel und Geheimnisse. Der 
geheimnisvolle Gründer der christlichen Kirche wurde in seiner Wiege von den drei Heiligen Drei 
Königen begrüßt, das heißt von den hieratischen Botschaftern aus den drei Teilen der bekannten 
Welt und aus den drei analogen Welten der okkulten Philosophie. In der Schule von Alexandria 
nehmen sich Magie und Christentum unter der Schirmherrschaft von Ammonius Sakkos und 
Platon beinahe die Hand. Das Dogma des Hermes findet sich fast vollständig in den Schriften, 
die Dionysius dem Areopagita zugeschrieben werden. Synesius entwirft den Plan einer 
Abhandlung über Träume, die später von Cardan kommentiert werden sollte, und komponiert 
Hymnen, die für die Liturgie der Kirche von Swedenborg dienen könnten, wenn eine Kirche der 
Illuminaten eine Liturgie haben könnte. Zu dieser Epoche glühender Abstraktionen und 
leidenschaftlicher Wortgefechte gehört die philosophische Herrschaft von Julian, einem 
Illuminaten und Eingeweihten ersten Grades, der an die Einheit Gottes und das universelle 
Dogma der Dreifaltigkeit glaubte und den Verlust von nichts aus der alten Welt bedauerte, außer 
ihren großartigen Symbolen und allzu anmutigen Bildern. Er war kein Heide, sondern ein 
Gnostiker, infiziert mit den Allegorien des griechischen Polytheismus, und deren Unglück es war, 
den Namen Jesu Christi weniger klangvoll zu finden als den des Orpheus. Wir können sicher 
sein, dass, sobald Religion und Philosophie zu getrennten Bereichen werden, die geistige 
Aktivität des Zeitalters seinem Glauben voraus ist;  



und dass, obwohl Gewohnheit letzteren eine Zeit lang aufrechterhalten kann, seine Vitalität 
verloren geht. Die Dummköpfe, die das primitive Christentum in die Irre führten, indem sie den 
Glauben durch die Wissenschaft, Träumereien durch Erfahrungen und das Phantastische durch 
die Realität ersetzten; und die Inquisitoren, die so viele Zeitalter lang einen Vernichtungskrieg 
gegen den Magismus führten, haben es geschafft, die alten Entdeckungen des menschlichen 
Geistes in Dunkelheit zu hüllen; so dass wir jetzt im Dunkeln tappen, um den Schlüssel zu den 
Phänomenen der Natur wiederzufinden. Aber alle Naturphänomene hängen von einem einzigen 
und unveränderlichen Gesetz ab, das durch den Stein der Weisen und seine symbolische Form, 
die eines Würfels, dargestellt wird. Dieses Gesetz, das in der Kabbala durch die Zahl 4 
ausgedrückt wird, lieferte den Hebräern alle Geheimnisse ihres göttlichen Tetragramms. Alles ist 
in diesem Wort aus vier Buchstaben enthalten. Es ist das Asot der Alchemisten, das Thot der 
Böhmen, das Taro der Kabbalisten. Es liefert dem Adepten das letzte Wort der menschlichen 
Wissenschaften und den Schlüssel der göttlichen Macht. Aber nur der versteht, wie er sich 
dieses Gesetzes zunutze machen kann, der die Notwendigkeit begreift, es niemals zu 
offenbaren. Wenn Ödipus die Sphinx, statt sie zu töten, besiegt und sie an seinen Streitwagen 
gespannt nach Theben gefahren hätte, wäre er König gewesen, ohne Inzest, Katastrophen oder 
Exil. Wenn Psyche durch Unterwerfung und Liebkosungen die Liebe dazu überredet hätte, sich 
zu offenbaren, hätte sie ihn nie verloren. Die Liebe ist eines der mythologischen Bilder des 
großen Geheimnisses und des großen Wirkens, weil sie zugleich eine Handlung und eine 
Leidenschaft, eine Leere und eine Fülle, einen Pfeil und eine Wunde ausdrückt. Die 
Eingeweihten sollten dies verstehen, und damit die Profanen es nicht belauschen, sagt die 
Freimaurerei nie zu viel. Als die Wissenschaft in Alexandria durch den Fanatismus der Mörder 
von Hypatia überwunden worden war, wurde sie christlich, oder vielmehr, sie verbarg sich unter 
christlichen Verkleidungen, mit Ammonius, Synosius und dem Autor der Bücher von Dionysius 
dem Areopagiten. Dann war es notwendig, die Vergebung der Wunder durch den Anschein des 
Aberglaubens und der Wissenschaft durch eine unverständliche Sprache zu gewinnen. Die 
Hieroglyphenschrift wurde wiederbelebt, und Pantakeln und Es wurden Charaktere erfunden, 
die eine ganze Lehre in einem Zeichen zusammenfassten, eine ganze Reihe von Tendenzen und 
Offenbarungen in einem Wort. Was war das Ziel der Wissensaspiranten? Sie suchten nach dem 
Geheimnis des großen Werks oder dem Stein der Weisen oder der ewigen Bewegung oder der 
Quadratur des Kreises oder der universellen Medizin; Formeln, die sie oft vor Verfolgung und 
allgemeiner Böswilligkeit bewahrten, indem sie sie dem Vorwurf der Torheit aussetzten; und jede 
von ihnen drückte eine der Kräfte des großen magischen Geheimnisses aus. Dies dauerte bis zur 
Zeit des Roman de la Rose, der auch die mysteriöse und magische Bedeutung des Gedichts von 
Dante ausdrückt, das der Hohen Kabbala entlehnt ist, dieser immensen und verborgenen Quelle 
der universellen Philosophie. Es ist nicht verwunderlich, dass der Mensch nur wenig über die 
Kräfte des menschlichen Willens weiß und sie unvollkommen schätzt; da er nichts über die 
Natur des Willens und seine Funktionsweise weiß. Dass sein eigener Wille seinen Arm bewegen 
oder einen anderen zwingen kann, ihm zu gehorchen; dass seine Gedanken, symbolisch 
ausgedrückt durch die Zeichen der Schrift, andere Menschen beeinflussen und führen können, 
sind für ihn ebenso unverständliche Geheimnisse wie die Tatsache, dass der Wille Gottes die 
Erschaffung eines Universums bewirken konnte. Die Kräfte des Willens sind bisher weitgehend 
unbestimmt und unbekannt. Ob eine Vielzahl gut belegter Phänomene allein der Willenskraft 
oder dem Magnetismus oder einem anderen natürlichen Wirkstoff zugeschrieben werden kann, 
ist ein noch ungeklärter Punkt; aber alle sind sich einig, dass in jedem Fall eine konzentrierte 
Willensanstrengung zum Erfolg notwendig ist. Dass die Phänomene real sind, darf nicht 
bezweifelt werden, es sei denn, man schenkt menschlichen Aussagen keinen Glauben mehr; 
und wenn sie real sind, gibt es keinen Grund, an der bisherigen Ausübung der Kräfte, die damals 
als magisch bezeichnet wurden, durch viele Adepten zu zweifeln.  



Nichts ist besser belegt als die außergewöhnlichen Leistungen der Brahmanen. Keine Religion 
wird durch stärkere Zeugnisse gestützt; noch hat jemals jemand versucht, das zu erklären, was 
man wohl als ihre Wunder bezeichnen könnte. Inwieweit Geist und Seele in diesem Leben ohne 
und unabhängig vom Körper handeln können, weiß bisher niemand. Dass der Wille ohne 
körperlichen Kontakt überhaupt handeln kann und die Phänomene der Träume sind 
Geheimnisse, die die Weisesten und Gelehrtesten verwirren, deren Erklärungen nur ein Wirrwarr 
von Worten sind. Der Mensch weiß bisher wenig über die Kräfte der Natur. Umgeben von von 
ihnen kontrolliert und regiert, während er sich eitel für unabhängig hält, nicht nur von seiner 
Rasse, sondern auch von der universellen Natur und ihren unendlichen, vielfältigen Kräften, ist 
er der Sklave dieser Kräfte, es sei denn, er wird ihr Herr. Er kann weder ihre Existenz ignorieren, 
noch einfach ihr Nachbar sein. Es gibt in der Natur eine äußerst mächtige Kraft, mit deren Hilfe 
ein einzelner Mensch, der sie sich zu eigen machen und wissen würde, wie er sie lenken kann, 
das Gesicht der Welt revolutionieren und verändern könnte. Diese Kraft war den Alten bekannt. 
Sie ist ein universeller Wirkstoff, dessen höchstes Gesetz das Gleichgewicht ist; und wenn die 
Wissenschaft nur lernen kann, sie zu kontrollieren, wird es möglich sein, die Reihenfolge der 
Jahreszeiten zu ändern, in der Nacht die Phänomene des Tages hervorzubringen, einen 
Gedanken in einem Augenblick um die Welt zu schicken, aus der Ferne zu heilen oder zu töten, 
unseren Worten universellen Erfolg zu verleihen und sie überall widerhallen zu lassen. Dieser 
Wirkstoff, der teilweise durch die blinden Vermutungen der Schüler von Mesmer enthüllt wurde, 
ist genau das, was die Adepten des Mittelalters die Grundsubstanz des großen Werks nannten. 
Die Gnostiker waren der Ansicht, dass er den feurigen Körper des Heiligen Geistes bildete; und 
er wurde in den geheimen Riten des Sabbats oder des Tempels unter der hieroglyphischen Figur 
des Baphomet oder der hermaphroditischen Ziege des Mendes verehrt. Es gibt ein 
Lebensprinzip der Welt, einen universellen Wirkstoff, in dem sich zwei Naturen und ein 
doppelter Strom aus Liebe und Zorn befinden. Diese Umgebungsflüssigkeit durchdringt alles. Es 
ist ein Strahl, der von der Herrlichkeit der Sonne losgelöst und durch das Gewicht der 
Atmosphäre und die zentrale Anziehungskraft fixiert ist. Es ist der Körper des Heiligen Geistes, 
der universelle Wirkstoff, die Schlange, die ihren eigenen Schwanz verschlingt. Mit diesem 
elektromagnetischen Äther, dieser lebenswichtigen und leuchtenden Wärme, waren die Alten 
und die Alchemisten vertraut. Von diesem Wirkstoff spricht diese Phase moderner 
Unwissenheit, die als Naturwissenschaft bezeichnet wird, unzusammenhängend, da sie nichts 
davon weiß außer seinen Wirkungen; und die Theologie könnte alle ihre vorgeblichen 
Definitionen von Geist darauf anwenden. Im Ruhezustand ist er mit keinem menschlichen Sinn 
wahrnehmbar; in Bewegung oder in Aufruhr kann niemand seine Wirkungsweise erklären; und 
ihn als „Flüssigkeit“ zu bezeichnen und von seinen „Strömungen“ zu sprechen, bedeutet nur, 
eine tiefe Unwissenheit unter einer Wolke von Worten zu verbergen. Kraft zieht Kraft an, Leben 
zieht Leben an, Gesundheit zieht Gesundheit an. Es ist ein Naturgesetz. Wenn zwei Kinder 
zusammenleben, und noch mehr, wenn sie zusammen schlafen, und eines ist schwach und das 
andere stark, dann wird das Starke das Schwache absorbieren, und letzteres wird zugrunde 
gehen. In der Schule absorbieren einige Schüler den Intellekt der anderen, und in jedem 
Menschenkreis findet sich bald ein Individuum, das sich den Willen der anderen zu eigen macht. 
Die Beeinflussung durch Strömungen ist sehr verbreitet; und man wird von der Menge 
mitgerissen, in der Moral wie in der Physik. Der menschliche Wille hat eine fast absolute Macht, 
die eigenen Handlungen zu bestimmen; und jede äußere Demonstration eines Willens hat einen 
Einfluss auf äußere Dinge. 

 

 



Tissot schrieb die meisten Krankheiten Willensstörungen oder den perversen Einflüssen des 
Willens anderer zu. Wir werden dem Willen anderer durch die Analogien unserer Neigungen 
unterworfen, und noch mehr durch die unserer Mängel. Die Schwächen eines Individuums zu 
liebkosen, bedeutet, uns seiner zu bemächtigen und ihn zu einem Instrument in der Ordnung 
der gleichen Fehler oder Verderbtheiten zu machen. Aber wenn zwei Naturen, die in ihren 
Fehlern ähnlich sind, einander untergeordnet werden, wird eine Art Ersetzung der stärkeren 
durch die schwächere bewirkt und eine echte Gefangenschaft des einen Geistes durch den 
anderen. Häufig wehrt sich der Schwächere und möchte gern revoltieren; und versinkt dann 
tiefer als je zuvor in Knechtschaft. Wir alle haben einen dominanten Fehler, an dem der Feind 
uns begreifen kann. Bei manchen ist es Eitelkeit, bei anderen Trägheit, bei den meisten 
Egoismus. Lassen Sie einen schlauen und bösen Geist sich dessen bemächtigen, und Sie sind 
verloren. Dann werden Sie nicht dumm, auch nicht ein Idiot, sondern ganz bestimmt ein 
Wahnsinniger, der Sklave eines Impulses von außen. Sie haben einen instinktiven Horror vor 
allem, was Sie zur Vernunft bringen könnte, und wollen nicht einmal auf Darstellungen hören, 
die Ihrem Wahnsinn widersprechen. Wunder sind die natürlichen Auswirkungen 
außergewöhnlicher Ursachen. Die unmittelbare Einwirkung des menschlichen Willens auf 
Körper oder zumindest diese Einwirkung, die ohne sichtbare Mittel ausgeführt wird, stellt ein 
Wunder auf physischer Ebene dar. Der Einfluss, der plötzlich oder innerhalb einer bestimmten 
Zeit auf Willen oder Intellekt ausgeübt wird und der die Gedanken gefangen nehmen, die 
festesten Entschlüsse ändern und die heftigsten Leidenschaften lähmen kann, stellt ein Wunder 
auf moralischer Ebene dar. Der allgemeine Irrtum in Bezug auf Wunder besteht darin, sie als 
Wirkungen ohne Ursachen zu betrachten; als Widersprüche der Natur; als plötzliche Fiktionen 
der göttlichen Vorstellungskraft; und die Menschen bedenken nicht, dass ein Wunder eine Folge 
von Ereignissen ist, die nichts mit der Natur zu tun haben. ein einziges Wunder dieser Art würde 
die universelle Harmonie zerstören und das Universum erneut ins Chaos stürzen. Es gibt 
Wunder, die für Gott selbst unmöglich sind: absurde Wunder sind es. Wenn Gott für einen 
einzigen Augenblick absurd sein könnte, würden weder er noch das Universum einen Augenblick 
später existieren. Vom göttlichen freien Willen eine Wirkung zu erwarten, deren Ursache nicht 
anerkannt wird oder nicht existiert, nennt man Versuchung Gottes. Es bedeutet, sich selbst ins 
Leere zu stürzen. Gott handelt durch seine Werke: im Himmel durch Engel; auf Erden durch 
Menschen. Im Himmel menschlicher Vorstellungen ist es die Menschheit, die Gott erschafft; 
und die Menschen denken, dass Gott sie nach seinem Bild geschaffen hat, weil sie ihn nach 
ihrem Bild erschaffen. Der Bereich des Menschen ist die gesamte körperliche Natur, die auf 
Erden sichtbar ist; und wenn er auch nicht über die Planeten oder Sterne herrscht, kann er 
zumindest ihre Bewegung berechnen, ihre Entfernungen messen und seinen Willen mit ihrem 
Einfluss in Verbindung bringen: Er kann die Atmosphäre verändern, bis zu einem gewissen Punkt 
auf die Jahreszeiten einwirken, andere Menschen heilen und krank machen, Leben bewahren 
und Tod verursachen. Das Absolute in Vernunft und Willen ist die größte Macht, die der Mensch 
erlangen kann; und durch diese Macht wird bewirkt, was die Menge unter dem Namen Wunder 
bewundert. MACHT ist der weise Gebrauch des Willens, der das Verhängnis selbst dazu nutzt, 
die Ziele der Weisen zu erreichen. Allmacht ist die absoluteste Freiheit; und absolute Freiheit 
kann ohne ein vollkommenes Gleichgewicht nicht existieren; und die Säulen JACHIN und BOAS 
sind auch die unbegrenzte MACHT und PRACHT DER VOLLKOMMENHEIT der Gottheit, die siebte 
und achte Sephiroth der Kabbala, aus deren Gleichgewicht die ewige Beständigkeit und 
Stabilität seiner Pläne und Werke resultiert, und aus jenem vollkommenen Erfolg und der 
ungeteilten, unbegrenzten Herrschaft, die die neunte und zehnte Sephiroth sind, und für die der 
Tempel Salomons in seiner stattlichen Symmetrie, der errichtet wurde, ohne dass der Klang 
irgendeines Metallwerkzeugs zu hören war, für uns ein Symbol ist.  



„Denn Dein“, sagt das Vollkommenste der Gebete, „ist die HERRSCHAFT, die MACHT und die 
HERRLICHKEIT, während aller Zeitalter! Amen!“ Das ABSOLUTE ist die Notwendigkeit des SEINS, 
das unveränderliche Gesetz der Vernunft und der Wahrheit. Es ist DAS, WAS IST. Aber DAS, WAS 
IST, ist in gewisser Weise vor DEM, DER IST. Gott selbst ist nicht ohne Grund für seine Existenz. 
Er existiert nicht zufällig. Er hätte nicht existieren können. Seine Existenz ist also notwendig ist 
notwendig. Er kann nur aufgrund einer höchsten und unvermeidlichen VERNUNFT existieren. 
Diese VERNUNFT ist also DAS ABSOLUTE; denn an SIE müssen wir glauben, wenn wir möchten, 
dass unser Glaube eine vernünftige und solide Grundlage hat. In unserer Zeit wurde gesagt, dass 
Gott eine Hypothese ist; aber die absolute Vernunft ist keine: Sie ist für die Existenz wesentlich. 
Der heilige Thomas sagte: „Eine Sache ist nicht gerecht, weil Gott sie will, SONDERN GOTT WILL 
SIE, WEIL SIE GERECHT IST.“ Wenn er alle Konsequenzen dieses schönen Gedankens gezogen 
hätte, hätte er den wahren Stein der Weisen entdeckt; das magische Elixier, um alle Prüfungen 
der Welt in goldene Gnaden zu verwandeln. Genau wie es eine Notwendigkeit für Gott ist, zu 
SEIN, so ist es eine Notwendigkeit für ihn, gerecht, liebevoll und barmherzig zu sein. Er kann 
nicht ungerecht, grausam, gnadenlos sein. Er kann das Gesetz von Richtig und Falsch, von 
Verdienst und Schuld nicht aufheben; denn die moralischen Gesetze sind so absolut wie die 
physikalischen Gesetze. Es gibt unmögliche Dinge. So wie es unmöglich ist, zwei und zwei zu 
fünf und nicht zu vier zu machen; so wie es unmöglich ist, etwas gleichzeitig zu sein und nicht zu 
sein; so ist es der Gottheit unmöglich, Verbrechen zu einem Verdienst und Liebe und 
Dankbarkeit zu Verbrechen zu machen. Ebenso war es unmöglich, den Menschen mit seinen 
körperlichen Sinnen und Gelüsten vollkommen zu machen, ebenso wie es unmöglich war, seine 
Nerven für Vergnügen und nicht auch für Schmerz empfänglich zu machen. Daher sind die 
moralischen Gesetze nach der Idee des heiligen Thomas die Erlasse des göttlichen WILLENS, 
nur weil sie die Entscheidungen der absoluten WEISHEIT und VERNUNFT und die Offenbarungen 
der göttlichen NATUR sind. Darin allein liegt das Recht der Gottheit, sie zu erlassen; und nur so 
erlangen wir im Glauben die Gewissheit, dass das Universum eine Harmonie ist. An die Vernunft 
Gottes und an den Gott der Vernunft zu glauben, bedeutet, den Atheismus unmöglich zu 
machen. Es sind die Götzendiener, die die Atheisten geschaffen haben. Die Analogie gibt dem 
Weisen alle Kräfte der Natur. Sie ist der Schlüssel zum Großen Arkanum, die Wurzel des 
Lebensbaums, die Wissenschaft von Gut und Böse. Das Absolute ist die VERNUNFT. Die 
Vernunft IST durch sich selbst. Sie IST, WEIL SIE IST, und nicht, weil wir sie annehmen. SIE IST, 
wo nichts existiert; aber nichts könnte ohne SIE existieren. Die Vernunft ist Notwendigkeit, 
Gesetz, die Regel aller Freiheit und die Richtung jeder Initiative. Wenn Gott IST, IST ER durch die 
Vernunft. Die Vorstellung einer absoluten Gottheit außerhalb oder unabhängig von der Vernunft 
ist das IDOL der schwarzen Magie, das PHANTOM des Dämons. Die höchste Intelligenz ist 
notwendigerweise rational. Gott kann in der Philosophie nicht mehr als eine Hypothese sein, 
aber eine Hypothese, die der menschlichen Vernunft vom gesunden Menschenverstand 
auferlegt wird. Die absolute Vernunft zu personifizieren, bedeutet, das göttliche Ideal zu 
bestimmen. NOTWENDIGKEIT, FREIHEIT und VERNUNFT! Sehen Sie das große und höchste 
Dreieck der Kabbalisten! VERDERBLICHKEIT, WILLE und MACHT! Dies ist das magische 
Dreifache, das in menschlichen Dingen dem göttlichen Dreieck entspricht. VERDERBLICHKEIT 
ist die unvermeidliche aufeinanderfolgende Verknüpfung von Wirkungen und Ursachen in einer 
bestimmten Reihenfolge. WILLE ist die Fähigkeit, die die Kräfte des Intellekts lenkt, um die 
Freiheit der Personen mit der Notwendigkeit der Dinge in Einklang zu bringen. Das Argument aus 
diesen Prämissen müssen Sie selbst vorbringen. Jeder von uns tut das. „Sucht“, sagen die 
Heiligen Schriften, „und ihr werdet finden.“ Doch eine Diskussion ist nicht verboten, und ohne 
Zweifel wird das Thema in Ihrer Anhörung später ausführlich behandelt. Bestätigung, 
Verneinung, Diskussion – durch sie wird die Wahrheit erreicht.  



Die großen Geheimnisse des Universums zu erforschen und zu versuchen, seine vielfältigen 
Rätsel zu lösen, ist der Hauptzweck des Denkens und stellt den Hauptunterschied zwischen 
Mensch und Tier dar. Dementsprechend hat der Intellekt zu allen Zeiten versucht, die Natur der 
höchsten Gottheit zu verstehen und sich selbst zu erklären. Dass eine Vernunft und ein Wille 
das Universum geschaffen und regiert haben, war zu offensichtlich, um nicht sofort von den 
Philosophen aller Zeiten zugegeben zu werden. Es waren die alten Religionen, die versuchten, 
die Götter zu vervielfachen. Die Natur der einen Gottheit und die Art und Weise, wie das 
Universum seinen Anfang nahm, sind Fragen, die schon immer die Folter gewesen sind, auf 
denen der menschliche Intellekt gefoltert wurde: und mit diesen haben sich hauptsächlich die 
Kabbalisten befasst. Es ist wahr, dass wir in gewissem Sinne kein tatsächliches Wissen über das 
Absolute selbst, die wahre Gottheit, haben können. Unsere Mittel, um das zu erlangen, was 
allgemein als tatsächliches Wissen bezeichnet wird, sind nur unsere Sinne. Wenn Sehen und 
Fühlen Wissen ist, haben wir nichts von unserer eigenen Seele, von Elektrizität, von 
Magnetismus. Wir sehen und fühlen und schmecken eine Säure oder eine Lauge und wissen 
etwas über die Eigenschaften von jedem; aber erst wenn wir sie in Kombination mit anderen 
Substanzen verwenden und ihre Wirkungen kennenlernen, beginnen wir wirklich, ihre Natur zu 
verstehen. Es sind die Kombination und die Experimente der Chemie, die uns ein Wissen über 
die Natur und die Kräfte der meisten tierischen und pflanzlichen Substanzen. Da diese durch 
Inspektion mit unseren Sinnen erkennbar sind, können wir sie teilweise allein dadurch erkennen: 
aber die Seele, sei es unsere eigene oder die eines anderen, liegt jenseits dieser Erkenntnis und 
kann nur durch die Handlungen und Worte erkannt werden, die ihre Wirkungen sind. 
Magnetismus und Elektrizität liegen im Ruhezustand gleichermaßen jenseits der Reichweite der 
Sinne; und wenn sie in Aktion sind, sehen, fühlen, hören, schmecken und riechen wir nur ihre 
Wirkungen. Wir wissen nicht, was sie sind, sondern nur, was sie tun. Wir können die 
Eigenschaften der Gottheit nur durch ihre Manifestationen erkennen. Wenn wir mehr verlangen, 
verlangen wir nicht nach Wissen, sondern nach etwas anderem, für das wir keinen Namen 
haben. Gott ist eine Macht; und wir wissen nichts über irgendeine Macht selbst, sondern nur 
über ihre Wirkungen, Ergebnisse und Handlungen und was uns die Vernunft durch Analogie 
lehrt. In unseren letzten Tagen, in denen wir uns bemühten, allen materiellen Vorstellungen in 
Bezug auf Gottheit zu entkommen, haben wir unsere Vorstellungen von Gott so verfeinert, dass 
wir überhaupt keine Vorstellung von ihm haben. In unserem Bemühen, ihn als reinen 
immateriellen Geist zu betrachten, haben wir das Wort Geist mit nichts gleichgesetzt und 
können nur sagen, dass er ein Etwas ist, mit bestimmten Eigenschaften wie Macht, Weisheit und 
Intelligenz. Ihn mit LICHT zu vergleichen, würde heute nicht nur als unphilosophisch gelten, 
sondern auch als Atheismus; und wir finden es notwendig, die Alten für ihre unzureichenden 
und groben Vorstellungen von Gott zu entschuldigen und zu bemitleiden, die darin zum 
Ausdruck kamen, ihn als das Lichtprinzip zu betrachten, die unsichtbare Essenz oder Substanz, 
aus der sichtbares Licht fließt. Doch unsere eigenen heiligen Schriften sprechen ständig von ihm 
als Licht; und daher kann man den Tsabäern und der Kabbala wohl verzeihen, dass sie dasselbe 
tun; besonders, da sie Ihn nicht als das uns bekannte sichtbare Licht betrachteten, sondern als 
den Urätherozean, aus dem das Licht fließt. Lebte die Gottheit vor der Schöpfung allein in der 
Dunkelheit oder im Licht? Existierte das Licht mit Ihm oder wurde es nach einer Ewigkeit der 
Dunkelheit erschaffen? Und wenn es koexistierte, war es ein Ausfluss von Ihm, der den ganzen 
Raum erfüllte, so wie Er ihn erfüllte, wobei Er und das Licht gleichzeitig denselben Ort und jeden 
Ort erfüllten? MILTON sagt, um die hebräische Lehre auszudrücken: „Gegrüßet seist du, heiliges 
Licht, erstgeborener Sproß des Himmels, oder des ewigen, mitewigen Strahls! Darf ich dich 
ohne Tadel ausdrücken, da Gott Licht ist. Und wohnte nie, außer in unerreichtem Licht von 
Ewigkeit her; wohnte dann in Dir, heller Ausfluss heller, ungeschaffener Essenz.  



„Das LICHT“, sagt das Buch Omschim oder die Einführung in die Kabbala, „das Höchste aller 
Dinge und das Erhabenste und Grenzenloseste, und UNENDLICH genannt, kann durch kein 
Nachdenken oder Spekulieren erreicht werden; und sein SELBST ist offensichtlich 
zurückgezogen und entfernt jenseits aller Intellektualität. Es WURDE, vor allen Dingen, durch 
Emanation hervorgebracht, erschaffen, geformt und gemacht; und in ihm war weder Zeit, Kopf 
noch Anfang; da es immer existierte, und für immer bleibt, ohne Anfang oder Ende.“ „Bevor die 
Emanationen hervorströmten und erschaffene Dinge erschaffen wurden, war das Höchste Licht 
unendlich ausgedehnt und erfüllte das ganze WO; so dass in Bezug auf Licht kein Vakuum 
behauptet werden konnte, noch irgendein unbesetzter Raum; aber das ALLES war erfüllt mit 
jenem Licht des Unendlichen, das sich so ausdehnte, und das in jeder Hinsicht kein Ende hatte, 
insofern nichts war, außer jenem ausgedehnten Licht, das mit einer gewissen einzelnen und 
einfachen Gleichheit sich überall gleich war.“ AINSOPH wird Licht genannt, heißt es in der 
Einleitung zum Sohar, weil es unmöglich ist, es mit einem anderen Wort auszudrücken. Um sich 
Gott als eine Wirklichkeit vorzustellen und nicht als bloße Nichtsubstanz oder Namen, der 
Nichtexistenz beinhaltete, stellte sich die Kabbala, wie die Ägypter, Ihn als „ein höchst okkultes 
Licht“ vor, AUR; nicht unser materielles und sichtbares Licht, sondern die Substanz, aus der das 
Licht fließt, das Feuer, im Verhältnis zu seiner Hitze und Flamme. Von diesem Licht oder Äther 
war die Sonne für die Tsabeaner die einzige Manifestation oder Überstrahlung, und als solche 
wurde sie verehrt und nicht als Typ von Herrschaft und Macht. Gott war der Phōs Noēton, das 
nur durch den Intellekt erkennbare Licht, das Lichtprinzip, der Lichtäther, aus dem die Seelen 
hervorgehen und zu dem sie zurückkehren. Licht, Feuer und Flamme waren bei den Phöniziern 
die Söhne von Kronos. Sie sind die Dreifaltigkeit in den chaldäischen Orakeln, das AOR der 
Gottheit, manifestiert in Flammen, die aus dem unsichtbaren Feuer hervorgehen. In den ersten 
drei persischen Amshaspands, Herren des LICHTS, FEUERS und der GLANZ, erkennen wir das 
AOR, ZOHAR und ZAYO, Licht, Glanz und Helligkeit der Kabbala. Das erste davon wird AOR 
MUPALA genannt, wunderbares oder verborgenes Licht, nicht offenbart, nicht gezeigt – das ist 
KETHER, die erste Emanation oder Sephirah, der Wille der Gottheit: der zweite ist NESTAR, 
Verborgenes – das ist HAKEMAH, die zweite Sephirah oder die intellektuelle Kraft der Gottheit: 
und der dritte ist METANOTSATS, funkelnd – das ist BINAH, die dritte Sephirah oder die 
intellektuelle Produktionskapazität. Mit anderen Worten, sie sind DIE SUBSTANZ des Lichts in 
der Gottheit: Feuer, das dieses Licht ist, begrenzt und mit Eigenschaften ausgestattet, sodass es 
offenbart werden kann, aber dennoch unenthüllt bleibt, und seine Pracht oder sein Überstrahlen 
oder das Licht, das vom Feuer ausgeht. Die Freimaurerei ist eine Suche nach Licht. Diese Suche 
führt uns, wie Sie sehen, direkt zurück zur Kabbala. In diesem alten und wenig verstandenen Mix 
aus Absurdität und Philosophie wird der Eingeweihte die Quelle vieler Lehren finden; und kann 
mit der Zeit die hermetischen Philosophen, die Alchemisten, alle antipäpstlichen Denker des 
Mittelalters und Emanuel Swedenborg verstehen. Das Hansavati Rich, eine berühmte Sanskrit-
Strophe, sagt: „Er ist Hansa (die Sonne), die im Licht wohnt; Vasu, die Atmosphäre, die am  
Firmament wohnt; der Anrufer der Götter (Agni), der auf dem Altar wohnt (d. h. dem Altarfeuer); 
der Gast (des Anbeters), der im Haus wohnt (dem häuslichen Feuer); der Bewohner unter den 
Menschen (als Bewusstsein); der Bewohner des erhabensten Himmelskörpers, (der Sonne); der 
Bewohner der Wahrheit; der Bewohner des Himmels (der Luft); geboren in den Wassern, in den 
Strahlen des Lichts, in der Wahrheit (der Manifestation), in den östlichen Bergen; die Wahrheit 
(selbst).“ „Am Anfang“, sagt eine Sanskrit-Hymne, „entstand die Quelle des goldenen Lichts. Er 
war der einzig geborene Herr von allem, was ist. Er errichtete die Erde und den Himmel. Wer ist 
der Gott, dem wir unser Opfer darbringen sollen?“ „Er, der Leben gibt, Er, der Kraft gibt; Dessen 
Segen alle strahlenden Götter begehren; Dessen Schatten Unsterblichkeit ist; Dessen Schatten 
Tod ist; Wer ist der Gott usw.“ „Er, durch den der Himmel hell ist und die Erde für uns; 



Er, durch den der Himmel gegründet wurde, ja, der höchste Himmel; Er, der das Licht in der Luft 
abmaß; Wer ist der Gott usw.“ „Er, zu dem Himmel und Erde, fest zu Seinem Willen stehend, 
innerlich zitternd aufblicken; Er, über dem die aufgehende Sonne hervorscheint; Wer ist der Gott 
usw.?“  „Wohin auch immer die mächtigen Wasserwolken gingen, wo sie den Samen und 
entzündete das Feuer, daraus erhob sich Er, der das einzige Leben der strahlenden Götter ist; 
Wer ist der Gott usw.?“ Das WORT Gottes, so die indische Philosophie, ist das universelle und 
unsichtbare Licht, das durch die Sinne wahrnehmbar ist und sein Feuer in der Sonne, dem 
Mond, den Planeten und anderen Sternen ausstrahlt. Philo nennt es das „universelle Licht“, das 
einen Teil seiner Reinheit und Pracht verliert, wenn es von der intellektuellen in die sinnliche 
Welt herabsteigt und sich äußerlich von der Gottheit aus manifestiert; und die Kabbala stellt dar, 
dass nur so viel des unendlichen Lichts in die kreisförmige Höhle floss, die für die Schöpfung 
innerhalb des unendlichen Lichts und der Weisheit vorbereitet wurde, wie durch einen Kanal wie 
eine Linie oder ein Faden fließen konnte. Die Sephiroth, die von der Gottheit ausgingen, waren 
die Strahlen seiner Pracht. In den chaldäischen Orakeln heißt es: „Der Intellekt des Erzeugers, 
zum Handeln angeregt, sprach und formte in sich durch Intellekt Universalien jeder möglichen 
Form und Gestalt, die aus der einen Quelle hervorgingen und hervorströmten … Denn die 
Gottheit, verkörpert als Herrschaft, setzte vor der Erschaffung des mannigfaltigen Universums 
ein intellektuelles und unveränderliches Universal voraus, dessen Abdruck der Form durch das 
Universum geht; und dieses Universum, entsprechend geformt und gestaltet, wird sichtbar in 
unendlich verschiedenen Typen und Formen verschönert, deren Quelle und Ursprung einzigartig 
ist … Intellektuelle Vorstellungen und Formen aus der generativen Quelle, die einander ablösen, 
in Bezug auf die immer fortschreitende Zeit betrachtet und eng mit dem URÄTHER oder FEUER 
verbunden sind; aber dennoch entsprangen all diese Universalien und ursprünglichen Typen und 
Ideen der ersten, in sich vollkommenen Quelle der Zeugungskraft und sind Teil davon.“ Die 
Chaldäer nannten die höchste Gottheit ARAOR, Vater des Lichts. Von ihm ging vermutlich das 
Licht über der Welt aus, das die himmlischen Regionen erleuchtet. Dieses Licht oder Feuer galt 
als Symbol der göttlichen Essenz, die sich bis in niedere spirituelle Naturen erstreckt. Daher 
sagen die chaldäischen Orakel: „Der Vater nahm von sich selbst und beschränkte sein eigenes 
Feuer nicht auf seine intellektuelle Kraft“ … „Alle Dinge sind aus einem Feuer gezeugt.“ Die 
Tsabäer waren der Ansicht, dass alle niederen spirituellen Wesen Emanationen der höchsten 
Gottheit waren; und daher sagt Proklos: „Die Entwicklung der Götter ist eine und kontinuierlich, 
sie geht von den intelligiblen und latenten Einheiten nach unten und endet in der letzten 
Abteilung der göttlichen Ursache.“ Es ist unmöglich, klar von der Gottheit zu sprechen. Wer 
versucht, ihre Eigenschaften mithilfe von Abstraktionen auszudrücken, beschränkt sich auf 
Verneinungen und verliert sofort seine Ideen aus den Augen, während er durch eine Wildnis von 
Worten wandert. Superlative auf Superlative zu häufen und ihn den Besten, Weisesten, Größten 
zu nennen, bedeutet nur, die Eigenschaften, die im Menschen zu finden sind, zu übertreiben. 
Dass es nur einen Gott gibt und dass er ein vollkommenes und wohltätiges Wesen ist, lehrt uns 
die Vernunft berechtigterweise; aber von der göttlichen Natur, der Substanz der Gottheit, der Art 
ihrer Existenz oder der Art der Erschaffung ihres Universums ist der menschliche Verstand 
unfähig, sich eine richtige Vorstellung zu machen. Wir können der Allmacht, Allwissenheit, 
Unendlichkeit oder Ewigkeit keine klaren Ideen beifügen; und wir haben nicht mehr das Recht, 
ihm Intelligenz zuzuschreiben, als irgendeiner anderen geistigen Eigenschaft unserer selbst, die 
auf unbestimmte Zeit ausgedehnt wird; oder wir müssen Ihm unsere Sinne und unsere 
Körperorgane zuschreiben, wie es die hebräischen Schriften tun. Wir begnügen uns damit, in der 
Gottheit alles zu negieren, was Existenz ausmacht, soweit wir uns Existenz vorstellen können. 
So wird Er für uns logisch zu nichts, zu Non-Ens. Die Alten sahen keinen Unterschied zwischen 
dem und dem Atheismus und versuchten, Ihn als etwas Reales zu begreifen. Es ist eine 
Notwendigkeit der menschlichen Natur.  



Die theologische Idee oder vielmehr Nicht-Idee der Gottheit wird von den Ungebildeten weder 
geteilt noch geschätzt. Für sie wird Gott immer der Vater sein, der im Himmel ist, ein Monarch 
auf Seinem Thron, ein Wesen mit menschlichen Gefühlen und menschlichem Mitgefühl, zornig 
über ihre Missetaten, nachsichtig, wenn sie bereuen, zugänglich für ihre Bitten. Es ist die 
Menschlichkeit Christi, weit mehr als die Göttlichkeit, die die Masse der Christen Ihn weit mehr 
anbeten lässt als den Vater. „Das Licht der Substanz des Unendlichen“, lautet der 
kabbalistische Ausdruck. Christus war, gemäß dem Heiligen Johannes, „das Licht, das jeden 
Menschen erleuchtet, der auf die Welt kommt“; und „dieses Licht war das Leben der  
Menschen.“ „Das Licht schien in der Dunkelheit, und die Dunkelheit verstand es nicht.“ Die alten 
Vorstellungen in Bezug auf Licht waren vielleicht genauso richtig wie unsere eigenen. Es scheint 
nicht, dass sie dem Licht irgendwelche Eigenschaften der Materie zuschrieben. Aber die 
moderne Wissenschaft definiert es als eine Flut von Materieteilchen, die von der Sonne und den 
Sternen strömen oder herausgeschossen werden und sich durch den Raum bewegen, um zu uns 
zu gelangen. Welche Anziehungskraft hier oder in den Theorien von Mechanismus und Kraft ist 
hier oder Abstoßung an der Sonne oder am entferntesten Stern könnte diese ungreifbaren, 
schwerelosen, unendlich winzigen Teilchen, die nur mit dem Sehsinn wahrnehmbar sind, so 
weit durch den Raum ziehen oder treiben? Was ist aus der riesigen Ansammlung von Teilchen 
geworden, die seit der Schöpfung die Erde erreicht haben? Haben sie ihre Masse vergrößert? 
Warum kann die Chemie sie nicht erkennen und analysieren? Wenn es sich um Materie handelt, 
warum können sie sich dann nur in geraden Linien bewegen? Keine Eigenschaft von Materie 
gehört zu Licht, Wärme, Flamme oder Galvanismus, Elektrizität und Magnetismus. Der 
elektrische Funke ist Licht, ebenso wie der, der vom Feuerstein erzeugt wird, wenn er 
Stahlteilchen abschneidet. Geschmolzenes oder erhitztes Eisen strahlt Licht aus; und Insekten, 
Infusorien und verrottetes Holz geben es ab. Wärme wird durch Reibung und Druck erzeugt; um 
dies zu erklären, erzählt uns die Wissenschaft von latenter Wärme und stellt sie uns so vor, als 
existiere sie ohne ihre einzige bekannte besondere Eigenschaft. Welche Eigenschaft der Materie 
ermöglicht es dem Blitz, der vom Himmel brennt, die Eiche zu zerreißen? Welche Eigenschaft 
der Materie ermöglicht es ihm, die Erde in zwanzig Sekunden zu umrunden? Da wir die Natur 
dieser mächtigen Agenten der göttlichen Macht zutiefst nicht kennen, verbergen wir unsere 
Unwissenheit durch Worte, die keine Bedeutung haben. Man könnte uns durchaus fragen, 
warum Licht nicht ein Ausfluss der Gottheit sein kann, wie es alle Religionen aller Zeitalter der 
Welt übereinstimmend meinen. Alle wahrhaft dogmatischen Religionen sind aus der Kabbala 
hervorgegangen und kehren zu ihr zurück: alles Wissenschaftliche und Großartige in den 
religiösen Träumen aller Illuminaten, Jakob Böhme, Swedenborg, Saint-Martin und anderer, ist 
der Kabbala entlehnt; alle Freimaurervereinigungen verdanken ihr ihre Geheimnisse und 
Symbole. Nur die Kabbala weiht die Verbindung der universellen Vernunft und des göttlichen 
Wortes. es stellt durch das Gegengewicht zweier scheinbar entgegengesetzter Kräfte das ewige 
Gleichgewicht des Seins her; es allein versöhnt Vernunft mit Glauben, Macht mit Freiheit, 
Wissenschaft mit Mysterium; es besitzt die Schlüssel der Gegenwart, der Vergangenheit und der 
Zukunft. Die Bibel mit all ihren Allegorien drückt nur in unvollständiger und verschleierter Weise 
die religiöse Wissenschaft der Hebräer aus. Die Lehre von Moses und den Propheten, die im 
Grunde mit der der alten Ägypter identisch ist, hatte auch ihre äußere Bedeutung und ihre 
Verschleierung. Die hebräischen Bücher wurden nur geschrieben, um die Traditionen in 
Erinnerung zu rufen; und sie wurden in Symphonie geschrieben. Bücher, die für die Profanen 
unverständlich sind. Der Pentateuch und die prophetischen Gedichte waren bloß elementare 
Bücher der Lehre, Moral oder Liturgie; und die wahre geheime und traditionelle Philosophie 
wurde erst später geschrieben, unter noch weniger durchsichtigen Schleiern.  



So wurde eine zweite Bibel geboren, die den Christen unbekannt oder vielmehr unverständlich 
war; eine Sammlung, sagen sie, monströser Absurditäten; ein Denkmal, sagt der Adept, in dem 
sich alles befindet, was das Genie der Philosophie und das der Religion je vom Erhabenen 
geformt oder sich vorgestellt haben; ein Schatz, umgeben von Dornen; ein Diamant, verborgen 
in einem rauen dunklen Stein. Man ist voller Bewunderung, wenn man in das Heiligtum der 
Kabbala eindringt und eine so logische, so einfache und gleichzeitig so absolute Lehre sieht. Die 
notwendige Vereinigung von Ideen und Zeichen, die Weihe der grundlegendsten Realitäten 
durch die primitiven Charaktere; die Dreifaltigkeit von Wörtern, Buchstaben und Zahlen; eine 
Philosophie, die so einfach ist wie das Alphabet, tiefgründig und unendlich wie das Wort; 
Lehrsätze, die vollständiger und leuchtender sind als die des Pythagoras; eine Theologie, die 
sich durch Abzählen an den Fingern zusammenfassen lässt; ein Unendliches, das man in der 
hohlen Hand eines Kindes halten kann; zehn Ziffern und zweiundzwanzig Buchstaben, ein 
Dreieck, ein Quadrat und ein Kreis – das sind alles die Elemente der Kabbala. Dies sind die 
elementaren Prinzipien des geschriebenen Wortes, Widerspiegelung des gesprochenen Wortes, 
das die Welt erschuf! Das ist die Lehre der Kabbala, mit der Sie sich zweifellos vertraut machen 
wollen, was die Schöpfung betrifft. Die absolute Gottheit hat bei den Kabbalisten keinen 
Namen. Die auf Ihn angewandten Begriffe sind fwcp rwa, AOR PASOT, das Einfachste [oder 
Reinste] Licht, „das vor jeder Emanation ya AYEN SOPH oder UNENDLICH genannt wurde. Denn 
damals gab es keinen Raum oder leeren Platz, sondern alles war unendliches Licht.“ Bevor die 
Gottheit irgendein Ideal, irgendeine begrenzte und verständliche Natur oder irgendeine Form 
schuf, war Er allein und ohne Form oder Ähnlichkeit, und es konnte in keiner Weise Erkenntnis 
oder Verständnis von Ihm geben. Er war ohne Idee oder Gestalt, und es ist verboten, sich 
irgendeine Idee oder Gestalt von Ihm zu bilden, weder durch den Buchstaben He (h) noch durch 
den Buchstaben Yōd (y), obwohl diese im Heiligen Namen enthalten sind; noch durch 
irgendeinen anderen Buchstaben oder Punkt in der Welt. Aber nachdem Er diese Idee [diese 
begrenzte und intellektuell existierende Natur, die die zehn Zählungen SEPHIROTH oder Strahlen 
sind], vom Medium, dem ersten Menschen ADAM KADMON. Er stieg dort hinab, damit er durch 
diese Idee mit dem Namen TETRAGRAMMATON bezeichnet werden konnte; damit die 
geschaffenen Dinge ihn in seinem eigenen Bild erkennen konnten. Als der Unendliche Gott 
aussenden wollte, was ausströmen sollte, zog er sich im Zentrum seines Lichts zusammen, und 
zwar so, dass das intensivste Licht bis zu einem bestimmten Umfang zurückweichen sollte, und 
auf allen Seiten auf sich selbst. Und dies ist die erste Kontraktion, und wird \xmx, Tsemsum 
genannt. \wmdq \da, ADAM KADMON, der ursprüngliche oder erste Mensch, ist der erste 
aziluthische Ausfluss des Unendlichen Lichts, der in den evakuierten Raum einging und von dem 
später alle anderen Grade und Systeme ihren Anfang nahmen. Er wird der Adam vor allen Ersten 
genannt. Ihm werden zehn sphärische Nummerierungen verliehen; und danach ging die 
geradlinige Gestalt eines Mannes in seiner sephirothischen Dekade hervor, gleichsam der 
Durchmesser der besagten Kreise; gleichsam die Achse dieser Sphären, die von ihrem höchsten 
Punkt bis zu ihrem niedrigsten reichte; und von ihr hängen alle Systeme ab. Aber nun, da das 
Unendliche Licht zu hervorragend und groß wäre, um ertragen und ertragen zu werden, außer 
durch das Medium dieses Adam Kadmon, und seine geheimste Natur dies verhinderte, musste 
sein erleuchtendes Licht wieder in Strömen aus sich selbst ausströmen, durch bestimmte 
Öffnungen, gleichsam wie Fenster, und die als Ohren, Augen, Nasenlöcher und Mund 
bezeichnet werden. Das Licht, das von diesem Adam Kadmon ausgeht, ist in der Tat nur eins; 
aber im Verhältnis zu seiner Entfernung vom Ort des Ausflusses und zu den Graden seines 
Abstiegs ist es dichter. Aus dem Wort lxa, ATSIL, hervorgehen oder hervorfließen, kommt das 
Wort twlxa, ATSILOTH oder Aziluth, Emanation oder das System der Emananten. Als der Urraum 
evakuiert wurde, berührten sich das umgebende Licht des Unendlichen und das in die Leere 
eingestrahlte Licht nicht;  



aber das Licht des Unendlichen floss durch eine Linie oder einen bestimmten schmalen Kanal in 
diese Leere; und dieses Licht ist das emanative und emittierende Prinzip oder der Ausfluss und 
Ursprung der Emanation: aber das Licht innerhalb der Leere ist der untergeordnete Emanant; 
und die beiden sind nur durch die oben genannte Linie miteinander verbunden. Aziluth bedeutet 
speziell und hauptsächlich das erste System der vier Olamoth [twmlo], Welten oder Systeme; 
das daher die Aziluthische Welt genannt wird. Die zehn Sephiroth des allgemeinen Aziluth-
Systems sind zehn Nekudoth oder Punkte. [ws }ya, AINSOPH, AENSOPH oder AYENSOPH ist der 
Titel der Ursache der Ursachen, seine Bedeutung ist „endlos“, weil es keine Grenze für seine 
Erhabenheit gibt und nichts ihn begreifen kann. Manchmal wird der Name auch auf KETHER 
oder die KRONE angewendet, die erste Emanation, weil dies der Thron des Unendlichen ist, das 
heißt sein erster und höchster Sitz, über den keiner höher ist, und weil Ainsoph darin wohnt und 
verborgen ist: daher erfreut es sich des gleichen Namens.  Bevor irgendetwas war, sagt der 
Emech Hammelech, beschloss er aus seinem bloßen Willen, Welten zu erschaffen … aber zu 
dieser Zeit gab es keinen freien Platz für Welten; aber der ganze Raum war erfüllt mit dem Licht 
Seiner Substanz, die Er mit festen Grenzen in Seiner Mitte platziert hatte, und deren Teile und 
worin Er danach eine Zusammenfaltung bewirken sollte. Was tat dann der Herr des Willens, 
dieser vollkommen freie Agent? Nach Seiner eigenen Einschätzung maß Er innerhalb Seiner 
eigenen Substanz die Breite und Länge eines kreisförmigen Raums ab, der frei gemacht werden 
sollte und in dem die oben genannten Welten platziert werden konnten; und von diesem Licht, 
das innerhalb des so abgemessenen Kreises enthalten war, komprimierte und faltete Er einen 
bestimmten Teil ... und dieses Licht hob Er höher, und so blieb ein Platz frei vom Urlicht. Aber 
dennoch blieb dieser Raum nicht völlig leer von diesem Licht; denn die Spuren des Urlichts 
blieben noch an dem Platz, wo Es selbst gewesen war; und sie wichen nicht davon zurück. Bevor 
die Emanationen ausströmten und erschaffene Dinge erschaffen wurden, war das Höchste Licht 
unendlich ausgedehnt und erfüllte das ganze Wo: nichts war, außer jenem ausgedehnten Licht, 
genannt AOR H’ AINSOPH, das Licht des Nicht-Endlichen. Als es dem Ausgedehnten in den Sinn 
kam, Welten erschaffen zu wollen und durch Ausströmen Emanationen hervorzubringen und als 
Licht die Vollkommenheit Seiner aktiven Kräfte und Seiner Aspekte und Eigenschaften 
auszustrahlen, die die treibende Ursache für die Erschaffung der Welten war; dann wich dieses 
Licht, in gewissem Maße komprimiert, in alle Richtungen von einem bestimmten zentralen Punkt 
zurück und zog sich auf allen Seiten davon zurück, und so blieb ein gewisses Vakuum zurück, 
genannt leerer Raum, dessen Umfang überall gleich weit von dem Punkt entfernt war, der genau 
in der Mitte des Raums lag ... ein gewisser leerer Ort und Raum im Mittleren Unendlichen: ein 
bestimmtes Wo wurde dadurch gebildet, wo Emanationen SEIN konnten, und das Geschaffene, 
das Gestaltete und das Erschaffene. Diese Welt der Umhüllung, dieser kreisförmige leere Raum, 
in dem die Überreste des zurückgezogenen Lichts des Unendlichen noch verblieben sind, ist das 
innerste Gewand, das Seiner Substanz am nächsten ist; und ihm gehört der Name AOR PENAI-
AL, Licht des Antlitzes Gottes. Ein Zwischenraum umgibt diesen großen Kreis, der zwischen dem 
Licht der Substanz selbst, das den Kreis von außen umgibt, und der Substanz, die im Kreis 
enthalten ist, gebildet wird. Dies wird PRACHT ÜBERTRIFFT, im Gegensatz zu Einfacher Pracht. 
Dieses Licht „der Überreste des Gewandes“ soll, relativ zu dem der Überreste der Substanz, wie 
ein Punkt im Mittelpunkt eines Kreises sein. Dieses Licht, ein Punkt im Zentrum des Großen 
Lichts, wird Auir, Äther oder Raum genannt. Dieser Äther ist etwas gröber als das Licht – nicht so 
subtil – obwohl nicht mit den Sinnen wahrnehmbar – wird als der Uräther bezeichnet – dehnt 
sich überall aus; Philosophen nennen ihn die Seele der Welt. Das Licht, das so von der Gottheit 
ausgestrahlt wird, kann nicht als von ihr getrennt oder verschieden bezeichnet werden. „Es 
strahlt von ihr aus, und doch bleibt alles vollkommene Einheit …“ Die Sephiroth, manchmal die 
Personen der Gottheit genannt, sind ihre Strahlen, durch die sie sich am vollkommensten 
manifestieren kann. Die Einleitung zum Buch SOHAR sagt:  



Die erste Kompression wurde bewirkt, damit das Urlicht emporgehoben und ein Raum frei wird. 
Die zweite Kompression trat auf, als die verbleibenden Reste des entfernten Lichts zu Punkten 
komprimiert wurden; und diese Kompression wurde durch das Gefühl der Freude bewirkt; die 
Gottheit freute sich, wie bereits gesagt wurde, wegen ihres Heiligen Volkes, das danach ins 
Leben gerufen wurde. und diese Freude war heftig und verursachte eine Erregung und  
Erheiterung in der Gottheit, so dass sie in ihrer Freude hervorströmte; und aus dieser Erregung 
wurde eine abstrakte Urteilskraft erzeugt, die eine Sammlung der Buchstaben ist, die von den 
Punkten der Lichtspuren erzeugt wurden, die innerhalb des Kreises zurückgeblieben sind. Denn 
er schreibt die endlichen Ausdrücke oder begrenzten Manifestationen seiner selbst in einzelnen 
Buchstaben in das Buch. So wie Wasser oder Feuer, so hieß es, wenn es vom Wind angeweht 
wird, es gewöhnlich stark bewegt wird und mit Blitzen wie Blitze, die die Augen treffen und hin 
und her leuchten und funkeln, so wurde der Unendliche in sich selbst bewegt und leuchtete und 
funkelte in diesem Kreis, vom Mittelpunkt nach außen und wieder zum Mittelpunkt: und diese 
Erregung nennen wir Hochgefühl; und aus diesem Hochgefühl, das in ihm selbst unterschiedlich 
aufgeteilt war, entstand die Kraft, die Gestaltung der Buchstaben zu bestimmen. Aus diesem 
Hochgefühl, so wurde auch gesagt, entstand die Bestimmung der Formen, durch welche 
Bestimmung der Unendliche sie in sich selbst bestimmte, als ob er sagen würde: „Lasst diese 
Sphäre der bestimmte Ort sein, an dem alle Welten erschaffen werden!“ Indem er strahlte und 
funkelte, bewirkte er die Punkte, sodass ihr Funkeln die Augen wie Blitze traf. Dann kombinierte 
Er die einzelnen Punkte auf verschiedene Weise, bis Buchstaben daraus geformt waren, in der 
Ähnlichkeit und dem Bild jener, mit denen DER GESEGNETE die Beschlüsse Seiner Weisheit 
dargelegt hatte. Es ist nicht möglich, ein Verständnis der Erschaffung des Menschen zu 
erlangen, außer durch das Mysterium der Buchstaben; und in diesen Welten des Unendlichen 
gibt es nichts außer den Buchstaben des Alphabets und ihren Kombinationen. Alle Welten sind 
Buchstaben und Namen; aber Er, der der Autor von allem ist, hat keinen Namen. Diese Welt der 
Hülle [oder des Gewandes – vestimenti], [das heißt, der kreisförmige leere Raum, in dem die 
Überreste des entfernten Lichts des Unendlichen nach der ersten Kontraktion und Kompression 
noch vorhanden sind], ist die innerste Hülle, die Seiner Substanz am nächsten ist; und zu dieser 
Hülle gehört der allgemeine Name AUR PENIAL, Licht des Antlitzes Gottes: unter dem wir das 
Licht der Substanz verstehen sollen. Und nachdem diese Bedeckung angebracht war, zog Er sie 
zusammen, um den unteren Teil anzuheben; ... und dies ist die dritte Zusammenziehung; und 
auf diese Weise machte Er einen Raum frei für die Welten, die nicht die Fähigkeit hatten, das 
große Licht der Bedeckung zu nutzen, deren Ende so klar und ausgezeichnet war wie ihr Anfang. 
Und so [durch das Anheben der unteren Hälfte und der Hälfte der Buchstaben] werden das 
Männliche und das Weibliche geschaffen, das heißt, das Vordere und das Hintere haften 
aneinander. Der durch dieses Zurückziehen entstandene freie Raum wird AUIR KADMON 
genannt, der URSPRÜNGLICHE RAUM: denn es war der erste aller Räume; auch war es nicht 
zulässig, ihn Bedeckung zu nennen, die AUR PENI-BAL ist, das Licht des Antlitzes Gottes. Die 
Spuren des Lichts des Gewandes blieben noch dort. Und diese Welt des Gewandes hat einen 
Namen, der alle Dinge einschließt, nämlich den Namen IHUH. Bevor die Welt des leeren 
Raumes erschaffen wurde, war ER und Sein Name und sie allein; das heißt, AINSOPH und Sein 
Gewand. Der EMECH HAMMELECH sagt erneut: Die untere Hälfte des Gewandes [durch die 
dritte Zurückziehung] wurde vom Licht des Gewandes freigelassen. Aber die Spuren dieses 
Lichtes blieben an der so frei gewordenen Stelle ... und dieses Gewand wird SHEKINAH genannt, 
der innewohnende Gott; das heißt, der Ort, an dem hy Yöd He, der vordere [oder männliche], 
und hw Vav He, der hintere [oder weibliche], Buchstabenkombinationen wohnten. Dieser leere 
Raum war quadratisch und wird der Urraum genannt; und in der Kabbala wird es Auira Kadmah 
oder Rasimu Ailah genannt, der Urraum oder das erhabene Überbleibsel.  



Es ist das Überbleibsel des Lichts des Gewandes, mit dem etwas von dem Überbleibsel der  
Ursubstanz vermischt ist. Es wird Uräther genannt, aber nicht leerer Raum ... Das Licht des 
Überbleibsels bleibt noch an dem Platz, den es einnahm, und haftet dort, wie etwas Spirituelles, 
von äußerster Dünnheit. In diesem Äther sind zwei Lichter; das heißt, das Licht der SUBSTANZ, 
das entfernt wurde, und das des Gewandes. Es gibt einen großen Unterschied zwischen den 
beiden; denn das des Überbleibsels des 

Gewandes ist im Verhältnis zu dem des Überbleibsels der Substanz wie 

ein Punkt im Mittelpunkt eines Kreises. Und da der einzig angemessene 

Name für das Licht der Überreste von Ainsoph AUR, Licht, ist, 

konnte das Licht der Überreste des Gewandes nicht 

mit diesem Namen bezeichnet werden; und so bezeichnen wir es als einen Punkt, nämlich Yōd [' 
oder 

y], was jener Punkt im Zentrum des Lichts ist ... und dieses Licht, 

ein Punkt im Zentrum des Großen Lichts, wird Auir, Äther oder 

Raum genannt. 

Dieser Äther ist etwas gröber als das Licht ... nicht so 

fein, obwohl nicht mit den Sinnen wahrnehmbar ... wird als der Uräther bezeichnet ... erstreckt 
sich überallhin; daher nennen ihn die Philosophen 

die Seele der Welt ... Licht ist sichtbar, obwohl nicht wahrnehmbar. 

Dieser Äther ist weder wahrnehmbar noch sichtbar. 

Die Einleitung zum Buch Sohar fährt im Abschnitt 

des Buchstabens Yōd usw. fort: 

Welten konnten in diesem Uräther nicht erschaffen werden, 

wegen seiner extremen Dünnheit und des Übermaßes an Licht; und auch, weil darin blieb der 
Lebensgeist der Spur des Lichts Ainsoph und der der Spur des Lichts des Gewandes, wodurch 
eine solche Manifestation verhindert wurde. Deshalb wies ER den Buchstaben Yōd an, da er 
nicht so strahlend wie der Uräther war, herabzusteigen und das im Uräther verbleibende Licht 
anzunehmen und mit jener Spur, die die Manifestation so behinderte, nach oben 
zurückzukehren, was Yōd tat. Er stieg fünfmal hinab, um den Lebensgeist der Spur des Lichts 
Ainsoph und die Spur des Lichts und des Lebensgeistes des Gewandes aus der Sphäre der 
Pracht zu entfernen, um daraus ADAM zu machen, genannt KADMON. Und durch seine 
Rückkehr wird die Manifestation im Raum darunter bewirkt, und eine Spur der erhabenen 
Brillanz bleibt dort, die als sphärische Form existiert und im Sohar einfach Tehiru, das heißt 
Pracht, genannt wird, und die als die erste Materie bezeichnet wird. . . es ist sozusagen Dampf 
und sozusagen Rauch. Und wie Rauch formlos ist, nicht unter einer festen, bestimmten Form 
zusammengefasst, so ist diese Sphäre ein formloses Etwas, da es etwas zu sein scheint, das 
kugelförmig ist und dennoch nicht begrenzt ist. Während der Buchstabe Yōd an der Shekinah 
haftete, haftete ihm das Licht der Shekinah an, obwohl sein Licht nicht so groß war wie das der 
Shekinah. Aber als er herabstieg, ließ er sein eigenes Licht unten zurück, und die Pracht bestand 
daraus. Danach blieb in Yōd nur noch eine Spur dieses Lichts zurück, da er nicht wieder zur 



Shekinah aufsteigen und an ihr haften konnte. Deshalb wies der Heilige und Gesegnete den 
Buchstaben He [h, den weiblichen Buchstaben] an, Yōd von ihrem Licht zu unterrichten; und 
sandte ihn aus, um herabzusteigen und mit jenem Licht in der oben genannten Pracht zu teilen 
… und als er wieder in die Sphäre der Pracht herabstieg, verbreitete er dort das Licht, das ihm 
durch den Buchstaben He mitgeteilt wurde. Und als er wieder aufstieg, hinterließ er das 
produktive Licht des Buchstabens He, und daraus wurde eine weitere Sphäre innerhalb der 
Sphäre der Pracht gebildet; diese kleinere Sphäre wird im Sohar KETHER AILAH, CORONA 
SUMMA, die höchste Krone, und auch ATIKA DE ATIKIM, Antiquus Antiquum, der Alte der Alten, 
und sogar AIUT H’ AIUT, Causa Causarum, die Ursache der Ursachen, genannt. Aber die Krone 
ist sehr viel kleiner als die Sphäre der Pracht, so dass innerhalb letzterer noch ein riesiger 
unbesetzter Platz und Raum übrig bleibt. Das BETH ALOHIM sagt: Bevor der Unendliche Gott, 
das Höchste und Erste Gut, objektiv in sich selbst eine besondere Vorstellung formte, die 
eindeutig, begrenzt und Gegenstand der Intellektualisierung war, und einer intellektuellen 
Vorstellung und einem intellektuellen Bild Form und Gestalt gab. ER war allein, ohne Gefährten, 
ohne Form oder Ähnlichkeit, völlig ohne Ideal oder Gestalt ... Es ist verboten, aus Ihm irgendeine 
Gestalt zu machen, durch irgendein Bild in der Welt, weder durch den Buchstaben He noch 
durch den Buchstaben Yōd, noch durch irgendeinen anderen Buchstaben oder Punkt in der 
Welt. Aber nachdem Er diese Idee, die besondere Vorstellung, begrenzt und verständlich, die die 
Zehn Zählungen sind, des Übertragungsmediums Adam Kadmon, des Ur- oder Höchsten 
Menschen, geformt hatte, stieg Er durch dieses Medium herab und kann durch diese Idee mit 
dem Namen IHUH bezeichnet werden, und so haben die geschaffenen Dinge Kenntnis von Ihm, 
durch Sein richtiges Bild. Wehe dem, der Gott einer beliebigen Art oder Eigenschaft gleicht, 
selbst wenn es eine seiner eigenen wäre; und noch mehr, wenn er ihn den Menschensöhnen 
gleicht, deren Elemente irdisch sind und daher verzehrt werden und untergehen! Es kann keine 
Vorstellung von ihm geben, außer insoweit er sich manifestiert, indem er durch und mit einer 
Eigenschaft Herrschaft ausübt … Davon abgesehen kann es keine Eigenschaft, Vorstellung oder 
Ideal von ihm geben. Er ist nur mit dem Meer vergleichbar, das ein großes Reservoir füllt, 
beispielsweise sein Bett in der Erde; wobei es sich eine gewisse Wölbung schafft, sodass wir 
dadurch beginnen können, die Dimensionen des Meeres selbst zu berechnen. Beispielsweise ist 
die Quelle und der Ursprung des Ozeans ein Etwas, das eins ist. Wenn aus dieser Quelle oder 
diesem Quell ein bestimmter Brunnen entspringt, der dem Raum entspricht, den das Meer in 
diesem halbkugelförmigen Reservoir einnimmt, wie es der Buchstabe Yōd ist, dann ist die Quelle 
des Quells gewissermaßen die erste und die Quelle, die daraus hervorfließt, die zweite. Dann 
lässt man dort ein großes Reservoir errichten, wie durch Ausgrabung, und lasst dieses den 
Ozean nennen, und wir haben das dritte Ding, ein Gefäß [Vas]. Nun lasst dieses große Reservoir 
in sieben Flussbetten unterteilt werden, das heißt in sieben längliche Reservoirs, sodass aus 
diesem Ozean das Wasser in sieben Flüssen hervorfließen kann; und die Quelle, der Brunnen 
und der Ozean ergeben somit insgesamt zehn. Die Ursache der Ursachen machte zehn 
Nummerierungen und nannte die Quelle des Quells KETHER, Corona, die Krone, in der die Idee 
der Zirkularität ist beteiligt, denn es gibt kein Ende für den Ausfluss des Lichts; und deshalb 
nannte Er dies, wie sich selbst, endlos; denn auch dies hat, wie Er, keine Ähnlichkeit oder 
Gestalt, noch hat es irgendein Gefäß oder Gefäß, in dem es enthalten sein könnte, oder durch 
das man irgendeine mögliche Kenntnis davon erlangen könnte. Nachdem Er so die Krone 
geformt hatte, schuf Er ein gewisses kleineres Gefäß, den Buchstaben Yōd, und füllte es aus 
dieser Quelle; und dies wird „Die Quelle, die vor Weisheit sprudelt“ genannt, und, in dieser 
manifestiert, nannte Er sich WEISE, und das Gefäß nannte Er HAKEMAH, Weisheit, Sapientia. 
Dann schuf Er auch ein großes Reservoir, das Er den Ozean nannte; und ihm gab Er den Namen 
BINAH, Verständnis, Intelligentia.  



Darin charakterisierte Er sich selbst als intelligent oder Begreifender. ER ist in der Tat der Absolut 
Weise und Intelligente, aber Hakemah ist nicht die Absolute Weisheit von sich aus, sondern ist 
weise durch Bina, der sich selbst davon füllt, und wenn diese Versorgung davon genommen 
würde, wäre er trocken und unintelligent. Und daraufhin werden sieben kostbare Gefäße, denen 
die folgenden Namen gegeben werden: GEDULAH, Großartigkeit oder Güte [oder KHASED, 
Gnade]; GEBURAH, Strenge, Härte oder Strenge; TEPHARETH; Schönheit; NETSAKH, Sieg; HŌD, 
Ruhm; YESOD, Fundament oder Basis; und MALAKOTH, Herrschaft, Regentschaft, Königlichkeit, 
Herrschaft oder Macht. Und in GEDULAH nahm er den Charakter des _Großen_ und Gütigen an; 
in GEBURAH den des Strengen; in TEPHARETH den des Schönen; in NETSAKH den des 
Überwindens; in HŌD, von UNSEREM GLORREICHEN URHEBER; in YESOD, von Gerecht, von 
Yesod werden alle Gefäße und Welten aufrecht erhalten; und in MALAKOTH hat er sich selbst 
den Titel des Königs verliehen. Diese Nummerierungen oder Sephiroth werden in der Kabbala als 
ursprünglich ineinander enthalten angesehen; das heißt, Kether enthielt die neun anderen,  
Hakemah enthielt Binah und Binah enthielt die letzten sieben. Denn alle Dinge, sagt der 
Kommentar von Rabbi Jizchak Lorja, bestehen oder befinden sich in Binah und sind in Binah 
enthalten, und es projiziert sie und sendet sie nach unten, Art für Art, in die verschiedenen 
Welten der Emanation, Schöpfung, Bildung und Herstellung; all dies ist von dem abgeleitet, was 
über ihnen ist, und wird als deren Ausflüsse bezeichnet; denn von der Kraft, die ihr Zustand dort 
war, steigen sie in die Wirklichkeit herab. In der EINLEITUNG heißt es: An vielen Stellen im Sohar 
wird gesagt, dass alle Dinge, die entstehen oder erschaffen werden, ihre Wurzel oben haben. 
Daher haben auch die Zehn Sephiroth ihre Wurzel oben, in der Welt des Gewandes, mit SEINER 
eigentlichen Substanz. Und AINSOPH war sich vor ihrer tatsächlichen Existenz aller Grade und 
Verkörperungen, die unmanifestiert in Ihm enthalten waren, voll bewusst und schätzte sie, was 
die Essenz jeder einzelnen und ihre damalige Herrschaft in ihrer Kraft betraf … Als Er zur  
Sephirah der Verkörperung Malakoth kam, die Er damals in sich verborgen hielt, schloss Er in 
sich, dass darin Welten geschaffen werden sollten; da die Skala der ersten neun Sephiroth so 
beschaffen war, dass es weder angemessen noch notwendig war, Welten aus ihnen zu schaffen; 
denn alle Eigenschaften dieser neun höheren Sephiroth konnten Ihm selbst zugeschrieben 
werden, selbst wenn Er niemals nach außen wirken sollte; aber Malakoth, das Reich oder 
Herrschaft ist, könnte Ihm nicht zugeschrieben werden, es sei denn, Er herrschte über andere 
Existenzen; von dort aus erschuf Er alle Welten in die Wirklichkeit. Es gibt zehn dieser Kreise. Sie 
entstanden durch Punkte und weiteten sich kreisförmig aus. Zehn Kreise, unter dem Mysterium 
der zehn Sephiroth, und zwischen ihnen zehn Räume; woraus ersichtlich ist, dass die Sphäre der 
Pracht im Zentrum des Raumes Malakoth des Ersten Okkulten Adam liegt. Der Erste Adam in 
den zehn Kreisen über der Pracht wird der Erste Okkulte Adam genannt; und in jedem dieser 
Räume werden viele tausend Welten gebildet. Der Erste Adam ist in den Uräther verwickelt und 
ist das Analogon der Welt Binah. Die Einleitung wiederholt erneut den ersten und zweiten 
Abstieg von Yōd in den frei gewordenen Raum, um das Licht dort weniger groß und subtil zu 
machen; die Konstitution des Tehiru, Glanz, aus dem Licht, das er dort hinterlassen hat; die 
Übermittlung des Lichts an ihn durch den weiblichen Buchstaben He; die Emission dieses Lichts 
durch ihn innerhalb der Sphäre des Glanzes und die Bildung desselben innerhalb der Sphäre 
„einer bestimmten Sphäre, die die Höchste Krone genannt wird“, Corona Summa, KETHER, „in 
der alle übrigen Zahlen in ihrer Kraft enthalten waren, so dass sie nicht davon unterscheidbar 
waren. Genau wie im Menschen die vier Elemente existieren, in ihrer Kraft spezifisch nicht 
unterscheidbar, so waren in dieser Corona alle zehn Zahlen in ihrer Kraft spezifisch nicht 
unterscheidbar.“ Diese Krone, es ist hinzugefügt, wurde nach der Wiederherstellung „Die 
Ursache der Ursachen“ und „Der Alte der Alten“ genannt. Der Punkt, Kether, fügt die Einleitung 
hinzu, war die Gesamtheit aller Zehn … als er zuerst ausströmte, bestand er aus allen Zehn;  



und das Licht, das vom Emanativprinzip ausging, strömte gleichzeitig in ihn hinein und erblickte 
die beiden Universalien [das heißt die Einheiten, aus denen die Mannigfaltigkeit fließt; wie zum 
Beispiel die Idee der Menschheit als Einheit innerhalb der Gottheit, aus der die Individuen 
fließen sollten], das Gefäß oder den Behälter, der dieses eingespeiste Licht enthielt, und das 
Licht selbst in ihm. Und dieses Licht ist die Substanz des Punktes Kether; denn der WILLE Gottes 
ist die Seele aller Dinge, die sind. Das ainsophische Licht, so hieß es, war in jede Richtung 
unendlich und ohne Ende oder Grenze. Um zu verhindern, dass es in den quasi leeren Raum 
fließt und ihn wieder füllt, der von einer unendlich geringeren Pracht eingenommen wird, war 
eine Trennwand zwischen der größeren und der geringeren Pracht notwendig. Diese Trennwand, 
die Grenze der Sphäre der Pracht und eine ähnliche, die die Sphäre Kether begrenzt, wurden 
Gefäße oder Behälter genannt, die das Licht der Sphäre enthalten, einschließen und in sich 
einschließen. Stellen Sie sich ein Meer aus klarem Wasser vor und in dessen Mitte eine 
kugelförmige Masse aus dichteren und dunkleren Wasser. Die äußere Oberfläche dieser Sphäre 
oder ihre Grenzen in jeder Hinsicht sind das Gefäß, das sie enthält. Die Kabbala betrachtet die 
Gefäße als „von Natur aus etwas undurchsichtig und nicht so strahlend wie das Licht, das sie 
einschließen“. Das enthaltene Licht ist die Seele der Gefäße und ist in ihnen aktiv, wie die 
menschliche Seele im menschlichen Körper. Das Licht des Emanativprinzips [Ainsoph] wohnt 
den Gefäßen inne, als ihr Leben, ihr inneres Licht und ihre Seele ... Kether strahlte mit seiner 
Substanz gleichzeitig als Substanz und Gefäß aus, in gleicher Weise, wie die Flamme mit der 
glühenden Kohle verbunden ist und wie die Seele den Körper durchdringt und sich in ihm 
befindet. Alle Numerierungen waren potenziell darin enthalten. Und diese Potentialität wird 
folgendermaßen erklärt: Wenn eine Frau schwanger wird, wird sofort eine Seele in den Embryo 
geschickt, der zum Kind werden soll, in dieser Seele sind dann potenziell alle Glieder und Adern 
des Körpers, die später, aus dieser Kraft der Seele, im menschlichen Körper des Kindes 
entstehen, das geboren werden wird. Dann befahl die Weisheit Gottes, dass diese 
Numerierungen potenziell in Kether, sollte von der Potentialität in die Aktualität gebracht 
werden, damit Welten bestehen könnten; und ER wies Yōd an, wieder herabzusteigen, in Kether 
einzutreten und darin zu leuchten und dann wieder aufzusteigen: was so geschah. Durch diese 
Erleuchtung und diesen Wiederaufstieg wurden alle anderen Zahlen, potenziell in Kether, 
manifestiert und enthüllt; aber sie blieben weiterhin zusammengepresst und blieben in einem 
Kreis in Kether. Als Gott die anderen Emanationen oder Zahlen aus Kether hervorbringen wollte, 
wird hinzugefügt, schickte ER Yōd wieder hinunter, in den oberen Teil von Kether, wobei die eine 
Hälfte von ihm außerhalb blieb und die andere Hälfte in die Sphäre von Kether eindrang. Dann 
sandte ER den Buchstaben Vav in die Pracht, um sein Licht auf Yōd auszugießen: und so empfing 
Yōd Licht von Vav und richtete dadurch sein Antlitz so, dass es Hakemah, das noch in Kether 
verblieben war, erleuchten und ihm außerordentlich große Energie verleihen sollte; und gab ihm 
so die Fähigkeit, von dort hervorzugehen; und dass es alle anderen acht Zählungen, die bis dahin 
in Kether waren, in sich sammeln und enthalten und dort offenbaren konnte. Die Sphäre von 
Kether öffnete sich und Hakemah trat daraus hervor, um unterhalb von Kether zu bleiben und 
alle anderen Zählungen in sich zu enthalten. Durch einen ähnlichen Vorgang trat Binah, das 
innerhalb von Hakemah durch ein zweites Yōd beleuchtet wurde, „aus Hakemah hervor und 
hatte in sich die sieben niedrigeren Zählungen.“ Und da das Gefäß von Binah ausgezeichnet war 
und mit Strahlen in der Farbe von Saphiren funkelte und fast dieselbe Farbe wie das Gefäß von 
Hakemah hatte, dass es kaum einen Unterschied zwischen ihnen gab, blieb es nicht ruhig unter 
Hakemah, sondern erhob sich und stellte sich auf seine linke Seite. Und weil das Licht von oben 
in Hülle und Fülle in das Gefäß von Hakemah strömte und sich dort sammelte, in einem so 
großen Ausmaß, dass es überlief und funkelnd außerhalb des Gefäßes entwich und, nach links 
abfließend, dem Gefäß von Binah Kraft und Zunahme verlieh. ...  



Denn Binah ist weiblich. ... Binah erlangte daher durch diese Energie, die von der linken Seite 
von Hakemah in sie hineinfloss, aufgrund des zweiten Yōd eine solche Kraft und Macht, dass sie 
die sieben verbleibenden Gefäße, die in ihr enthalten waren, über sich hinaus projizieren und sie 
so alle kontinuierlich, eines nach dem anderen, ausstoßen konnte … alle miteinander verbunden 
und verknüpft, wie die Glieder einer Kette. Zuerst gingen drei Punkte hervor, einer unter dem 
anderen; Kether, Hakemah und Binah; und bis jetzt gab es keine Kopulation. Aber danach  
änderten sich die Positionen von Hakemah und Binah, so dass sie Seite an Seite waren, 
während Kether über ihnen verblieb; und dann kam es zur Verbindung von Männlich und 
Weiblich, ABA und IMMA, Vater und Mutter, als Punkte. ER, von dem alles hervorging, schuf 
Adam Kadmon, bestehend aus allen Welten, so dass in ihm etwas von denen oben und etwas 
von denen unten war. Daher war in Ihm NEPHESCH [PSYCHE, anima infima, der niedrigste 
spirituelle Teil des Menschen, Seele], aus der Welt ASIAH, die ein Buchstabe He des 
Tetragrammatons ist; RUACH [SPIRITUS, anima media, der nächsthöhere spirituelle Teil oder 
Geist], aus der Welt YEZIRAH, die das Vav des Tetragrammatons ist; NESCHAMAH [der höchste 
spirituelle Teil, mens oder anima superior], aus der Welt BRIAH, die der andere Buchstabe He 
ist; und NESCHAMAH LENESCHAMAH, aus der Welt ATSILUTH, die das YŌD des 
Tetragrammatons ist. Und diese Buchstaben [die Sephiroth] wurden von der sphärischen Form 
in die Form einer Person geändert, deren Symbol die Waage ist, die männlich und weiblich ist ... 
Hakemah auf der einen Seite, Binah auf der anderen und Kether über ihnen: und so Gedulah auf 
der einen Seite, Geburah auf der anderen und Tephareth unter ihnen. Im Buch Omschim heißt 
es: Einige meinen, dass die zehn Sephiroth einander in zehn Stufen folgten, einer über dem 
anderen, in regelmäßiger Abstufung, einer mit dem anderen in direkter Linie verbunden, vom 
Höchsten zum Niedrigsten. Andere meinen, sie entsprangen in drei parallelen Linien, eine auf 
der rechten Seite, eine auf der linken Seite und eine in der Mitte; so dass, beginnend mit der 
höchsten und weiter zur niedrigsten, Hakemah, Khased [oder Gedulah] und Netsach 
übereinander in einer senkrechten Linie auf der rechten Seite liegen; Binah, Geburah und Hōd 
auf der linken Seite; und Kether, Tephareth, Yesod und Malakoth in der Mitte: und viele meinen, 
alle zehn stünden in Kreisen, einer in dem anderen, und alle homozentrisch. Es ist auch zu 
beachten, dass die Sephiroth-Tabellen noch eine weitere Nummerierung enthalten, die 
manchmal auch Sephirah genannt wird und Daath, Erkenntnis, genannt wird. Sie befindet sich in 
der Mitte, unter Hakemah und Binah, und ist das Ergebnis der Verbindung dieser beiden. Adam 
Kadmon, der Idee des Universums, weist die Kabbala eine menschliche Form zu. Dabei ist 
Kether der Schädel, Hakemah und Binah die beiden Hirnlappen, Gedulah und Geburah die 
beiden Arme, Tephareth der Rumpf, Netsach und Hōd die Schenkel, Yesod das männliche Organ 
und Malkuth das weibliche Organ der Zeugung. Yōd ist Hakemah und He Binah; Vav ist Tephareth 
und das letzte He ist Malkuth. Das Ganze, sagen die Bücher Mysterii oder der Verborgenheit, 
wird folgendermaßen zusammengefasst: Die Absicht des gesegneten Gottes war es, 
Nachahmungen zu bilden, um das Licht zu verringern. Deshalb errichtete ER in Macroprosopos 
Adam Kadmon oder Arik Anpin drei Köpfe. Der erste wird genannt: „Der Kopf, von dem es keine 
Erkenntnis gibt“; der zweite: „Der Kopf dessen, was nicht existiert“; und der dritte: „Der wahre 
Kopf von Macroprosopos“; und diese drei sind Corona, Sapientia und Informatio, Kether, 
Hakemah und Binah, die in der Corona der Welt der Emanation oder in Macroprosopos 
existieren; und diese drei werden im Sohar ATIKA KADISCHA, Senex Sanctissimus, der Heiligste 
Alte, genannt. Aber die sieben niederen Könige des ersten Adam werden „Der Alte der Tage“ 
genannt; und dieser Alte der Tage ist der innere Teil oder die Seele von Macroprosopos. Der 
menschliche Geist hat sich nie mehr angestrengt, den Prozess der Schöpfung und der göttlichen 
Manifestation zu verstehen und sich zu erklären und gleichzeitig seine Gedanken vor allen außer 
den Eingeweihten zu verbergen, als in der Kabbala. Daher erscheint vieles davon zunächst wie 
Fachjargon.  



Macroprosopos oder Adam Kadmon ist, wie wir gesagt haben, die Idee oder das intellektuelle 
Aggregat des gesamten Universums, das in der manifestierten Gottheit eingeschlossen und 
enthalten ist, die selbst jedoch unmanifestiert im Absoluten enthalten ist. Der Kopf, Kether, „von 
dem es keine Erkenntnis gibt“, ist der Wille der Gottheit oder die Gottheit als Wille. Hakemah, 
der Kopf „von dem, was nicht existiert“, ist die generative Kraft, Gedanken zu erzeugen oder 
hervorzubringen; doch in der Gottheit, nicht in Aktion und daher nicht existent. Binah, „der 
eigentliche oder tatsächliche Kopf“ von Macroprosopos, ist die produktive intellektuelle 
Fähigkeit, die, von Hakemah befruchtet, den Gedanken hervorbringen soll. Dieser Gedanke ist 
Daath; oder vielmehr, das Ergebnis ist Intellekt, Denken; die Einheit, deren Gedanken die 
vielfältigen Ausflüsse sind. Dies kann durch einen Vergleich veranschaulicht werden. Schmerz 
ist im Menschen ein Gefühl oder eine Empfindung. Er muss hervorgebracht werden. Um ihn 
hervorzubringen, muss nicht nur die Fähigkeit in den Nerven vorhanden sein, ihn 
hervorzubringen, sondern auch die Kraft, ihn mittels dieser Fähigkeit hervorzubringen. Diese 
generative Kraft, die passive Fähigkeit, die hervorbringt, und der hervorgebrachte Schmerz sind 
wie Hakemah, Binah und Daath. Die vier Welten oder Universalien, Aziluth, Briah, Yetzirah und 
Asiah, der Emanation, der Schöpfung, der Formung und der Herstellung, sind ein weiteres 
Rätsel der Kabbala. Die ersten drei liegen vollständig innerhalb der Gottheit. Das erste ist das 
Universum, wie es potentiell in der Gottheit existiert, bestimmt und vorgestellt, aber noch völlig 
formlos und unentwickelt, außer insoweit es in seinen Emanationen enthalten ist. Das zweite ist 
das Universum in der Idee, deutlich innerhalb der Gottheit, aber nicht mit Formen ausgestattet; 
eine einfache Einheit. Das dritte ist dasselbe Universum in der Kraft in der Gottheit, 
unmanifestiert, aber mit Formen ausgestattet – die Idee entwickelte sich zu Mannigfaltigkeit und 
Individualität und Abfolge von Arten und Individuen; und die vierte ist die Potenzialität, die zur 
Wirklichkeit geworden ist, das Universum, das erschaffen wurde und so existiert, wie es für uns 
existiert. Die Sephiroth, sagt die Porta Coelorum, sind aufgrund ihres unendlichen Ausströmers, 
der sie verwendet, wie ein Arbeiter seine Werkzeuge verwendet, und der mit und durch sie  
arbeitet, die Ursache der Existenz von allem, was geschaffen, geformt und gestaltet wurde, und 
verwenden bei ihrer Produktion bestimmte Mittel. Aber diese gleichen Sephiroth, Personen und  
Lichter sind keine Geschöpfe an sich, sondern Ideen und Strahlen des UNENDLICHEN, das in 
verschiedenen Abstufungen so von der Höchsten Quelle herabstieg, dass es noch immer nicht 
von ihr getrennt werden kann; aber es wird durch sie auf die Produktion und Regierung aller 
Wesenheiten ausgedehnt und ist die einzige und vollkommene universelle Ursache von allem, 
obwohl es durch diese oder jene Sephiroth oder MODUS für diese oder jene Operation bestimmt 
wird. Gott hat alle Dinge durch seinen Intellekt und Willen und seine freie Bestimmung  
hervorgebracht. Er wollte sie durch die Vermittlung seiner Sephiroth und Personen hervorbringen 
..., wodurch Er in die Lage versetzt wird, sich am vollkommensten zu zeigen; und zwar umso 
vollkommener, indem er die Ursachen selbst und die Ursachen der Ursachen hervorbringt und 
nicht nur die niederträchtigeren Wirkungen. Gott brachte im ersten Ursprung alle übrigen 
Ursachen hervor. Denn da Er selbst ganz einfach Eins ist und aus Einem Einfachen Sein 
unmittelbar nur Eins hervorgehen kann, folgt daraus, dass aus der Ersten Höchsten Unendlichen 
Einheit gleichzeitig Alles und Eins hervorging. Eins, das heißt, insofern es aus der Einfachsten 
Einheit hervorgeht und Ihr gleicht; aber auch Alles, insofern es von jener vollkommenen 
Einzigartigkeit abweicht, die gemessen werden kann durch keine andere Einzigartigkeit, es 
wurde bis zu einem gewissen Grad vielfältig, obwohl immer noch absolut und vollkommen. 
Emanation, sagt derselbe, ist das Resultierende, das sich aus dem Nichtresultierenden zeigt, 
das Endliche aus dem Unendlichen, das Mannigfaltige und Zusammengesetzte aus dem 
vollkommen Einzelnen und Einfachen, Potentialität aus dem, was unendliche Kraft und 
Handlung ist, das Bewegliche aus dem, was ewig beständig ist;  



und daher in einer unvollkommeneren und abgeschwächteren Art als Seine Unendliche 
Vollkommenheit. Wie die Erste Ursache alle Dinge ist, in einer nichtresultierenden und 
unendlichen Art, so sind die Wesenheiten, die von Ihm ausgehen, die Ersten Ursachen, in einer 
resultierenden und endlichen Art. DIE NOTWENDIGE WESENHEIT, die aus sich selbst besteht, 
da sie nicht in das Mannigfaltige aufgespalten werden kann, wird doch gleichsam in den 
Ursachen vervielfältigt, in Bezug auf ihre Natur oder die ihnen zugewiesenen Wesenheiten, 
Gefäße und Öffnungen; wodurch die einzelne und unendliche Essenz, die in diesen Grenzen, 
Begrenzungen oder Äußerlichkeiten eingeschlossen oder erfasst ist, selbst eine bestimmte 
Dimension annimmt und durch die Mannigfaltigkeit dieser Hüllen selbst vielfältig wird. Wie der 
Mensch [die Einheit der Menschheit] ein Mikrokosmos ist, so ist Adam Kadmon ein 
Makrokosmos, der alle Ursachen der Ersten Ursache enthält. Wie der materielle Mensch das 
Ende und die Vollendung aller Schöpfung ist, so ist der göttliche Mensch deren Anfang. Wie der 
niedere Adam alle Dinge von allen erhält, so liefert der höhere Adam allen alle Dinge. Wie 
ersterer das Prinzip des reflektierten Lichts ist, so ist letzterer das Prinzip des direkten Lichts. 
Ersteres ist der Endpunkt des absteigenden Lichts; letzteres sein Endpunkt, das aufsteigende. 
So wie der niedere Mensch von der niedrigsten Materie bis zur ersten Ursache aufsteigt, so steigt 
der höhere Adam vom einfachen und unendlichen Akt bis zur niedrigsten und am meisten 
abgeschwächten Potenz herab. Das Ternäre ist die Rückführung der Dualität zur Einheit. Das 
Ternäre ist das Prinzip der Zahl, denn indem es das Binäre zur Einheit zurückbringt, gibt es ihm 
dieselbe Menge zurück, durch die es von der Einheit abgewichen war. Es ist die erste ungerade 
Zahl, die in sich die erste gerade Zahl und die Einheit enthält, die der Vater und die Mutter aller 
Zahlen sind; und es hat in sich den Anfang, die Mitte und das Ende. Nun, Adam Kadmon ging aus 
der absoluten Einheit hervor und ist daher selbst eine Einheit; aber er steigt auch herab und 
fließt nach unten in seine eigene Natur, und so ist die Dualität. Wieder kehrt er zur Einheit 
zurück, die er in sich selbst hat, und zum Höchsten, und so ist das Ternäre und das Quaternäre. 
Und deshalb hat der Wesentliche Name vier Buchstaben – drei verschiedene, und einer davon 
wird einmal wiederholt; denn der erste ist Er die Frau des Yōd und der zweite die Frau des Vav. 
Diese Medien, die die Erste Ursache manifestieren, die in Ihm selbst tief verborgen ist, sind die 
Sephiroth, die unmittelbar von dieser Ersten Ursache ausgehen und durch ihre Natur alle 
anderen hervorgebracht haben und kontrollieren. Diese Sephiroth wurden aus dem Einen Ersten 
und Einfachen hervorgebracht und manifestieren seine Unendliche Güte. Sie sind die Spiegel 
Seiner Wahrheit und die Analogien Seiner Höchsten Essenz, die Ideen Seiner Weisheit und die 
Darstellungen Seines Willens; die Gefäße seiner Potenz und die Instrumente, mit denen Er wirkt; 
die Schatzkammer Seiner Glückseligkeit, die Spender Seiner Güte, die Richter Seines 
Königreichs und die Sein Gesetz offenbaren; und schließlich die Bezeichnungen, Eigenschaften 
und Namen Dessen, der über allem steht und die Ursache von allem ist … die zehn Kategorien, 
in denen alle Dinge enthalten sind; die universellen Gattungen, die in sich alle Dinge  
einschließen und sie nach außen hin ausdrücken … die zweiten Ursachen, wodurch die erste 
Ursache alle Dinge bewirkt, erhält und regiert; die Strahlen der Göttlichkeit, wodurch alle Dinge 
erleuchtet und offenbart werden; die Formen und Ideen und Arten, aus denen alle Dinge 
hervorgehen; die Seelen und Kräfte, wodurch allen Dingen Wesen, Leben und Bewegung 
verliehen wird; der Maßstab der Zeiten, wodurch alle Dinge gemessen werden; die 
unkörperlichen Räume, die in sich das Universum fassen und einschließen; die himmlischen 
Monaden, auf die sich alle Mannigfaltigkeiten beziehen, und durch sie zu dem Einen und 
Einfachen; und schließlich die formalen Vollkommenheiten, die aus der Einen Eminenten 
Grenzenlosen Vollkommenheit hervorgehen und immer noch mit ihr verbunden sind, sind die 
Ursachen aller abhängigen Vollkommenheiten und erleuchten so die elementaren Intelligenzen, 
die nicht an Materie gebunden sind, und die intellektuellen Seelen und die himmlischen, 
elementaren und aus Elementen hervorgebrachten Körper.  



Die IDRA SUTA sagt: ER, der Heiligste Verborgene Älteste, trennt sich und wird immer mehr von 
allem getrennt, was ist; doch trennt ER sich auch nicht wirklich, denn alle Dinge stehen im 
Zusammenhang mit Ihn und ER mit Allem. ER ist Alles, was ist, der Heiligste Älteste von Allem, 
der Okkulte durch alle möglichen Okkultationen. Wenn ER Gestalt annimmt, bringt ER neun 
Lichter hervor, die von Ihm, von Seiner Gestaltgebung, hervorleuchten. Und diese Lichter 
strahlen von Ihm aus und geben Flammen ab, und gehen hervor und breiten sich nach allen 
Seiten aus; wie von einer erhabenen Lampe die Strahlen in alle Richtungen ausgestrahlt werden, 
und diese Strahlen, die so auseinanderlaufen, sind, wenn jemand, der sich nähert, sie 
wahrnimmt, nur eine einzige Lampe. Der Raum, in dem erschaffen werden soll, wird vom 
HEILIGSTEN ALTEN festgelegt und durch Sein Einströmen erleuchtet, das das Licht der Weisheit 
ist und der Anfang, aus dem die Manifestation fließt. Und ER hat die Gestalt von drei Köpfen, die 
nur ein Kopf sind; und diese drei werden in Microprosopos ausgedehnt, und aus ihnen leuchtet 
alles, was ist. Dann setzte diese Weisheit die Einsetzung in Form ein, wodurch das  
Unmanifestierte und Informierte manifestiert wurde, Form annahm und einen gewissen Ausfluss 
erzeugte. Wenn diese Weisheit auf diese Weise durch Ausströmen erweitert wird, dann wird sie 
„Vater der Väter“ genannt, da das gesamte Universum der Dinge in ihr enthalten und erfasst ist. 
Diese Weisheit ist das Prinzip aller Dinge, und in ihr finden sich Anfang und Ende. Das Buch des 
Abstrus, sagt die Siphra de Zeniutha, ist das, was das Gleichgewicht der Waage beschreibt. 
Bevor die Waage war, blickte kein Gesicht dem anderen zu. Und der Kommentar dazu sagt: Die 
Waagschalen der Waage werden als männlich und weiblich bezeichnet. In der spirituellen Welt 
sind Böse und Gut im Gleichgewicht, und es wird wiederhergestellt, wenn aus dem Bösen Gutes 
wird, bis alles gut ist. Auch diese andere Welt wird die Welt der Waage genannt. Denn wie sich in 
der Waage zwei Skalen befinden, eine auf jeder Seite, und der Balken und die Nadel zwischen 
ihnen, so sind auch in dieser Welt der Wiederherstellung die Nummerierungen als 
unterschiedliche Personen angeordnet. Denn Hakemah ist auf der rechten Seite, auf der Seite 
von Gedulah, und Binah auf der linken Seite, auf der Seite von Geburah; und Kether ist der 
Balken der Waage über ihnen in der Mitte. So ist Gedulah oder Khased auf der einen Seite und 
Geburah auf der anderen, und unter diesen Tephareth; und Netsach ist auf der einen Seite und 
Hōd auf der anderen, und unter diesen Yesōd. Die Höchste Krone, die das Urheiligste ist, das 
Verborgenste vom Verborgenen, wird innerhalb der okkulten Weisheit von beiden  
Geschlechtern, männlich und weiblich, geformt. Hakemah und Binah, die Mutter, die es 
befruchtet, sind quantitativ gleich. Weisheit und die Mutter des Intellekts gehen sofort hervor 
und wohnen zusammen; denn wenn die intellektuelle Kraft ausströmt, ist die produktive Quelle 
des Intellekts in Ihm enthalten. Bevor Adam Kadmon als Mann und Frau geformt wurde und der 
Zustand des Gleichgewichts herbeigeführt wurde, sahen sich Vater und Mutter nicht ins Gesicht; 
denn der Vater bezeichnet die vollkommenste Liebe und die Mutter die vollkommenste Strenge; 
und sie wandte ihr Gesicht ab. Es gibt kein Links [Weibliches], sagt der Idra Rabba, im Alten und 
Verborgenen; aber Seine Gesamtheit ist das Rechte [Männliche]. Die Gesamtheit der Dinge ist 
HUA, ER, und ER ist auf allen Seiten verborgen. Macroprosopos [Adam Kadmon] ist uns nicht so 
nahe, dass er in der ersten Person zu uns spricht; sondern wird in der dritten Person bezeichnet, 
HUA, ER. Über die Buchstaben heißt es: Yōd ist männlich, He ist weiblich, Vav ist beides. In Yōd 
[y] gibt es drei Yōds, die obere und die untere Spitze und Vav in der Mitte. Die obere Spitze 
bezeichnet den Höchsten Kether; Vav in der Mitte bezeichnet Hakemah; und die untere Spitze 
bezeichnet Binah. Die IDRA SUTA sagt: Das Universum wurde in männlicher und weiblicher 
Form erschaffen. Die Weisheit, schwanger mit allem, was ist, erstrahlte, als sie floss und 
hervorstrahlte, ganz in männlicher und weiblicher Form. Hakemah ist der Vater und Binah ist die 
Mutter; und so sind die beiden im Gleichgewicht als männlich und weiblich, und aus diesem 
Grund sind alle Dinge in männlicher und weiblicher Form beschaffen;  



Und wenn es nicht so wäre, würden sie nicht existieren. Dieses Prinzip, Hakemah, ist der 
Erzeuger aller Dinge; und Er und Binah vereinen sich, und sie leuchtet in Ihm. Wenn sie sich so 
vereinen, wird sie schwanger, und der Ausfluss ist Wahrheit. Yōd befruchtet den Buchstaben Er 
und zeugt einen Sohn; und sie, so schwanger, bringt hervor. Das Prinzip, das Vater genannt wird 
[das männliche oder generative Prinzip], ist in Yōd enthalten, das selbst von der Energie des 
Absoluten Heiligen herabfließt. Yōd ist der Anfang und das Ende aller Dinge, die sind. Der Strom, 
der hervorfließt, ist das Universum der Dinge, das immer wird und kein Ende hat. Und diese 
werdende Welt wird von Yōd erschaffen: denn Yōd umfasst zwei Buchstaben. Alle Dinge sind in 
Yōd enthalten; deshalb wird es der Vater von allem genannt. Alle Kategorien gehen von Hakemah 
aus; und in ihm sind alle Dinge enthalten, die nicht manifestiert sind; und die Gesamtheit aller 
Dinge oder die Einheit, in der die vielen sind und aus der alles fließt, ist der Heilige Name IHUH. 
Nach Ansicht der Kabbalisten sind alle Individuen in Arten enthalten, und alle Arten in 
Gattungen, und alle Einzelheiten in einem Universal, das eine Idee ist, die von allen 
Überlegungen zu Individuen abstrahiert ist; keine Gesamtheit von Individuen; sondern 
sozusagen ein Ens, Entität oder Wesen, ideal oder intellektuell, aber nichtsdestotrotz real; vor 
jedem Individuum, das sie alle enthält und aus dem sie alle nacheinander hervorgegangen sind. 
Wenn Sie damit unzufrieden sind, bedenken Sie, dass, vorausgesetzt, die Theorie ist richtig, 
dass alles ursprünglich in der Gottheit war und dass das Universum aus ihr hervorgegangen ist 
und nicht von ihr aus dem Nichts erschaffen wurde, die Idee des Universums, das in der Gottheit 
vor ihrem Ausfluss existierte, so real gewesen sein muss wie die Gottheit selbst. Die gesamte 
Menschheit oder Menschheit beispielsweise existierte damals in der Gottheit, nicht in 
Individuen unterteilt, sondern als Einheit, aus der die Mannigfaltigkeit fließen sollte. Alles 
Tatsächliche muss auch zuerst möglich gewesen sein, bevor es tatsächlich existierte; und diese 
Möglichkeit oder Potenzialität war für die Kabbalisten ein echtes Ens. Vor der Entwicklung des 
Universums musste es potenziell existieren, das Ganze mit all seinen Individuen, in einer 
einzigen Einheit eingeschlossen. Dies war die Idee oder der Plan des Universums; und dieser 
musste geformt werden. Er musste von der unendlichen Gottheit ausgehen und von ihr selbst 
sein, wenn auch nicht von ihrem wahren Selbst. Geburah, Strenge, die Sephirah, die Gedulah 
gegenüberliegt und mit ihr sexuell verbunden ist, um Tephareth, Harmonie und Schönheit, 
hervorzubringen, wird in der Kabbala auch „Urteil“ genannt, wobei dieser Begriff die Ideen der 
Begrenzung und Bedingtheit umfasst, was tatsächlich oft seine Hauptbedeutung zu sein 
scheint; während Güte ebenso oft als unendlich bezeichnet wird. So wird dunkel gelehrt, dass in 
allem, was ist, nicht nur das Endliche, sondern auch das Unendliche vorhanden ist; und dass 
die Strenge des strengen Gesetzes der Begrenzung, durch das alles unterhalb oder neben dem 
Unendlichen Absoluten begrenzt, eingegrenzt und bedingt ist, durch die Gnade gemildert und 
modifiziert wird, die es so lockert, dass das Unendliche, Unbegrenzte, Unbedingte auch überall 
vorhanden ist; und dass auf diese Weise die spirituelle und die materielle Natur im 
Gleichgewicht sind, das Gute überall das Böse ausbalanciert, das Licht überall im 
Gleichgewicht mit der Dunkelheit ist: woraus wiederum folgt, dass die spirituelle und die 
materielle Natur im Gleichgewicht sind, das Gute überall das Böse ausbalanciert, das Licht 
überall im Gleichgewicht mit der Dunkelheit ist: resultiert in der universellen Harmonie der 
Dinge. In dem leeren Raum, der für die Schöpfung geschaffen wurde, blieb schließlich eine 
schwache Spur oder Spur von ainsophischem Licht, dem Licht der Substanz des Unendlichen. 
Der Mensch ist somit sowohl menschlich als auch göttlich: und die scheinbaren Antagonismen 
in seiner Natur sind ein echtes Gleichgewicht, wenn er es will, wird es so sein; woraus die 
Harmonie nicht nur von Leben und Handeln, sondern auch von Tugend und Vollkommenheit 
resultiert. Um die kabbalistische Idee der Sephiroth zu verstehen, muss man bedenken, dass sie 
nicht nur der Welt der Emanation, Aziluth, sondern auch jeder der anderen Welten, Briah, Jezirah 
und Asiah, zugewiesen wurden. Sie waren nicht nur Attribute der unmanifestierten Gottheit, 



nicht nur Er selbst in Begrenzung, sondern Seine tatsächlichen Manifestationen oder Seine 
Eigenschaften, die als Modi sichtbar wurden; und sie waren auch Eigenschaften der universellen 
Natur – spirituell, mental und materiell, hervorgebracht und existent gemacht durch den 
Ausfluss von Ihm selbst. Nach Ansicht der Kabbala waren Gott und das Universum eins, und in 
dem einen Allgemeinen, als Typ oder Quelle, waren sie eingeschlossen und involviert, und aus 
ihm sind die Mannigfaltigkeit und alle Einzelheiten entwickelt und hervorgegangen. Wo beginnt 
denn die Individualität? Ist es nur die verborgene Quelle und Quelle, die das Individuum, die 
Einheit ist, oder ist es die fließende Quelle, die den Ozean füllt, oder der Ozean selbst, oder 
seine Wellen, oder die Tropfen oder die dampfförmigen Partikel, die die Individuen sind? Das 
Meer und der Fluss – sie sind jeweils eins, aber die Tropfen von jedem sind zahlreich. Der Baum 
ist eins, aber seine Blätter sind zahlreich: Sie fallen mit dem Frost ab und fallen auf seine 
Wurzeln, aber der Baum wächst weiter, und im Frühling kommen wieder neue Blätter. Ist die 
Menschheit nicht der Baum, und sind nicht einzelne Menschen die Blätter? Wie sonst ließe sich 
die Willenskraft und Sympathie und die Abhängigkeit eines Menschen in jedem Augenblick 
seines Lebens von anderen erklären, außer durch die Einheit der Rasse? Die Verbindungen, die 
alle erschaffenen Dinge zusammenhalten, sind die Verbindungen einer einzigen Einheit, und das 
ganze Universum ist eins und entwickelt sich in die Mannigfaltigkeit. Stumpfsinnige 
Kommentatoren haben gesagt, dass die Kabbala der Gottheit selbst sexuelle Eigenschaften 
zuschreibt. Es gibt keine Rechtfertigung für eine solche Behauptung, weder im Sohar noch in 
irgendeinem Kommentar dazu. Im Gegenteil, die ganze Lehre der Kabbala basiert auf dem 
grundlegenden Satz, dass die Gottheit selbst unendlich, überallhin ausgedehnt, ohne 
Begrenzung oder Bestimmung und daher ohne jegliche Form ist. Um zu erklären, Um den 
Schöpfungsprozess zu ermöglichen, war es für Ihn zunächst notwendig, einen leeren Raum in 
sich selbst zu schaffen. Zu diesem Zweck zieht sich die Gottheit, deren Natur ungefähr durch die 
Beschreibung von Ihm als Licht ausgedrückt wird, das den gesamten Raum erfüllt, formlos, 
grenzenlos, von einem Punkt in sich selbst aus nach allen Seiten zusammen und schafft so 
einen quasi leeren Raum, in dem nur eine Spur Seines Lichts verbleibt; und in diesen 
kreisförmigen oder sphärischen Raum strahlt Er Seine Emanationen aus, Teile Seines Lichts 
oder Seiner Natur; und einigen von ihnen werden symbolisch Geschlechtsmerkmale 
zugewiesen. Das Unendliche beschränkt sich zunächst selbst, indem es in Form des Willens, 
der Entschlossenheit zum Handeln, hervorströmt. Dieser Wille der Gottheit oder die Gottheit als 
Wille ist Kether oder die Krone, die erste Sephirah. In ihr sind alle anderen Emanationen 
eingeschlossen. Dies ist eine philosophische Notwendigkeit. Das Unendliche will nicht zuerst 
und führt dann, als Folge oder Konsequenz dieser Entschlossenheit, anschließend aus. Wollen 
und Handeln müssen bei Ihm nicht nur gleichzeitig geschehen, sondern in Wirklichkeit dasselbe 
… Er lernt auch nicht durch Seine Allwissenheit, dass eine bestimmte Handlung klug sein wird, 
und beschließt dann, infolge dieser Überzeugung, die Tat zu begehen, und tut sie dann. Seine 
Weisheit und Sein Wille handeln ebenfalls gleichzeitig; und bei Ihm hieß es, zu entscheiden, 
dass es klug war, zu erschaffen, zu erschaffen. Somit enthält Sein Wille alle Sephiroth in sich. 
Dieser Wille, der Ihn dazu bestimmte, den Intellekt auszuüben, zu denken, die Idee des 
Universums zu formen, veranlasste die Kraft in Ihm, die intellektuelle Fähigkeit zur Ausübung 
anzuregen, und war diese Kraft. Sein SELBST, das als Wille aus Ainsoph hervorgegangen war, 
fließt nun als die generative Kraft hervor, um intellektuelle Handlung in der intellektuellen 
Fähigkeit oder Intelligenz, Binah, hervorzubringen. Die Tat selbst, der Gedanke, die 
Intellektualität, die die Idee hervorbringt, ist Daath; und wie der Text der Siphra de Zeniutha sagt, 
stehen die Kraft und Fähigkeit, das Generative und das Produktive, das Aktive und das Passive, 
der Wille und die Fähigkeit, die sich vereinen, um diesen Akt der Reflexion oder des Denkens 
oder der Intellektualität hervorzubringen, immer in Verbindung.  



Wie an anderer Stelle in der Kabbala gesagt wird, sind beide im Ergebnis enthalten und 
wesentlich daran beteiligt. Und der Wille als Weisheit oder intellektuelle Kraft und die Fähigkeit 
oder Fähigkeit sind wirklich der Vater und die Mutter von allem, was ist; denn für die Erschaffung 
von irgendetwas war es absolut notwendig, dass der Unendliche sich selbst und in sich selbst 
eine Vorstellung davon machte, was ER hervorbringen oder erschaffen wollte: und da es bei Ihm 
keine Zeit gibt, war Wollen Erschaffen, Planen war Wollen und Erschaffen. erschaffen; und in der 
Idee war das Universum in seiner Kraft, die universelle Abfolge oder die Dinge, enthalten. Von da 
an war alles nur noch Evolution und Entwicklung. Netsach und Hōd, die siebte und achte 
Sephiroth, werden in der Kabbala gewöhnlich Sieg und Ruhm genannt. Netsach ist der 
vollkommene Erfolg, der mit der Gottheit, der die Zukunft gegenwärtig ist, einhergeht und für 
seine Geschöpfe aus dem von ihm überall angenommenen Plan des Gleichgewichts resultieren 
soll. Es ist die Versöhnung von Licht und Dunkelheit, Gut und Böse, freiem Willen und 
Notwendigkeit, Gottes Allmacht und der Freiheit des Menschen; und das harmonische Ergebnis 
und Resultat von allem, ohne das das Universum ein Fehlschlag wäre. Es ist die inhärente 
Vollkommenheit der Gottheit, die sich in seiner Idee des Universums und in allen Bereichen oder 
Welten, geistig, mental oder materiell, dieses Universums manifestiert; aber es ist diese 
Vollkommenheit, die als das erfolgreiche Ergebnis betrachtet wird, das sie sowohl verursacht 
oder hervorbringt als auch ist; die Vollkommenheit des Plans ist sein Erfolg. Es ist das Siegen der 
Weisheit über den Zufall; und sie wiederum bringt sowohl die Herrlichkeit und das Lob des 
großen unendlichen Erfinders hervor als auch ist sie dies, dessen Plan somit erfolgreich und 
siegreich ist. Aus diesen beiden, die eins sind, – aus der Vortrefflichkeit und Vollkommenheit der 
göttlichen Natur und Weisheit, betrachtet als Erfolg und Herrlichkeit, als die Gegensätze von 
Versagen und Demütigung, resultiert das, was die Kabbala, die es Yesod, Fundament oder Basis, 
nennt, als das generative Mitglied der symbolischen menschlichen Figur charakterisiert, durch 
die die zehn Sephiroth repräsentiert werden, und daraus entspringt Malakoth, Reich, Herrschaft 
oder Herrschaft. Yesod ist die Stabilität und Beständigkeit, die in der gewöhnlichen Sprache als 
das Ergebnis der Vollkommenheit der Idee oder des intellektuellen Universals bezeichnet würde, 
aus dem alle Einzelheiten hervorgehen; aus dem Erfolg dieses Schemas und der daraus 
folgenden Herrlichkeit oder Selbstzufriedenheit der Gottheit; aber diese Stabilität und 
Beständigkeit ist diese Vollkommenheit, dieser Erfolg und diese Herrlichkeit wirklich; denn die 
Gottheit, unendlich weise, und für die Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft jetzt eins waren 
und immer sein werden, und der ganze Raum hier eins ist, musste nicht auf die Durchführung 
und Entwicklung seines Plans warten, wie Menschen das Ergebnis eines Experiments abwarten, 
um zu sehen, ob er Erfolg haben würde, und so zu bestimmen, ob er stehen und stabil und 
dauerhaft sein oder fallen und vorübergehend sein sollte. Seine Vollkommenheit war sein Erfolg; 
Seine Herrlichkeit seine Beständigkeit und Stabilität: und die Eigenschaften der Beständigkeit 
und Stabilität gehören, wie die andere, zum Universum, materiell, mental, spirituell und real, 
weil und da sie dem Unendlichen Selbst gehören. Diese Stabilität und Beständigkeit bewirkt 
Fortdauer und erzeugt Nachfolge. Es ist Ewigkeit und Kontinuität ohne Lösung; und durch diese 
kontinuierliche Nachfolge, wodurch aus dem Tod neues Leben entsteht, aus Auflösung und 
Entschlossenheit Rekonstruktion entsteht, resultieren Notwendigkeit und Verhängnis als Folge: 
das heißt, die absolute Kontrolle und Herrschaft (Malakoth) der Unendlichen Gottheit über alles, 
was sie hervorbringt, und über Zufall und Unglück; und die absolute Nichtexistenz im 
Universum, in Zeit und Raum, jeglicher anderer Kräfte oder Einflüsse als jener, die, von Ihm 
ausgehend, Seinem Willen vollkommen untergeordnet sind und nicht sein können. Dies 
resultiert, menschlich gesprochen; aber in Wirklichkeit ist die Vollkommenheit des Plans, die 
sein Erfolg, seine Herrlichkeit und seine Stabilität ist, auch seine absolute Alleinherrschaft und 
die völlige Abwesenheit von Zufall, Unfall oder Antagonismus.  



Und wie die Unendliche Weisheit oder die Absolute Vernunft in der Göttlichen Natur selbst 
herrscht, so tut sie es auch in ihren Emanationen und in den Welten oder Systemen von Geist, 
Seele und Materie; in jedem von ihnen gibt es so wenig Zufall oder Unfall oder unvernünftiges 
Schicksal wie in der unmanifesten Göttlichen Natur. Dies ist die kabbalistische Theorie in Bezug 
auf jede der vier Welten: 1. der Göttlichen Natur oder Göttlichkeit selbst, quantitativ begrenzt 
und bestimmt, aber nicht in Wesenheiten manifestiert, was die Welt der Emanation ist; 2. der 
ersten Wesenheiten, das heißt der Geister und Engel, was die Welt der Schöpfung ist; 3. der 
ersten Formen; Seelen oder psychische Naturen, was die Welt der Bildung oder Gestaltung ist; 
und 4. der Materie und Körper, was die Welt der Fabrikation oder, sozusagen, der Herstellung ist. 
In jedem von ihnen ist die Gottheit gegenwärtig, wie in und durch die Zehn Sephiroth. Der erste 
von diesen ist in jedem Kether, die Krone, der Ring oder der Reif, der KOPF. Als nächstes befinden 
sich in diesem Kopf, wie in den beiden Hemisphären des Gehirns, Hakemah und Binah und 
deren Ergebnis und Nachkommenschaft, Daath. Diese drei sind auch in der spirituellen Welt zu 
finden und sind Universalien in der psychischen und materiellen Welt, wodurch die unteren 
Sephiroth entstehen. Dann folgen in vollkommenem Gleichgewicht Gesetz und Billigkeit, 
Gerechtigkeit und Barmherzigkeit, die göttliche unendliche Natur und die menschliche endliche 
Natur, Gut und Böse, Licht und Dunkelheit, Güte und Strenge, das Männliche und das Weibliche, 
wie Hakemah und Binah, sich gegenseitig mäßigen und durch ihre innige Vereinigung die 
anderen Sephiroth hervorbringen. Das ganze Universum und die gesamte Abfolge von 
Wesenheiten und Ereignissen waren dem Unendlichen vor jedem Schöpfungsakt gegenwärtig; 
und seine Güte und Nachsicht, die das Gesetz der strengen Gerechtigkeit und unnachgiebigen 
Vergeltung milderten und einschränkten, ermöglichten ihm die Schöpfung: denn wenn es nicht 
so gewesen wäre und er das strenge und strenge Gesetz der Gerechtigkeit nicht hätte anwenden 
können, hätte ihn das gezwungen, das Universum, das er zu erschaffen beabsichtigte, 
unmittelbar nach seiner Entstehung zu zerstören und so seine Erschaffung zu verhindern. Diese 
Nachsicht war daher sozusagen die eigentliche Essenz und Quintessenz der Beständigkeit und 
Stabilität des Schöpfungsplans und Teil der eigentlichen Natur der Gottheit. Die Kabbala 
bezeichnet sie daher als Licht und Weiße, wodurch die eigentliche Substanz der Gottheit 
symbolisiert wird. Damit stimmen Paulus‘ Vorstellungen von Gesetz und Gnade überein; denn 
Paulus hatte die Kabbala zu Füßen des Rabbi Gamaliel studiert. Mit dieser Güte ist die 
Alleinherrschaft der Herrschaft und Kontrolle der Gottheit durchdrungen und durchdrungen. 
Erstere, sozusagen in Letztere gegossen, ist ein integraler und wesentlicher Teil davon und 
bewirkt, dass sie die Abfolge und den Fortbestand des Universums hervorbringt. Denn Malakoth 
ist in der Kabbala weiblich und die Matrix oder Gebärmutter, aus der die gesamte Schöpfung 
geboren wird. Die Kabbala ist die ursprüngliche Tradition und ihre Gesamtheit beruht auf dem 
einzigen Dogma des Magismus: „Das Sichtbare ist für uns das proportionale Maß des 
Unsichtbaren.“ Die Alten stellten fest, dass das Gleichgewicht in der Physik das universelle 
Gesetz ist und dass es aus dem scheinbaren Gegensatz zweier Kräfte resultiert, schlossen aus 
dem physischen zum metaphysischen Gleichgewicht und dachten, dass in Gott, das heißt in der 
ersten lebendigen und aktiven Ursache, zwei füreinander notwendige Eigenschaften anerkannt 
werden sollten: Stabilität und Bewegung, Notwendigkeit und Freiheit, von der Vernunft diktierte 
Ordnung und die Selbstherrschaft des Höchsten Willens, Gerechtigkeit und Liebe und folglich 
Strenge und Gnade, Barmherzigkeit oder Güte. Die Idee des Gleichgewichts unter allen 
Verkörperungen; des Männlichen auf der einen Seite und des Weiblichen auf der anderen, wobei 
der Höchste Wille, der auch die absolute Vernunft ist, über beiden steht und das Gleichgewicht 
hält, ist gemäß der Kabbala die Grundlage aller Religionen und aller Wissenschaften, die 
primäre und unveränderliche Idee der Dinge. Die Sephiroth sind ein dreifaches Dreieck und ein 
Kreis, die Idee des Ternären wird durch das Gleichgewicht erklärt und mit sich selbst 
multipliziert im Bereich des Ideals; dann die Realisierung dieser Idee in Formen. 



Einheit kann nur durch das Binäre manifestiert werden. Einheit selbst und die Idee der Einheit 
sind bereits zwei. Die menschliche Einheit wird durch rechts und links vervollständigt. Der 
primitive Mensch war von beiden Geschlechtern. Die Gottheit, eins in ihrem Wesen, hat zwei 
wesentliche Bedingungen als grundlegende Grundlagen ihrer Existenz – Notwendigkeit und 
Freiheit. Die Gesetze der höchsten Vernunft erfordern und regeln Freiheit in Gott, der 
notwendigerweise vernünftig und weise ist. Wissen setzt das Binäre voraus. Ein bekanntes 
Objekt ist für das wissende Wesen unverzichtbar. Das Binäre ist der Generator der Gesellschaft 
und des Gesetzes. Es ist auch die Zahl der Gnosis, ein Wort, das anstelle von Wissenschaft 
übernommen wurde und nur die Idee der Erkenntnis durch Intuition ausdrückt. Es ist Einheit, die 
sich selbst mit sich selbst multipliziert, um zu erschaffen; und deshalb lassen die Heiligen 
Symbole Eva aus Adams Brust hervorgehen. Adam ist das menschliche Tetragramm, das im 
geheimnisvollen Yōd der Kabbala zusammengefasst ist, dem Bild des kabbalistischen Phallus. 
Fügen Sie diesem Yōd [  י ] hinzu, den dreiteiligen Namen von Eva, und Sie erhalten den Namen 
Jehova, das göttliche Tetragramm, das transzendente kabbalistische und magische Wort: hwhy. 
So entsteht die Einheit, die in der Fruchtbarkeit des Dreiteiligen vollständig ist, mit diesem das 
Vierteilige, das der Schlüssel aller Zahlen, Bewegungen und Formen ist. Das Quadrat, das sich 
um sich selbst dreht, erzeugt den Kreis, der ihm gleich ist, und die Kreisbewegung von vier 
gleichen Winkeln, die sich um einen Punkt drehen, ist die Quadratur des Kreises. Das Binäre 
dient als Maß für die Einheit; und die Beziehung der Gleichheit zwischen dem Oben und dem 
Unten bildet mit ihnen das Dreiteilige. Für uns ist Schöpfung Mechanismus: Für die Alten war es 
Generation. Das welterzeugende Ei erscheint in allen Kosmogonien; und die moderne 
Wissenschaft hat entdeckt, dass alle tierischen Fortpflanzungsprozesse eierlegend sind. Aus 
dieser Idee der Fortpflanzung entstand die überall verehrte Verehrung des Bildes der 
Zeugungskraft, das den Stauros der Gnostiker und das philosophische Kreuz der Freimaurer 
bildete. Aleph ist der Mann; Beth ist die Frau. Eins ist das Prinzip; Zwei ist das Wort. A∴ ist das 
Aktive; B∴ ist das Passive. Einheit ist Boas, und das Binäre ist Jachin. Die beiden Säulen, Boas 
und Jachin, erklären in der Kabbala alle Geheimnisse des natürlichen, politischen und religiösen 
Antagonismus. Die Frau ist die Schöpfung des Mannes; und die universelle Schöpfung ist das 
Weibliche des Ersten Prinzips. Als das Prinzip der Existenz sich selbst zum Schöpfer machte, 
erzeugte es durch Emanation ein ideales Yōd; und um in der Fülle des ungeschaffenen Lichts 
Platz dafür zu schaffen, musste es eine Schattengrube aushöhlen, die der von seinem 
schöpferischen Wunsch bestimmten Abmessung entsprach und die er dem idealen Yōd des 
strahlenden Lichts zuschrieb. Die Natur des aktiven Prinzips besteht darin, zu verbreiten: die des 
passiven Prinzips darin, zu sammeln und fruchtbar zu machen. Die Schöpfung ist die 
Wohnstätte des Schöpferwortes. Um zu erschaffen, müssen sich die generative Kraft und die 
produktive Kapazität vereinen, das Binäre muss durch die Konjunktion wieder zur Einheit 
werden. Das WORT ist der ERSTGEBORENE, nicht der erstgeschaffene Sohn Gottes. SANCTA 
SANCTIS, wir wiederholen es noch einmal; die heiligen Dinge dem Heiligen, und dem, der es ist, 
werden die Mysterien der Kabbala heilig sein. Sucht, und ihr werdet finden, sagen die Schriften; 
klopft an, und es wird euch geöffnet. Wenn ihr das Heiligtum finden und Zutritt dazu erhalten 
wollt, haben wir genug gesagt, um euch den Weg zu zeigen. Wenn nicht, ist es sinnlos, dass wir 
mehr sagen, so wie es sinnlos war, so viel zu sagen. Auch die hermetischen Philosophen 
bezogen ihre Lehren aus der Kabbala; und insbesondere aus dem Traktat Beth Alohim oder 
Domus Dei, bekannt als Pneumatica Kabalistica, von Rabbi Abraham Cohen Irira und dem 
Traktat De Revolutionibus Animarum von Rabbi Jitz-chak Lorja. Diese Philosophie wurde von den 
Alchemisten unter ihren Symbolen und im Jargon einer groben Chemie verborgen – einem 
Jargon, der unverständlich und absurd ist, außer für die Eingeweihten; aber der Schlüssel dazu 
liegt in Ihrer Reichweite; und die Philosophie ist vielleicht des Studiums wert.  



Die Arbeiten des menschlichen Intellekts sind immer interessant und lehrreich. Immer reich, 
immer jung und unsterblich: das war zu allen Zeiten der Traum der Alchemisten. Sich in Gold, 
Blei, Quecksilber und alle anderen Metalle zu verwandeln; das universelle Heilmittel und 
Lebenselixier zu besitzen; das ist das Problem. Wie alle Mysterien des Magismus haben die 
Geheimnisse des „Großen Werks“ eine dreifache Bedeutung; sie sind religiös, philosophisch 
und natürlich. Das philosophische Gold ist in der Religion die absolute und höchste Vernunft, in 
der Philosophie die Wahrheit, in der sichtbaren Natur die Sonne und in der unterirdischen und 
mineralischen Welt das vollkommenste und reinste Gold. Aus diesem Grund wird das Streben 
nach dem Großen Werk die Suche nach dem Absoluten genannt und das Werk selbst das Werk 
der Sonne. Alle Meister der Wissenschaft geben zu, dass es unmöglich ist, die materiellen 
Ergebnisse zu erzielen, wenn nicht in den beiden höheren Graden alle Analogien der 
Universalmedizin und des Steins der Weisen gefunden werden. Dann, sagen sie, ist das Werk 
einfach, leicht und kostengünstig; andernfalls verbraucht es fruchtlos das Vermögen und das 
Leben der Suchenden. Die universelle Medizin für die Seele ist die höchste Vernunft und  
absolute Gerechtigkeit; für den Geist die mathematische und praktische Wahrheit; für den 
Körper die Quintessenz, eine Kombination aus Licht und Gold. Die prima materia des Großen 
Werkes ist in der höheren Welt Enthusiasmus und Aktivität; in der mittleren Welt Intelligenz und 
Fleiß; in der niederen Welt Arbeit: und in der Wissenschaft sind es Schwefel, Quecksilber und 
Salz, die abwechselnd verflüchtigt und fixiert das AZOTH der Weisen bilden. Der Schwefel 
entspricht der elementaren Form des Feuers; Quecksilber der Luft und dem Wasser; und Salz 
der Erde. Das Große Werk ist vor allem die Erschaffung des Menschen durch sich selbst; das 
heißt die vollständige und vollständige Eroberung seiner Fähigkeiten und seiner Zukunft, die er 
bewirkt. Es ist vor allem die vollkommene Emanzipation seines Willens, die ihm das universelle 
Reich von Azoth und die Domäne des Magnetismus sichert, das heißt die vollständige Macht 
über den universellen magischen Wirkstoff. Dieser magische Wirkstoff, den die alten 
hermetischen Philosophen unter dem Namen „Prima Materia“ tarnten, bestimmt die Formen 
der veränderbaren Substanz; und die Alchemisten sagten, dass sie mit seiner Hilfe die 
Transmutation von Metallen und die universelle Medizin erreichen könnten. Es gibt zwei 
hermetische Operationen, eine spirituelle und eine materielle, die voneinander abhängig sind. 
Die gesamte hermetische Wissenschaft ist im Dogma des Hermes enthalten, das ursprünglich, 
so heißt es, auf einer Smaragdtafel eingraviert war. Seine Sätze, die sich auf die Durchführung 
des Großen Werks beziehen, lauten wie folgt: „Du sollst die Erde vom Feuer trennen, das Subtile 
vom Groben, sanft und mit viel Fleiß. Es steigt von der Erde zum Himmel auf und wieder zur Erde 
herab und empfängt die Kraft der Dinge oben und unten. Auf diese Weise wirst du die 
Herrlichkeit der ganzen Welt besitzen, und daher wird alle Dunkelheit von dir fliehen. Dies ist die 
mächtige Kraft aller Kräfte, denn sie wird alles Subtile überwinden und alles Feste durchdringen. 
So wurde die Welt erschaffen.“ Alle Meister der Alchemie, die über das Große Werk geschrieben 
haben, haben symbolische und bildliche Ausdrücke verwendet; Sie waren gezwungen, dies zu 
tun, um sowohl die Profanen von einem Werk abzuhalten, das für sie gefährlich wäre, als auch 
um von Adepten gut verstanden zu werden, indem sie ihnen die ganze Welt der Analogien 
offenbarten, die vom einzigen und souveränen Dogma des Hermes beherrscht werden. In ihrer 
Sprache sind Gold und Silber der König und die Königin oder die Sonne und der Mond; Schwefel 
der fliegende Adler; Merkur der Mann-Frau, geflügelt, bärtig, auf einem Würfel montiert und mit 
Flammen gekrönt; Materie oder Salz der geflügelte Drache; die Metalle in Flammen sind Löwen 
in verschiedenen Farben; und schließlich hat das gesamte Werk als Symbole den Pelikan und 
den Phönix. Die hermetische Kunst ist daher gleichzeitig eine Religion, eine Philosophie und eine 
Naturwissenschaft. Als Religion ist sie die der alten Magier und der Eingeweihten aller Zeiten; als 
Philosophie können wir ihre Prinzipien in der Schule von Alexandria und den Theorien des 
Pythagoras finden;  



als Wissenschaft müssen wir nach ihren Prozessen bei Paracelsus, Nicholas Flamel und 
Raymond Lulle fragen. Die Wissenschaft ist nur für diejenigen eine echte Wissenschaft, die die 
Philosophie und die Religion akzeptieren und verstehen; und ihr Prozess wird nur für den 
Adepten erfolgreich sein, der die Souveränität des Willens erlangt hat und so zum König der 
elementaren Welt wird: denn der große Wirkstoff des Wirkens der Sonne ist jene Kraft, die im 
Symbol des Hermes der Smaragdtafel beschrieben wird; es ist die universelle magische Kraft; 
die spirituelle, feurige, treibende Kraft; es ist das Od gemäß den Hebräern und das Astrallicht 
gemäß anderen. Darin liegt das geheime Feuer, lebendig und philosophisch, von dem alle 
hermetischen Philosophen mit der geheimnisvollsten Zurückhaltung sprechen: der Universale 
Samen, dessen Geheimnis sie bewahrten und den sie nur in der Gestalt des Caduceus des 
Hermes darstellten. Dies ist das große hermetische Geheimnis. Was die Adepten tote Materie 
nennen, sind Körper, wie sie in der Natur vorkommen; lebendige Materie sind Substanzen, die 
durch die Wissenschaft und den Willen des Anwenders assimiliert und magnetisiert werden. 
Das Große Werk ist also mehr als eine chemische Operation; es ist eine echte Schöpfung des 
menschlichen Wortes, das in die Macht des Wortes Gottes eingeweiht wurde. Die Erschaffung 
von Gold im Großen Werk erfolgt durch Transmutation und Vermehrung. Raymond Lulle sagt, 
dass man, um Gold herzustellen, Gold und Quecksilber braucht; und um Silber herzustellen, 
Silber und Quecksilber. Und er fügt hinzu: „Mit Quecksilber meine ich jenen Mineralgeist, der so 
fein und rein ist, dass er sogar den Samen von Gold vergoldet und den von Silber versilbert.“ 
Damit meinte er entweder Elektrizität oder Od, das Astrallicht. Salz und Schwefel dienen bei der 
Arbeit nur dazu, das Quecksilber vorzubereiten, und wir müssen insbesondere das Quecksilber 
assimilieren und sozusagen das magnetische Mittel darin einarbeiten. Nur Paracelsus, Lulle und 
Flamel scheinen dieses Geheimnis vollkommen gekannt zu haben. Das Große Werk des Hermes 
ist daher eine im Wesentlichen magische Operation und die höchste von allen, denn es setzt 
das Absolute in der Wissenschaft und im Willen voraus. Es gibt Licht im Gold, Gold im Licht und 
Licht in allen Dingen. Bevor die Jünger des Hermes ihren Anhängern das Elixier des langen 
Lebens oder das Pulver der Projektion versprachen, rieten sie ihnen, nach dem Stein der Weisen 
zu suchen. Die Alten verehrten die Sonne in Form eines schwarzen Steins, Elagabal oder 
Heliogabal genannt. Den Gläubigen wird in der Apokalypse ein weißer Stein versprochen. Dieser 
Stein, sagen die Meister der Alchemie, ist das wahre Salz der Philosophen, das zu einem Drittel 
in die Zusammensetzung von Azoth eingeht. Aber Azoth ist, wie wir wissen, der Name des 
großen hermetischen Agenten und des wahren philosophischen Agenten: deshalb stellen sie ihr 
Salz in Form eines kubischen Steins dar. Der Stein der Weisen ist die Grundlage der absoluten 
Philosophie, der höchsten und unveränderlichen Vernunft. Bevor wir an Bei der Metallarbeit 
müssen wir fest auf den absoluten Prinzipien der Weisheit verankert sein; wir müssen im Besitz 
dieser Vernunft sein, die der Prüfstein der Wahrheit ist. Ein Mensch, der Sklave von Vorurteilen 
ist, wird nie der König der Natur und der Meister der Transmutationen werden. Der Stein der 
Weisen ist daher vor allem anderen notwendig. Wie soll er gefunden werden? Hermes sagt uns 
in seiner „Smaragdtafel“, dass wir das Subtile vom Festen mit großer Sorgfalt und äußerster 
Aufmerksamkeit trennen müssen. Wir sollten also unsere Gewissheiten von unseren 
Überzeugungen trennen und die jeweiligen Bereiche von Wissenschaft und Glauben 
vollkommen voneinander unterscheiden und verstehen, dass wir die Dinge, an die wir glauben, 
nicht wissen und auch nichts glauben, was wir erfahren; und dass daher das Wesen der Dinge 
des Glaubens das Unbekannte und Unbestimmte ist, während es bei den Dingen der 
Wissenschaft genau umgekehrt ist. Daraus werden wir schließen, dass die Wissenschaft auf 
Vernunft und Erfahrung beruht und der Glaube auf Gefühl und Vernunft basiert. Sonne und 
Mond der Alchemisten tragen dazu bei, den Stein der Weisen zu vervollkommnen und ihm 
Stabilität zu verleihen. Sie entsprechen den beiden Säulen des Tempels, Jachin und Boas. Die 
Sonne ist das hieroglyphische Zeichen der Wahrheit, weil sie die Quelle des Lichts ist;  



und der Rohstein ist das Symbol der Stabilität. Daher bezeichneten die mittelalterlichen 
Alchemisten den Stein der Weisen als das erste Mittel zur Herstellung des philosophischen 
Goldes, das heißt zur Umwandlung aller Lebenskräfte, die durch die sechs Metalle verkörpert 
werden, in Sonne, das heißt in Wahrheit und Licht. Dies ist die erste und unverzichtbare 
Operation des Großen Werkes, die zur sekundären Anpassung führt und es den Schöpfern des 
spirituellen und lebendigen Goldes, den Besitzern des wahren philosophischen Salzes, 
Quecksilbers und Schwefels ermöglicht, durch die Analogien der Natur das natürliche und 
greifbare Gold zu entdecken. Den Stein der Weisen zu finden, bedeutet, das Absolute entdeckt 
zu haben, wie alle Meister sagen. Aber das Absolute ist das, was keine Fehler zulässt, es ist das 
Feste des Flüchtigen, es ist das Gesetz der Vorstellungskraft, es ist die Notwendigkeit des Seins, 
es ist das unveränderliche Gesetz der Vernunft und Wahrheit. Das Absolute ist das, was IST. Das 
Absolute im Unendlichen, im Unbestimmten und im Endlichen zu finden, das ist das Magnum 
Opus, das Große Werk der Weisen, das Hermes das Werk der Sonne nannte. Die 
unerschütterlichen Grundlagen des wahren religiösen Glaubens, der philosophischen Wahrheit 
und der metallischen Transmutation zu finden, das ist das Geheimnis des Hermes in seiner 
Gesamtheit, der Stein der Weisen. Dieser Stein ist eins und vielfältig; er wird durch Analyse 
zerlegt und durch Synthese wieder zusammengesetzt. In der Analyse ist er ein Pulver, das 
Projektionspulver der Alchemisten; vor der Analyse und in der Synthese ist er ein Stein. Der Stein 
der Weisen, sagen die Meister, darf weder der Atmosphäre noch dem Blick der Profanen 
ausgesetzt werden; er muss verborgen und sorgfältig am geheimsten Ort des Labors aufbewahrt 
werden, und der Besitzer muss den Schlüssel des Ortes, an dem er aufbewahrt wird, immer bei 
sich tragen. Wer das Große Arkanum besitzt, ist ein wahrer König und mehr als ein König, denn 
er ist unzugänglich für alle Ängste und alle leeren Hoffnungen. Bei allen Krankheiten der Seele 
und des Körpers ist ein einziges Teilchen des kostbaren Steins, ein einziges Körnchen des 
göttlichen Pulvers, mehr als ausreichend, um ihn zu heilen. „Wer Ohren hat, der höre!“, sagte der 
Meister. Salz, Schwefel und Quecksilber sind nur die zusätzlichen Elemente und passiven 
Instrumente des Großen Werkes. Alles hängt, wie wir gesagt haben, vom inneren Magneten des 
Paracelsus ab. Das gesamte Werk besteht aus Projektion: und die Projektion wird durch das 
wirksame und realisierbare Verständnis eines einzigen Wortes perfekt erreicht. Es gibt nur eine 
einzige wichtige Operation in dem Werk; diese besteht in der Sublimation, die laut Geber nichts 
anderes ist als die Erhöhung trockener Materie mittels Feuer und Anhaften an ihrem richtigen 
Gefäß. Wer das Verständnis des Großen Wortes und den Besitz des Großen Geheimnisses 
erreichen möchte, sollte die hermetischen Philosophen sorgfältig lesen und wird zweifellos die 
Einweihung erlangen, wie es andere getan haben; aber er muss als Schlüssel ihrer Allegorien 
das einzige Dogma des Hermes nehmen, das in seiner Smaragdtafel enthalten ist, und um seine 
Wissenserwerbe zu klassifizieren und die Operation zu leiten, der im kabbalistischen Alphabet 
des Tarot angegebenen Reihenfolge folgen. Raymond Lulle hat gesagt, dass wir, um Gold zu 
machen, zuerst Gold haben müssen. Nichts wird aus Nichts gemacht; wir schaffen keinen 
Reichtum, wir vermehren und vervielfachen ihn. Anwärter auf die Wissenschaft sollten daher 
verstehen, dass von einem Adepten weder Gauklertricks noch Wunder verlangt werden können. 
Die hermetische Wissenschaft ist wie alle echten Wissenschaften mathematisch beweisbar. 
Ihre Ergebnisse, auch materielle, sind so streng wie die einer korrekten Gleichung. Das 
hermetische Gold ist nicht nur ein wahres Dogma, ein Licht ohne Schatten, eine Wahrheit ohne 
Beimischung von Falschheit; es ist auch ein materielles Gold, echt, rein, das wertvollste, das in 
den Minen der Erde gefunden werden kann. Doch das lebendige Gold, der lebendige Schwefel 
oder das wahre Feuer der Philosophen ist im Haus des Merkur zu suchen.  

Dieses Feuer wird von der Luft genährt: Um seine anziehende und ausdehnende Kraft 
auszudrücken, kann kein besserer Vergleich herangezogen werden als der des Blitzes, der 



zunächst nur eine trockene und irdische Ausdünstung ist, vereint mit feuchtem Dampf, der 
jedoch durch Selbstausdünstung eine feurige Natur annimmt, auf die ihm innewohnende 
Feuchtigkeit einwirkt, die er anzieht und in seiner Natur umwandelt; wonach er sich rasch auf 
die Erde niederschlägt, wohin er von einer festen Natur angezogen wird, die seiner eigenen 
gleicht. Diese Worte, in ihrer Form rätselhaft, aber im Grunde klar, drücken deutlich aus, was die 
Philosophen mit ihrem von Schwefel befruchteten Quecksilber meinen, das zum Meister und 
Erneuerer des Salzes wird. Es ist das AZOTH, die universelle magnetische Kraft, der große 
magische Wirkstoff, das Astrallicht, das Licht des Lebens, befruchtet durch die mentale Kraft, 
die intellektuelle Energie, die sie aufgrund ihrer Affinität zum göttlichen Feuer mit Schwefel 
vergleichen. Was das Salz betrifft, so ist es absolute Materie. Alles, was Materie ist, enthält Salz; 
und alles Salz [Salpeter] kann durch die kombinierte Wirkung von Schwefel und Quecksilber in 
reines Gold umgewandelt werden. Manchmal wirken sie so schnell, dass die Transmutation in 
einem Augenblick, in einer Stunde, ohne Ermüdung des Bedieners und fast ohne Kosten erfolgen 
kann. Zu anderen Zeiten und je nach der widerspenstigeren Beschaffenheit der 
atmosphärischen Medien dauert der Vorgang mehrere Tage, mehrere Monate und manchmal 
sogar mehrere Jahre. In der Natur gibt es zwei grundlegende Gesetze, zwei wesentliche Gesetze, 
die, indem sie sich gegenseitig ausgleichen, das universelle Gleichgewicht der Dinge erzeugen. 
Diese sind Fixierung und Bewegung, analog in der Philosophie zu Wahrheit und Fiktion und in der 
absoluten Konzeption zu Notwendigkeit und Freiheit, die das wahre Wesen der Gottheit sind. Die 
hermetischen Philosophen gaben allem Wägbaren den Namen „fixiert“, allem, was von Natur 
aus zu zentraler Ruhe und Unbeweglichkeit tendiert; sie nennen alles flüchtig, was natürlicher 
und leichter dem Gesetz der Bewegung gehorcht; und sie bilden ihren Stein durch Analyse, das 
heißt durch die Verflüchtigung des Fixierten, und dann durch Synthese, das heißt durch Fixierung 
des Flüchtigen, was sie bewirken, indem sie auf das Feste, das sie ihr Salz nennen, das 
geschwefelte Quecksilber oder das Licht des Lebens anwenden, das von einem souveränen 
Willen gelenkt und allmächtig gemacht wird. So beherrschen sie die gesamte Natur, und ihr 
Stein wird überall gefunden, wo es Salz gibt, was der Grund für die Aussage ist, dass dem 
Großen Werk keine Substanz fremd ist, und dass selbst die verachtenswertesten und scheinbar 
gemeinsten Stoffe in Gold verwandelt werden können, was insofern wahr ist, als sie alle das 
ursprüngliche Salzprinzip enthalten, das in unseren Emblemen durch den kubischen Stein 
dargestellt wird. Zu wissen, wie man aus aller Materie das darin verborgene reine Salz extrahiert, 
bedeutet, das Geheimnis des Steins zu kennen. Daher ist dies ein salzhaltiger Stein, den das Od 
oder universelle Astrallicht zersetzt oder neu zusammensetzt: Er ist einfach und vielfältig; denn 
er kann wie gewöhnliches Salz aufgelöst und mit anderen Stoffen vermischt werden. Durch 
Analyse gewonnen, könnten wir es das Universale Sublimat nennen: Durch Synthese gefunden, 
ist es das wahre Allheilmittel der Alten, denn es heilt alle Krankheiten der Seele und des Körpers 
und wurde als die Medizin der gesamten Natur schlechthin bezeichnet. Wenn jemand durch 
absolute Initiation die Kräfte des Universalwirkstoffs beherrscht, steht ihm dieser Stein immer 
zur Verfügung, denn seine Extraktion ist dann eine einfache und leichte Operation, die sich sehr 
von der metallischen Projektion oder Verwirklichung unterscheidet. Dieser Stein darf im Zustand 
der Sublimation nicht dem Kontakt mit der atmosphärischen Luft ausgesetzt werden, da ihn 
diese teilweise auflösen und seine Wirkung verlieren könnte; auch seine Ausstrahlungen können 
nicht ohne Gefahr eingeatmet werden. Der Weise zieht es vor, es in seinen natürlichen Hüllen 
aufzubewahren, da er sicher ist, es durch eine einzige Willensanstrengung und eine einzige 
Anwendung des Universalmittels auf die Hüllen, die die Kabbalisten Rinden, Schalen, Rinden 
oder Integumente nennen, herauszuholen. Um dieses Gesetz der Klugheit hieroglyphisch 
auszudrücken, gaben sie ihrem Merkur, der in Ägypten als Hermanubis personifiziert wurde, 
einen Hundekopf; und ihrem Schwefel, der durch den Baphomet des Tempels repräsentiert 
wurde, jenen Ziegenkopf, der die okkulten mittelalterlichen Assoziationen so in Verruf brachte. 



Hören wir uns für einige Augenblicke die Alchemisten selbst an und versuchen wir, die 
verborgene Bedeutung ihrer geheimnisvollen Worte zu verstehen. Das RITUAL des Grades des 
schottischen Ältestenmeisters und Ritters des Heiligen Andreas, des vierten Grades von 
Ramsay, enthält, wie auf der Titelseite des reformierten oder berichtigten Ritus von Dresden 
steht, diese Passagen: „O wie groß und herrlich ist die Gegenwart des Allmächtigen Gottes, der 
herrlich zwischen den Cherubim leuchtet! Wie anbetungswürdig und erstaunlich sind die 
Strahlen dieses herrlichen Lichts, das seine hellen und strahlenden Strahlen aus der Heiligen 
Bundeslade aussendet! „Lasst uns mit tiefster Verehrung und Hingabe die große Quelle des 
Lebens anbeten, diesen glorreichen Geist, der der barmherzigste und wohltätigste Herrscher 
des Universums und aller Geschöpfe darin ist! „Das geheime Wissen des Großen Schottischen 
Meisters bezieht sich auf die Kombination und Transmutation verschiedener Substanzen; davon 
solltest du dir eine klare Vorstellung und ein richtiges Verständnis verschaffen, solltest du  
wissen, dass alle Materie und alle materiellen Substanzen aus Kombinationen von drei 
verschiedenen Substanzen bestehen, die aus den vier Elementen gewonnen werden, welche 
drei Substanzen in Kombination sind: erstens è, Salz, von diesen é, Schwefel, und hergestellt als 
Feststoff ê, Geist. Die ty, die zweiten dampfförmigen Partikel. Diese drei zusammengesetzten 
Substanzen wirken mächtig zusammen; und darin besteht der wahre Prozess der Transmutation 
von Metallen. „Auf diese drei Substanzen verweisen die drei goldenen Becken, in dem ersten der 
Buchstabe M∴ eingraviert war, in dem zweiten der Buchstabe G∴ und in dem dritten nichts. Das 
erste, M∴, ist der Anfangsbuchstabe des hebräischen Wortes Malakh, das Salz bedeutet; und 
der zweite, G∴, des hebräischen Wortes Geparaith, das Schwefel bedeutet; und da es im 
Hebräischen kein Wort gibt, um den dampfförmigen und immateriellen Geist auszudrücken, gibt 
es im dritten Becken keinen Buchstaben. „Mit diesen drei Hauptsubstanzen können Sie die 
Transmutation von Metallen bewirken, was mit Hilfe der fünf Punkte oder Regeln der 
schottischen Meisterschaft geschehen muss. „Der Punkt des ersten Meisters zeigt uns das 
eherne Meer, in dem immer Regenwasser sein muss; und aus diesem Regenwasser extrahieren 
die schottischen Meister die erste Substanz, nämlich Salz; dieses Salz muss anschließend einer 
siebenfachen Verarbeitung und Reinigung unterzogen werden, bevor es richtig zubereitet wird. 
Diese siebenfache Reinigung wird durch die sieben Stufen von Salomons Tempel symbolisiert, 
deren Symbol uns durch den ersten Punkt oder die erste Regel der schottischen Meister geliefert 
wird. „Nachdem Sie die erste Substanz zubereitet haben, müssen Sie die Zweite -  Schwefel - 
aus reinstem Gold zubereiten, dem dann das gereinigte oder himmlische Salz hinzugefügt 
werden muss. Sie müssen gemischt werden, wie es die Kunst vorschreibt, und dann in ein Gefäß 
in Form eines SCHIFFES gegeben werden, in dem es, wie die Arche Noah, einhundertfünfzig Tage 
lang auf dem Wasser verbleiben und auf den ersten feuchten, warmen Grad des Feuers gebracht 
werden soll, damit es verfaulen und die mineralische Gärung bewirken kann. Dies ist der zweite 
Punkt oder die zweite Regel der schottischen Meister.“ Wenn Sie bedenken, mein Bruder, dass 
es für niemanden möglich war, sich vorzustellen, dass entweder gewöhnliches Salz oder 
Salpeter aus Regenwasser oder Schwefel aus reinem Gold gewonnen werden könnten, werden 
Sie zweifellos vermuten, dass in diesen Worten eine geheime Bedeutung verborgen war. Die 
Kabbala betrachtet den immateriellen Teil des Menschen als dreifach, bestehend aus 
NEPHESCH, RUACH und NESCHAMAH, Psyche, Spiritus und Mens oder Seele, Geist und 
Intellekt. Es gibt sieben Heilige Paläste, sieben Himmel und sieben Throne; und Seelen werden 
gereinigt, indem sie durch sieben Sphären aufsteigen. Ein Schiff heißt auf Hebräisch Ani; und 
dasselbe Wort bedeutet Ich, Mich oder Mich selbst. 

 

 



Das RITUAL geht weiter: 

„Die dritte Operation besteht darin, die so erhaltene Substanz zu vervielfältigen, was durch 
Zugabe des belebten, flüchtigen Geistes geschieht; was mit Hilfe des Wassers des Himmlischen 
Salzes sowie mit dem Salz geschieht, das täglich sehr sorgfältig hinzugefügt werden muss, und 
wobei streng darauf zu achten ist, weder zu viel noch zu wenig zuzugeben; denn wenn Sie zu viel 
hinzufügen, zerstören Sie diese wachsende und sich vermehrende Substanz; und wenn Sie zu 
wenig hinzufügen, wird sie sich selbst verzehren und zerstören und schrumpfen, da sie nicht 
genügend Substanz für ihre Erhaltung hat.  

Dieser dritte Punkt oder diese Regel der schottischen Meister gibt uns das Emblem des Baus 
des Turms von Babel, das von unseren schottischen Meistern verwendet wurde, weil die Arbeit 
aufgrund von Unregelmäßigkeiten und dem Mangel an angemessener Proportion und Harmonie 
gestoppt wurde und die Arbeiter nicht weitermachen konnten.  

„Als nächstes folgt die vierte Operation, dargestellt durch den kubischen Stein, dessen Flächen 
und Winkel alle gleich sind. Sobald die Arbeit den erforderlichen Punkt der Vervielfältigung 
erreicht hat, muss sie dem dritten Grad des Feuers unterzogen werden, in dem sie die 
angemessene Proportion der Stärke und Substanz der metallischen Partikel des kubischen 
Steins erhält. Dies ist der vierte Punkt oder die vierte Regel der schottischen Meister. 
„Schließlich kommen wir zur fünften und letzten Operation, die uns durch den Flammenden 
Stern angezeigt wird. Nachdem die Arbeit zu einem ordnungsgemäßen Ergebnis geworden ist, 
Wenn die Substanz verbrannt ist, muss sie dem vierten und stärksten Feuergrad ausgesetzt 
werden, in dem sie drei* siebenundzwanzig Stunden verbleiben muss, bis sie vollständig glüht. 
Dadurch wird sie zu einer hellen und glänzenden Tinktur, mit der die leichteren Metalle durch die 
Verwendung von einem Teil auf tausend des Metalls verändert werden können.  

Daher zeigt uns dieser Flammende Stern den fünften und letzten Punkt der schottischen 
Meister. „Sie sollten praktisch die fünf Punkte oder Regeln des Meisters durchlaufen und durch 
die Verwendung von einem Teil auf tausend Metalle umwandeln und veredeln.“ Sie können dann 
in Wirklichkeit sagen, dass Ihr Alter tausend Jahre beträgt.“ In der Rede des Grades werden 
folgende Hinweise auf seine wahre Bedeutung: „Die drei Abteilungen gegeben des Tempels, der 
äußere Hof, das Heiligtum und das Allerheiligste, bezeichnen die drei Prinzipien.“ Unsere 
heiligen Orden, die auf das Wissen der Moral hinweisen und jene praktischsten Tugenden 
lehren, die von der Menschheit praktiziert werden sollten. Daher sind die sieben Stufen, die zum 
äußeren Hof des Tempels führen, das Sinnbild des siebenfachen Lichts, das wir besitzen 
müssen, bevor wir den Gipfel des Wissens erreichen können, in dem die letzten Grenzen 
unseres Ordens liegen. „Im ehernen Meer sollen wir uns symbolisch von allen Verunreinigungen, 
allen Fehlern und unrechtmäßigen Handlungen reinigen, sowohl von jenen, die durch 
Fehleinschätzung und falsche Meinung begannen, als auch von jenen, die absichtlich begonnen 
wurden; Denn sie hindern uns gleichermaßen daran, zur Erkenntnis der Wahren Weisheit zu 
gelangen. Wir müssen unsere Herzen gründlich bis ins Innerste reinigen und läutern, bevor wir 
diesen Flammenden Stern, das Sinnbild der göttlichen und glorreichen Shekinah oder 
Gegenwart Gottes, betrachten können; Bevor wir es wagen dürfen, uns dem Thron der höchsten 
Weisheit zu nähern.“ Im Grad des Wahren Freimaurers [Le Vrai Maçon], der auf der Titelseite 
seines Rituals als 23. Grad der Freimaurerei oder 12. der 5. Klasse bezeichnet wird, zeigt das 
Zeichenbrett ein leuchtendes Dreieck mit einem großen Yōd in der Mitte. „Das Dreieck“, so heißt 
es im Ritual, „repräsentiert einen Gott in drei Personen; und das große Yōd ist der 
Anfangsbuchstabe des letzten Wortes. Der dunkle Kreis repräsentiert das Chaos, das Gott am 
Anfang schuf. Das Kreuz im Kreis ist das Licht, mit dessen Hilfe er das Chaos entwickelte. „Das 
Quadrat, die vier Elemente, in die es aufgelöst wurde. 



„Das Dreieck wiederum, die drei Prinzipien [Salz, Schwefel und Quecksilber], die durch die 
Vermischung der Elemente entstanden. 

„Gott erschafft; die Natur produziert; die Kunst vervielfältigt sich. Gott schuf das Chaos; die 
Natur brachte es hervor; Gott, die Natur und die Kunst haben es perfektioniert. Der Altar der 
Düfte zeigt das Feuer, das auf die Natur angewendet werden soll. Die beiden Türme sind die 
beiden Öfen, feucht und trocken, in denen es bearbeitet werden soll. Die Schale ist die 
Eichenform, die das philosophische Ei umschließen soll. Die beiden von einem Kreuz überragten 
Figuren sind die beiden Vasen, Natur und Kunst, in denen die Doppelehe der weißen Frau mit 
dem roten Diener vollzogen werden soll, aus der ein äußerst mächtiger König hervorgehen wird. 
Chaos bedeutet universelle Materie, formlos, aber für alle Formen empfänglich. Form ist das 
Licht, das in den Samen aller Arten eingeschlossen ist; und sein Zuhause ist der universelle 
Geist. Um an universeller Materie zu arbeiten, verwenden Sie das innere und äußere Feuer: Es 
ergeben sich die vier Elemente, die Principia Principiorum und Inmediata; Feuer, Luft, Wasser, 
Erde. Diese Elemente haben vier Qualitäten – das Warme und Trockene, das Kalte und Feuchte. 
Zwei gehören zu jedem Element: Das Trockene und Kalte zur Erde; das Kalte und Feuchte zum 
Wasser; das Feuchte und Warme zur Luft; und das Warme und Trockene zum Feuer: wobei sich 
das Feuer mit der Erde verbindet; alle Elemente bewegen sich, wie Hermes sagte, in Kreisen. 
„Aus der Mischung der vier Elemente und ihrer vier Qualitäten ergeben sich die drei Prinzipien: 
Quecksilber, Schwefel und Salz. Dies sind die philosophischen, nicht die vulgären. „Das 
philosophische Quecksilber ist ein Wasser und ein GEIST, der die Sonne auflöst und sublimiert; 
der philosophische Schwefel ein Feuer und eine Seele, die sie besänftigt und färbt; das 
philosophische Salz eine Erde und ein KÖRPER, der sie gerinnen und fixieren lässt; und das 
Ganze geschieht im Schoß der Luft. „Aus diesen drei Prinzipien resultieren die vier duplizierten 
Elemente oder die Großen Elemente Quecksilber, Schwefel, Salz und Glas; zwei davon sind 
flüchtig, das Wasser [Quecksilber] und die Luft [Schwefel], die Öl ist; denn alle Substanzen, die 
in ihrer Natur flüssig sind, meiden das Feuer, das dem einen [Wasser] nimmt und das andere 
[Öl] verbrennt; aber die anderen beiden sind trocken und fest, nämlich das Salz, in dem Feuer 
enthalten ist, und die reine Erde, die das Glas ist; auf Bei beiden hat das Feuer keine andere 
Wirkung, als sie zu schmelzen und zu läutern, es sei denn, man verwendet flüssiges Alkali; denn 
so wie jedes Element aus zwei Qualitäten besteht, so haben diese großen duplizierten Elemente 
jeweils Anteil an zwei der einfachen Elemente oder, genauer gesagt, an allen vier, je nach dem 
größeren oder geringeren Grad jedes einzelnen – das Quecksilber hat mehr Anteil am Wasser, 
dem es zugeordnet ist; das Öl oder der Schwefel mehr an der Luft; das Salz am Feuer und das 
Glas an der Erde, die rein und klar im Zentrum aller Elementarzusammensetzungen zu finden ist 
und sich als letztes von den anderen löst. „Die vier Elemente und drei Prinzipien wohnen in allen 
Verbindungen, tierischen, pflanzlichen und mineralischen, aber in einigen stärker als in 
anderen. „Das Feuer gibt ihnen Bewegung, die Luft Empfindung, das Wasser Nahrung und die 
Erde Lebensunterhalt. „Die vier duplizierten Elemente erzeugen DEN STEIN, wenn man darauf 
achtet, sie mit der richtigen Menge Feuer zu versorgen und sie entsprechend ihrem natürlichen 
Gewicht zu kombinieren. Zehn Teile Luft ergeben einen Teil Wasser, zehn Teile Wasser einen Teil 
Erde und zehn Teile Erde einen Teil Feuer; das Ganze durch das aktive Symbol des einen und das 
passive Symbol des anderen, wodurch die Umwandlung der Elemente bewirkt wird.“ Die 
Anspielung des Rituals bezieht sich hier offensichtlich auf die vier Welten der Kabbala. Die zehn 
Sephiroth der Welt Briah stammen von Malakoth ab, der letzten der zehn Emanationen der Welt 
Aziluth; die zehn Sephiroth der Welt Yezirah stammen von Malakoth von Briah und die zehn der 
Welt Asian stammen von Malakoth von Yezirah. Das Passwort des Grades lautet Metralon, eine 
Verfälschung von METATRON, dem Cherub, der zusammen mit Sandalphon in der Kabbala der 
oberste Engel ist. Die aktiven und passiven Symbole sind männlich und weiblich.  



Das Ritual geht weiter: „Dadurch ist klar, dass wir im Großen Werk zehn Teile philosophischen 
Merkur auf einen Teil Sonne oder Mond verwenden müssen. Dies wird durch Lösung und 
Koagulation erreicht. Diese Worte bedeuten, dass wir den Körper auflösen und den Geist 
gerinnen lassen müssen. Diese Vorgänge werden durch das feuchte und trockene Bad bewirkt. 
Von den Farben ist Schwarz die Erde, Weiß das Wasser, Blau die Luft und Rot das Feuer. Darin 
sind auch sehr große Geheimnisse und Mysterien enthalten. „Die im ‚Großen Werk‘ 
verwendeten Geräte bestehen aus dem Feuchtbad, dem Trockenbad, den Vasen der Natur und 
der Kunst, der Schale aus Eiche, Lutum sapientiae, dem Siegel des Hermes, der Röhre, der 
physischen Lampe und dem Eisenstab. „Das Werk wird in siebzehn philosophischen Monaten 
vollendet, je nach der Mischung der Zutaten. Die daraus gewonnenen Vorteile sind zweierlei Art 
– einer betrifft die Seele, der andere den Körper. Der erstere besteht darin, Gott, die Natur und 
uns selbst zu erkennen; und die für den Körper sind Reichtum und Gesundheit.  

„Der Eingeweihte durchquert Himmel und Erde. Der Himmel ist die Welt, die der Intelligenz 
offenbar ist, unterteilt in Paradies und Hölle; die Erde ist die Welt, die den Sinnen offenbar ist, 
ebenfalls unterteilt in das Himmlische und das der Elemente. „Es gibt Wissenschaften, die 
speziell mit jeder von ihnen verbunden sind. Die eine ist gewöhnlich und allgemein, die andere 
mystisch und geheim. Die durch den Intellekt erkennbare Welt hat die hermetische Theologie 
und die Kabbala; die himmlische Astrologie; und die der Elemente, die Chemie, die durch ihre 
durch Feuer bewirkten Zersetzungen und Trennungen alle verborgensten Geheimnisse der Natur 
in den drei Arten zusammengesetzter Substanzen enthüllt. Diese letzte Wissenschaft wird            
„Hermetik“ oder „Die Durchführung des großen Werks“ genannt. Das Ritual des Grades der 
kabbalistischen und hermetischen Rose enthält diese Passagen: „Die wahre Philosophie, die 
Salomon kannte und praktizierte, ist die Grundlage, auf der die Freimaurerei beruht. Unsere 
alten Freimaurer haben den wichtigsten Punkt dieser göttlichen Kunst vor uns verborgen, unter 
hieroglyphischen Zeichen, die für alle Sinnlosen, Bösen und Ehrgeizigen nichts als Rätsel und 
Parabeln sind. „Derjenige wird überaus glücklich sein, der durch mühevolle Arbeit diesen 
heiligen Ort der Aufbewahrung entdeckt, in dem die erhabene Wahrheit ganz nackt verborgen 
ist; denn er kann sicher sein, dass er das Wahre Licht, die Wahre Glückseligkeit, das Wahre 
Himmlische Gut gefunden hat. Dann kann man wahrhaftig sagen, dass er einer der Wahren 
Auserwählten ist; denn es ist die einzige wahre und erhabenste Wissenschaft von allen, nach 
der ein Sterblicher streben kann: Seine Tage werden verlängert und seine Seele von allen Lastern 
und Verderbtheit befreit; in die“ (es wird hinzugefügt, um zu täuschen, als ob aus Angst zu viel 
enthüllt würde), „die Menschheit oft durch Armut geführt wird.“ Da sich die Symbolik der Halle 
und die Sprache des Rituals gegenseitig erklären, sollte hier angemerkt werden, dass in diesem 
Grad die Säulen der Halle, 12 an der Zahl, weiß mit Schwarz und Rot durchsetzt sind. Die 
Vorhänge sind schwarz und darüber karmesinrot. Über dem Thron befindet sich ein großer Adler 
in Gold auf schwarzem Grund. In der Mitte des Baldachins der Flammende Stern in Gold mit 
dem Buchstaben Yōd in der Mitte. Rechts und links vom Thron befinden sich die Sonne in Gold 
und der Mond in Silber. Der Thron wird über drei Stufen erklommen. Die Halle und der Vorraum 
werden jeweils von zehn Lichtern beleuchtet, und ein einziges befindet sich am Eingang. Die 
Farben Schwarz, Weiß und Karmesinrot erscheinen in der Kleidung; und der Schlüssel und die 
Waage gehören zu den Symbolen. Die Aufgabe des zweiten Großpriors besteht laut Ritual darin, 
„zu sehen, ob das Kapitel hermetisch versiegelt ist; ob die Materialien und die Elemente bereit 
sind; ob das Schwarz dem Weißen Platz macht und das Weiß dem Roten.“ „Sei fleißig“, heißt es, 
„wie der Stern und beschaffe das Licht der Weisen und verbirg dich vor den dummen Profanen 
und den Ehrgeizigen und sei wie die Eule, die nur nachts sieht und sich vor heimtückischer 
Neugier verbirgt.“  



„Wenn die Sonne jedes seiner Häuser betritt, sollte sie dort von den vier Elementen empfangen 
werden, die du sorgfältig einladen musst, dich zu begleiten, damit sie dir bei deinem Vorhaben 
helfen können; denn ohne sie wäre das Haus melancholisch: deshalb wirst du ihm die vier 
Elemente zum Schwelgen geben. Wenn er seine zwölf Häuser besucht und gesehen hat, wie du 
ihn dort aufmerksam empfängst, wirst du einer seiner Lieblinge werden und er wird dich an all 
seinen Gaben teilhaben lassen. Die Materie wird dann keine Macht mehr über dich haben; du 
wirst sozusagen kein Bewohner der Erde mehr sein; aber nach gewissen Zeiträumen werden Sie 
ihm einen Körper zurückgeben, der ihm gehört, und an seiner Stelle einen ganz und gar 
Spirituellen Körper annehmen. Materie gilt dann als tot für die Welt. „Deshalb muss sie 
wiederbelebt und aus ihrer Asche wiedergeboren werden, was Sie durch die Vegetation des 
Lebensbaums bewirken werden, der uns durch den Akazienzweig repräsentiert wird. Wer auch 
immer lernt, dieses große Werk zu verstehen und auszuführen, wird Großes wissen, sagen die 
Weisen des Werkes; aber wann immer Sie sich vom Mittelpunkt des Quadrats und des 
Kompasses entfernen, werden Sie nicht mehr erfolgreich arbeiten können. „Ein weiteres Juwel 
ist für Sie notwendig und kann bei bestimmten Unternehmungen nicht relevant sein.“ Es ist das 
sogenannte kabbalistische Pantakel … Dieses trägt die Macht, die Geister der Elemente zu 
befehligen. Sie müssen wissen, wie man es verwendet, und das werden Sie durch Beharrlichkeit 
lernen, wenn Sie die Wissenschaft unserer Vorgänger, der Weisen, lieben. „Ein großer schwarzer 
Adler, der König der Vögel. Er allein kann die Sonne entzünden, die in ihrer Natur materiell ist, 
keine Form hat und doch durch ihre Form Farbe entwickelt. Das Schwarz ist ein vollständiger 
Vorbote der Arbeit: Es verändert die Farbe und nimmt eine natürliche Form an, aus der eine 
strahlende Sonne hervorgehen wird. „Die Geburt der Sonne wird immer durch ihren Stern 
angekündigt, der durch den flammenden Stern repräsentiert wird, den Sie an seiner feurigen 
Farbe erkennen werden; und ihm folgt auf seinem Lauf der silberne Glanz des Mondes. „Ein 
Rohquader ist der formlose Stein, der vorbereitet werden muss, um mit der philosophischen 
Arbeit zu beginnen; und der entwickelt werden muss, um seine Form von dreieckig zu kubisch zu 
ändern, nachdem Salz, Schwefel und Quecksilber mithilfe von Winkel, Wasserwaage, Lot und 
Waage und all den anderen Freimaurerwerkzeugen, die wir symbolisch verwenden, von ihm 
getrennt wurden. „Hier können wir sie für philosophische Zwecke verwenden, um ein wohl 
proportioniertes Gebäude zu errichten, durch das Sie das Rohmaterial hindurchführen müssen, 
analog zu einem Kandidaten, der seine Einweihung in unsere Mysterien beginnt.“ Wenn wir 
bauen, müssen wir alle Regeln und Proportionen einhalten, denn sonst kann der Geist des 
Lebens nicht darin wohnen. So werden Sie den großen Turm bauen, in dem das Feuer der 
Weisen oder mit anderen Worten das Feuer des Himmels brennen soll; sowie das Meer der 
Weisen, in dem Sonne und Mond baden sollen. Das ist das Becken der Reinigung, in dem sich 
das Wasser der himmlischen Gnade befindet, Wasser, das die Hände nicht beschmutzt, 
sondern alle leprakranken Körper reinigt. „Lasst uns daran arbeiten, unseren Bruder zu 
unterweisen, damit es ihm durch seine Mühe gelingt, das Lebensprinzip zu entdecken, das in 
der Tiefe der Materie enthalten ist und unter dem Namen Alkahest bekannt ist.“ Der mächtigste 
Name der Gottheit ist ADONAI. Seine Macht besteht darin, das Universum in Bewegung zu 
versetzen; und die Ritter, die das Glück haben, es mit Gewicht und Maß zu besitzen, werden alle 
Kräfte, die es bewohnen, zur Verfügung haben, die Elements und die Kenntnis aller Tugenden 
und Wissenschaften, die der Mensch erkennen kann. Durch seine Kraft würden sie erfolgreich 
das primäre Metall der Sonne entdecken, das in sich das Prinzip des Keims enthält und mit dem 
wir uns verbinden können, sowie sechs andere Metalle, von denen jedes die Prinzipien und den 
primitiven Samen des großen philosophischen Werks enthält. 

 



„Die sechs anderen Metalle sind Saturn, Jupiter, Mars, Venus, Merkur und Luna; allgemein 
bekannt als Blei, Zinn, Eisen, Kupfer, Quecksilber und Silber. Gold ist nicht enthalten, da es in 
seiner Natur kein Metall ist. Es ist ganz Geist und unvergänglich; deshalb ist es das Symbol der 
Sonne, die über das Licht herrscht. „Der belebende Geist, Alkahest genannt, hat in sich die 
generative Tugend, den dreieckigen kubischen Stein zu erzeugen, und enthält in sich alle 
Tugenden, um die Menschen in dieser und der nächsten Welt glücklich zu machen. Um zur 
Zusammensetzung dieses Alkahest zu gelangen, beginnen wir damit, uns mit der Wissenschaft 
der Vereinigung der vier Elemente zu beschäftigen, die aus den drei Naturreichen Mineral, 
Pflanze und Tier abgeleitet werden sollen; deren Regel, Maß, Gewicht und Gleichgewicht haben 
jeweils ihren eigenen Schlüssel. Dann beschäftigen wir in einer Arbeit die Tiere, Pflanzen und 
Mineralien, jedes zu seiner Zeit, die den Raum der Häuser der Sonne bilden, wo sie alle 
erforderlichen Tugenden haben. „Jedem Himmlischen Haus wird etwas aus jedem der drei 
Naturreiche zugewiesen, damit alles in Übereinstimmung mit gesunden philosophischen Regeln 
getan werden kann; und dass alles zur rechten Zeit und am rechten Ort gründlich gereinigt 
werden kann, um am Hochzeitstisch des Bräutigams und der sechs Jungfrauen, die die 
mystische Schaufel halten, ohne ein gewöhnliches Feuer, sondern mit einem elementaren Feuer 
präsentiert zu werden, das in erster Linie durch Anziehung und durch Verdauung im 
philosophischen Bett entsteht, das von den vier Elementen erleuchtet wird. „Beim Bankett der 
Brautleute werden die Speisen, nachdem sie gründlich gereinigt sind, in Salz, Schwefel, Spiritus 
und Öl serviert; eine ausreichende Menge davon wird jeden Monat eingenommen und damit 
vermischt, mithilfe der Waage Salomons, des Alkahest, um sie den Brautleuten zu servieren, 
wenn sie auf das Hochzeitsbett gelegt werden, um dort ihren Embryo zu zeugen und für die 
Menschheit ungeheure Schätze zu produzieren, die so lange Bestand haben werden, wie die 
Welt besteht. „Nur wenige sind in der Lage, sich an dieser großen Arbeit zu beteiligen. Nur die 
wahren Freimaurer dürfen mit Recht danach streben; und selbst von ihnen nur sehr wenige sind 
würdig, es zu erlangen, weil die meisten von ihnen die Claviculae und ihren Inhalt nicht kennen 
und auch nicht das Pantakel Salomons, das lehrt, wie man an dem großen Werk arbeitet. „Das 
Gewicht, das Salomon mit seiner Waage hob, war 1, 2, 3, 4, 5; das enthält 25 mal Eins, 2 mal 2; 3 
mal 3; 4 mal 4; 5 mal 5 und einmal 9; diese Zahlen beinhalten also die Quadrate von 5 und 2, die 
Kubikzahl von 2, das Quadrat des Quadrats von 2 und das Quadrat von 3.“ Insofern ist das Ritual 
in den darin erwähnten Zahlen eine Anspielung auf das 47. Problem von Euklid, ein Symbol der 
Blauen Freimaurerei, das dort völlig fehl am Platz ist und dessen Bedeutung unbekannt ist. Da 
die Basis des rechtwinkligen Dreiecks 3 und die Senkrechte 4 ist, ist die Hypothenuse 5, gemäß 
der Regel, dass die Summe der Quadrate der beiden ersteren gleich dem Quadrat der letzteren 
ist – 3 × 3 ist 9; und 4 × 4, 16; und 9 + 16 ist 25, das Quadrat von 5. Das Dreieck enthält in seinen 
Seiten die Zahlen 1, 2 und 3. Die Senkrechte ist das Männliche; die Basis das Weibliche; die 
Hypothenuse das Produkt der beiden.  

Das Flüchtige zu fixieren, bedeutet in der hermetischen Sprache, den Geist zu materialisieren; 
das Fixierte zu verflüchtigen bedeutet, die Materie zu vergeistigen. Um das Subtile vom Groben 
zu trennen, muss man in der ersten Operation das rein innerlich ist, ist es, unsere Seele von 
allen Vorurteilen und allen Lastern zu befreien. Dies wird durch die Verwendung des 
philosophischen SALZES, das heißt der WEISHEIT, des MERKUR, das heißt der persönlichen 
Begabung und Arbeit, und des SCHWEFELS, der die Lebensenergie und den Eifer des Willens 
darstellt, erreicht. So gelingt es uns, selbst solche Dinge von geringstem Wert und sogar die 
schmutzigen Dinge der Erde in spirituelles Gold zu verwandeln. In diesem Sinne müssen wir die 
Parabeln der hermetischen Philosophen und der Propheten der Alchemie verstehen; aber in 
ihren Werken müssen wir, wie im Großen Werk, das Subtile vom Groben, das Mystische vom 
Positiven, Allegorie von Theorie geschickt trennen.  



Wenn Sie sie mit Freude und Verständnis lesen möchten, müssen Sie sie zunächst allegorisch in 
ihrer Gesamtheit verstehen und dann von den Allegorien zu den Realitäten hinabsteigen, und 
zwar über die Entsprechungen oder Analogien, die in dem einzelnen Dogma angegeben sind: 
„Was oben ist, ist wie das, was unten ist; und was unten ist, ist wie das, was oben ist.“ Die 
Abhandlung „Minerva Mundi“, die Hermes Trismegistus zugeschrieben wird, enthält unter den 
poetischsten und tiefgründigsten Allegorien das Dogma der Selbsterschaffung der Wesen oder 
des Gesetzes der Schöpfung, das aus der Übereinstimmung zweier Kräfte resultiert, die die 
Alchemisten das Fixe und das Flüchtige nannten und die im Absoluten Notwendigkeit und 
Freiheit sind. Wenn die Meister der Alchemie sagen, dass nur wenig Zeit und Aufwand 
erforderlich sind, um die Werke der Wissenschaft zu vollbringen, wenn sie vor allem behaupten, 
dass nur ein einziges Gefäß erforderlich ist, wenn sie vom großen und einzigen Ofen sprechen, 
den alle benutzen können, der für alle Menschen erreichbar ist und den die Menschen besitzen, 
ohne es zu wissen, spielen sie auf die philosophische und moralische Alchemie an. Tatsächlich 
kann ein starker und entschlossener Wille in kurzer Zeit völlige Unabhängigkeit erlangen; und wir 
alle besitzen dieses chemische Instrument, den großen und einzigen Athanor oder Ofen, der 
dazu dient, das Subtile vom Groben und das Feste vom Flüchtigen zu trennen. Dieses 
Instrument, vollständig wie die Welt und genau wie die Mathematik selbst, wird von den Weisen 
mit dem Emblem des Pentagramms oder Sterns mit fünf Zacken bezeichnet, dem absoluten 
Zeichen menschlicher Intelligenz. Das Ende und die Vollendung des Großen Werkes werden in 
der Alchemie durch ein Dreieck mit einem darüber liegenden Kreuz ausgedrückt: und der 
Buchstabe Tau, der letzte des Heiligen Alphabets, hat dieselbe Bedeutung.  Das „elementare 
Feuer“, das hauptsächlich durch Anziehung entsteht, ist offensichtlich Elektrizität oder die 
elektrische Kraft, die sich ursprünglich als Magnetismus entwickelt hat und in der vielleicht das 
Geheimnis des Lebens oder die Lebenskraft liegt. Paracelsus, der große Reformator der Medizin, 
entdeckte den Magnetismus lange vor Mesmer und trieb diese leuchtende Entdeckung oder 
vielmehr diese Einführung in die Magie der Alten, die die große magische Kraft besser 
verstanden als wir, bis zu ihren letzten Konsequenzen. Sie verstanden das Astrallicht, Azoth, den 
universellen Magnetismus der Weisen, nicht als ein tierisches und besonderes Fluidum, das nur 
von bestimmten besonderen Wesen ausgeht. Die vier Elemente, die vier symbolischen Tiere und 
die wiederholten Prinzipien entsprechen einander und werden von den hermetischen 
Freimaurern folgendermaßen angeordnet:  

AZOTH. 

LUFT. 

Der Adler. 

 

Schwefel. 

Der Löwe. 

Feuer. 

 

Salz. 

Der Stier. 

Erde. 



Merkur. 

Der Mensch. 

Wasser. 

 

Luft und Erde repräsentieren das männliche Prinzip; und Feuer und Wasser gehören zum 
weiblichen Prinzip. Diesen vier Formen entsprechen die folgenden vier philosophischen Ideen. 

Geist: Materie: Bewegung: Ruhe. 

Die Alchemie reduziert diese vier Dinge auf drei: 

Das Absolute: das Fixe: das Flüchtige. 

Vernunft: Notwendigkeit: Freiheit: sind die Synonyme dieser drei Wörter. 

Da alle großen Mysterien Gottes und des Universums so im Ternären verborgen sind, erscheint 
es überall in der Freimaurerei und in der hermetischen Philosophie unter seiner Maske der 
Alchemie. Es erscheint dort, wo Freimaurer es nicht vermuten; um die Lehre vom Gleichgewicht 
der Gegensätze und der daraus resultierenden Harmonie zu lehren. Das doppelte Dreieck 
Salomons wird von Johannes auf bemerkenswerte Weise erklärt: Es gibt, sagt er, drei Zeugen im 
Himmel – den Vater, das Wort und den Heiligen Geist; und drei Zeugen auf Erden – Atem, Wasser 
und Blut. Damit stimmt er mit den Meistern der hermetischen Philosophie überein, die ihrem 
Schwefel den Namen Äther, ihrem Merkur den Namen philosophisches Wasser und ihrem Salz 
den Namen Drachenblut oder Menstruum der Erde geben. Das Blut oder Salz entspricht durch 
Opposition dem Vater; das Azothic- oder Mercurial-Wasser dem Wort oder Logos und der Atem 
dem Heiligen Geist. Aber die Dinge des hohen Symbolismus können nur von den wahren Kindern 
der Wissenschaft gut verstanden werden. Die Alchemie hat ihre symbolische Triade aus Salz, 
Schwefel und Quecksilber – der Mensch besteht nach Ansicht der hermetischen Philosophen 
aus Körper, Seele und Geist. Die Taube, der Rabe und der Phönix sind eindrucksvolle Symbole 
für Gut und Böse, Licht und Dunkelheit und die Schönheit, die aus dem Gleichgewicht der 
beiden resultiert. Wenn Sie die wahren Geheimnisse der Alchemie verstehen möchten, müssen 
Sie die Werke der Meister mit Geduld und Fleiß studieren. Jedes Wort ist oft ein Rätsel; und wer 
in Eile liest, wird das Ganze absurd erscheinen. Selbst wenn sie zu lehren scheinen, dass das 
Große Werk die Reinigung der Seele ist und sich daher nur mit Moral befasst, verbergen sie meist 
ihre Bedeutung und täuschen alle außer den Eingeweihten. Yōd [y oder y] wird in der Kabbala als 
Opifex bezeichnet, Arbeiter der Gottheit. Es ist, sagt die Porta Coelorum, einzeln und 
ursprünglich, wie eins, das das erste unter den Zahlen ist; und wie ein Punkt, der erste vor allen 
Körpern. In Längsrichtung bewegt, erzeugt es eine Linie, die Vau ist, und diese seitwärts bewegt 
erzeugt eine Oberfläche, die Daleth ist. So wird Vau [w] zu Daleth [d]; denn die Bewegung 
tendiert von rechts nach links; und alle Kommunikation erfolgt von oben nach unten. Die Fülle 
von Yōd, das heißt der Name dieses Buchstabens, buchstabiert, ist dwy, Y-O-D. Vau [das 6 
darstellt] und Daleth [4] sind 10; wie Yōd ihr Prinzip. Yōd, sagt die Siphra de Zeniutha, ist das 
Symbol der Weisheit und des Vaters. Das Prinzip, das Vater genannt wird, sagt die Idra Suta, ist 
in Yōd enthalten, das vom Heiligen Einfluss nach unten fließt, weshalb Yōd der geheimste aller 
Buchstaben ist; denn er ist der Anfang und das Ende aller Dinge. Die himmlische Weisheit ist 
Yōd; und alle Dinge sind in Yōd enthalten, der deshalb Vater der Väter oder der Erzeuger des 
Universalen genannt wird. Das Prinzip aller Dinge wird das Haus aller Dinge genannt: weshalb 
Yōd der Anfang und das Ende aller Dinge ist; wie geschrieben steht: „Du hast alle Dinge in 
Weisheit erschaffen.“  



Denn das All wird Weisheit genannt; und in ihr ist das All enthalten; und die Zusammenfassung 
aller Dinge ist der Heilige Name. Yōd, sagt die Siphra de Zeniutha, die den Vater bezeichnet, 
nähert sich dem Buchstaben Er, der die Mutter ist; und durch die Kombination dieser beiden 
wird jener leuchtende Einfluss bezeichnet, mit dem Binah von der himmlischen Weisheit 
durchdrungen ist. Im Namen [warum], sagt derselbe, sind der Vater, die Mutter und 
Microprosopos, ihr Nachkomme, enthalten. Er, von Vau befruchtet, brachte Microprosopos oder 
Seir Anpin hervor. Weisheit, Hakemah, ist das Prinzip aller Dinge: Sie ist der Vater der Väter und 
in ihr sind der Anfang und das Ende aller Dinge. Microprosopos, das zweite Universale, ist das 
Ergebnis von Weisheit, dem Vater, und Binah, der Mutter, und besteht aus den sechs 
Nummerierungen Geburah, Gedulah und Tephareth Netsach, Hod und Yesod. Er wird in der 
Gestalt eines Menschen dargestellt und soll zunächst den Platz eingenommen haben, der 
später von der Welt Briah [der Schöpfung] eingenommen wurde, später aber in die aziluthische 
Sphäre erhoben worden sein und Weisheit, Intelligenz und Erkenntnis [Daath] von der 
himmlischen Weisheit und Intellektualität erhalten haben. Vau bezeichnet in dem 
dreiwörtlichen Wort diese sechs Mitglieder von Microprosopos. Denn letzteres ist nach dem 
Vorbild von Macroprosopos geformt, aber ohne Kether, den Willen, der im ersten Prototyp oder 
Universal verbleibt; obwohl er mit einem Teil der göttlichen intellektuellen Kraft und Kapazität 
ausgestattet ist. Das erste Universal verwendet nicht die erste Person und wird in der dritten 
Person genannt, ayh, HUA, HE: aber das zweite Universal spricht in der ersten Person, und 
verwendet das Wort yna, ANI, I.  

Die IDRA RABBA oder Synodus Magna, eines der Bücher des Sohar, sagt: Der Älteste der 
Ältesten [die absolute Gottheit] ist in Microprosopos. Alle Dinge sind eins: alles war, alles ist, 
alles wird sein: es wird weder eine Mutation geben, noch gibt es sie, noch hat sie sie gegeben. 
Aber Er hat sich durch die Formungen einer Form angepasst, die alle Formen enthält, einer 
Form, die alle Gattungen umfasst. Diese Form ist Seiner Form ähnlich und ist nicht diese Form, 
sondern ihr Analogon: weshalb die menschliche Form die Form von allem ist, was in ihr 
enthalten ist, und weil sie alles umfasst, was oben und unten ist. Das Allerheiligste nahm so 
Form an, und so wurde Microprosopos gestaltet. Alle Dinge sind in jedem der beiden 
Universalien gleichermaßen eins; aber im zweiten sind Seine Wege geteilt, und das Urteil liegt 
auf unserer Seite, und auch auf der Seite, die uns zusieht, unterscheiden sie sich. Diese 
Geheimnisse werden nur den Schnittern auf dem Heiligen Feld bekannt gemacht. Der 
Allerheiligste Alte wird nicht ATHAH, Du, genannt, sondern HUA, Er: aber in Microprosopos, wo 
der Anfang der Dinge ist, hat er den Namen ATHAH und auch AB, Vater. Von ihm ist der Anfang, 
und er wird Du genannt und ist der Vater der Väter. Er geht aus dem Nicht-Ens hervor und ist 
daher jenseits der Erkenntnis. Weisheit ist das Prinzip des Universums, und von ihr gehen 
zweiunddreißig Wege ab: und in ihnen ist das Gesetz enthalten, in zweiundzwanzig Buchstaben 
und zehn Worten. Weisheit ist der Vater der Väter, und in dieser Weisheit findet man den Anfang 
und das Ende: weshalb es in jedem Universal eine Weisheit gibt, das eine oben, das andere 
unten. Der Kommentar von Rabbi Chajun Vital zur Siphra de Zeniutha sagt: Zu Beginn der 
Emanation ging Microprosopos vom Vater aus und vermischte sich mit der Mutter, unter den 
Mysterien des Buchstabens h; [He], aufgelöst in wd, das heißt, Daleth und Vau; wodurch Vau als 
Microprosopos bezeichnet wird: weil Vau sechs ist und er aus den sechs Teilen besteht, die 
Hakemah und Binah folgen. Und gemäß dieser Vorstellung wird der Vater Vater der Väter 
genannt, weil diese Väter von Ihm ausgehen: Güte, Strenge und Schönheit. Microprosopos war 
damals wie der Buchstabe Vau im Buchstaben He, weil Er keinen Kopf hatte; aber als Er nun 
geboren wurde, wurden ihm durch den Strom göttlichen Lichts von oben drei Gehirne 
geschaffen. Und wie die Welt der Wiederherstellung [nachdem die Gefäße der Sephiroth 
unterhalb von Binah zerbrochen waren, damit aus den Fragmenten Böses erschaffen werden 



konnte] nach dem Vorbild der Waage eingerichtet ist, so ist sie auch durch und durch in 
menschlicher Form gestaltet. Aber Malakoth, Regnum, ist eine vollständige und getrennte 
Person hinter Microprosopos und in Verbindung mit ihm, und die beiden werden Mensch 
genannt. Die erste Welt [der Albernheit] konnte nicht fortbestehen und existierte nicht, weil sie 
weder menschliche Gestalt noch das System der Waage hatte, wobei die Sephiroth Punkte 
waren, einer unter dem anderen. Der erste Adam [Microprosopos, im Unterschied zu 
Macroprosopos, dem ersten okkulten Adam] war der Anfang, in dem die zehn Nummerierungen 
von der Kraft zur Tat übergingen. Microprosopos ist das zweite Gewand oder dazwischen 
liegende Medium in Bezug auf den Ältesten, der den Namen Tetragrammaton trägt; und er wird 
Alohim genannt, weil ersterer absolutes Mitleid ist; während in Macroprosopos seine Lichter die 
Natur von Strenge in Bezug auf den älteren Universalen haben; obwohl sie Mitleid in Bezug auf 
die Lichter von Malakoth und den drei unteren Welten sind. Alle Gestalten von Macroprosopos 
stammen vom ersten Adam; der, um eine zweite Hülle einzulegen, einen einzigen Funken aus 
der Sphäre der Strenge hervorgehen ließ, aus dessen fünf Buchstaben der Name Alohim 
entsteht. Gleichzeitig ging aus dem Gehirn eine höchst subtile Luft hervor, die ihren Platz auf der 
rechten Seite einnimmt, während der Funke des Feuers auf der linken Seite ist. So vermischen 
sich Weiß und Rot nicht, das heißt Luft und Feuer, die Gnade und Urteil sind. Microprosopos ist 
der Baum der Erkenntnis von Gut und Böse, wobei seine Strenge das Böse ist. REGNUM, dem 
der Name Wort des Herrn gegeben wurde, überzieht den Himmel, wie die sechs Mitglieder des 
Grades Tephareth genannt werden, und diese werden durch diese höhere Umhüllung gebildet 
und werden durch sie gebildet. Denn jede Gestalt und Zusammensetzung wird durch 
Verschleierung bewirkt, da Verborgenheit hier dasselbe ist wie Manifestation, wobei das 
Übermaß an Licht verschleiert wird, damit es in verringerter Intensität und Stärke von denen 
darunter empfangen werden kann. Jene sechs Mitglieder, die als in Binah enthalten gedacht 
werden, sollen sich in der Welt der Schöpfung befinden; wie in Tephareth in der der Bildung; und 
wie in Malakoth in der der Herstellung. Vor der Einrichtung des Gleichgewichts war kein Gesicht 
dem anderen gegenüber: Microprosopos und seine Frau gingen Rücken an Rücken hervor und 
waren doch zusammenhängend. So war es auch oben; bevor der frühere Adam in Mann und 
Frau verwandelt und der Zustand des Gleichgewichts hergestellt wurde, standen sich Vater und 
Mutter nicht von Angesicht zu Angesicht gegenüber. Denn der Vater bezeichnet die 
vollkommenste Liebe; und die Mutter die vollkommenste Strenge. Und die sieben himmlischen 
Söhne, die aus ihr hervorgingen, aus Binah, die sieben hervorbrachte, waren alle vollkommenste 
Strengen, ohne Verbindung mit einer Wurzel im Allerheiligsten Alten; das heißt, sie waren alle 
tot, zerstört, zerschmettert; aber sie wurden ins Gleichgewicht gebracht, in die Ausgeglichenheit 
der okkulten Weisheit, als sie in Mann und Frau, Strenge und Liebe verwandelt wurde, und dann 
wurden sie wiederhergestellt, und ihnen wurde eine Wurzel oben gegeben. Der Vater ist Liebe 
und Barmherzigkeit, und mit einem reinen und subtilen Aur oder Güte befruchtet er die Mutter, 
die Strenge und Strenge der Urteile ist; und das Produkt ist das Gehirn von Microprosopos. Es 
wurde, so heißt es in der Einleitung zum Buch Sohar, von der Gottheit beschlossen, Gut und 
Böse in der Welt zu erschaffen, gemäß dem, was in Jesaja gesagt wird, „der das Licht macht und 
das Böse erschafft“. Aber das Böse war zunächst okkult und konnte nicht erzeugt und 
hervorgebracht werden, außer durch die Sünde des ersten Adam. Deshalb beschloss er, dass 
die zuerst von der Güte ausgehenden Zahlen durch den übermäßigen Zufluss seines Lichts 
zerstört und zerschmettert werden sollten. Seine Absicht war, aus ihnen die Welten des Bösen 
zu erschaffen. Die ersten drei sollten jedoch bestehen bleiben und weiterbestehen, sodass 
unter den Fragmenten weder Wille, Intellekt, Macht noch die Fähigkeit des Intellekts der Gottheit 
zu finden sein sollten. Die letzten sieben Zahlen waren Punkte, wie die ersten drei, die jeweils 
unabhängig voneinander existierten und nicht durch Gemeinschaft aufrechterhalten wurden. 
Dies war der Grund für ihr Sterben und ihre Zerschmetterung.  



Es gab damals keine Liebe zwischen ihnen, sondern nur eine zweifache Furcht. Die Weisheit 
zum Beispiel fürchtete, sie könnte wieder zu ihrer Quelle in Kether aufsteigen, und auch, sie 
könnte in Binah hinabsteigen. Daher gab es keine Verbindung zwischen zweien außer Hakemah 
und Binah, und diese war unvollkommen und hatte abgewandte Gesichter. Dies ist die 
Bedeutung des Sprichworts, dass die Welt durch das Gericht erschaffen wurde, das Furcht ist. 
Und so konnte diese Welt nicht bestehen, und die sieben Könige wurden entthront, bis ihr das 
Attribut des Mitleids hinzugefügt wurde und dann eine Wiederherstellung stattfand. Daraus 
entstanden Liebe und Vereinigung, und sechs der Teile wurden zu einer Person vereint; denn 
Liebe ist das Attribut des Mitleids oder der Barmherzigkeit. Binah brachte die sieben Könige 
hervor, nicht nacheinander, sondern alle zusammen. Der siebte ist Regnum, genannt ein Stein, 
der Eckstein, weil auf ihm die Paläste der drei unteren Welten gebaut sind. Die ersten sechs 
wurden in Fragmente zerschmettert; aber Regnum wurde zu einer formlosen Masse zerquetscht, 
damit die bösartigen Dämonen, die aus den Fragmenten der anderen erschaffen wurden, keine 
Körper daraus erhielten, da Körper und Lebenskraft daraus kamen [Nephesch]. Aus den 
Fragmenten der Gefäße kam alles Böse; Urteile, trübes Wasser, Unreinheiten, die Schlange und 
Adam Belial [Baal]. Aber ihr inneres Licht stieg wieder zu Binah auf und floss dann wieder hinab 
in die Welten Briah und Yezirah, um dort Überbleibsel der Sieben Zählungen zu bilden. Die 
Funken des großen Einflusses der zerbrochenen Vasen stiegen in die vier spirituellen Elemente 
Feuer, Luft, Wasser und Erde herab und von dort in die unbelebten, pflanzlichen, lebenden und 
sprechenden Reiche und wurden zu Seelen. Die Gottheit wählte das passende vom 
unpassenden Licht aus und trennte das Gute vom Bösen. Sie stellte zuerst die Universalität der 
Sieben Könige der Welt Aziluth und danach der drei anderen Welten wieder her. Und obwohl in 
ihnen sowohl Gutes als auch Böses war, entfaltete sich dieses Böse dennoch nicht in der Tat, da 
die Strenge, wenn auch abgeschwächt, bestehen blieb; ein Teil davon ist notwendig, um zu 
verhindern, dass die Fragmente der Haut aufsteigen. Diese wurden ebenfalls zurückgelassen, 
weil die Verbindung von zweien für die Fortpflanzung notwendig ist. Und diese Notwendigkeit für 
die Existenz von Strenge ist das Geheimnis der Lust und Wärme des Fortpflanzungshungers und 
daher der Liebe zwischen Mann und Frau. Wenn die Gottheit, so heißt es in der Einleitung, die 
Welten nicht erschaffen und dann zerstört hätte, hätte es kein Böses auf der Welt geben können, 
sondern alle Dinge müssten gut gewesen sein. Es hätte weder Belohnung noch Strafe auf der 
Welt gegeben. Es hätte keinen Verdienst in der Gerechtigkeit gegeben, denn das Gute wird vom 
Bösen erkannt, und es hätte auch keine Fruchtbarkeit oder Vermehrung auf der Welt gegeben. 
Wenn alle fleischliche Begierde drei Tage lang im Schlund des großen Abgrunds angekettet wäre, 
würde dem kranken Mann das Ei eines der Tage fehlen. In der Zukunft wird es Laban [weiß] 
genannt werden, weil es von seiner Unreinheit befreit wird, und wird in das Reich Israel 
zurückkehren, und sie werden den Herrn bitten, ihnen den Appetit fleischlicher Begierde zu 
geben, um Kinder zu zeugen. Als Gott die Welt schuf, war es seine Absicht, dass seine 
Geschöpfe seine Existenz erkennen sollten. Deshalb schuf er das Böse, um sie damit zu quälen, 
wenn sie sündigen, und Licht und Segen, um die Gerechten zu belohnen. Und deshalb hat der 
Mensch notwendigerweise freien Willen und Wahl, da es Gut und Böse in der Welt gibt. Und 
diese Könige starben, sagt der Kommentar, weil der Zustand des Gleichgewichts noch nicht 
bestand und Adam Kadmon noch nicht existierte, geformt als Mann und Frau. Sie standen nicht 
in Kontakt mit dem, was lebendig war: noch hatten sie irgendeine Wurzel in Adam Kadmon; noch 
war die Weisheit, die aus Ihm hervorging, ihre Wurzel, noch verbanden sie sich mit ihr. Denn all 
dies waren reine Gnaden und einfachste Liebe; aber diese waren strenge Urteile. Von daher sah 
das Gesicht nicht auf das Gesicht; noch der Vater auf die Mutter, weil aus ihr die Urteile 
hervorgingen, noch Makroprosopos auf Mikroprosopos. 

 



Und Regnum, die letzte Zählung, war leer und sinnlos. Es hat nichts von sich selbst; und war 
gleichsam nichts, da es nichts von ihnen empfing. Es musste Liebe vom Männlichen 
empfangen; denn es ist bloße Strenge und Urteil; und die Liebe und Strenge müssen sich 
gegenseitig mäßigen, um die Schöpfung und ihre Scharen oben und unten hervorzubringen. 
Denn es wurde geschaffen, um bewohnt zu werden; und wenn strenge Urteile in ihm herrschen, 
ist es sinnlos, weil seine Prozesse nicht fortgeführt werden können. Deshalb muss die Waage 
eingesetzt werden, damit es eine Wurzel oben gibt, damit Urteile wiederhergestellt und 
gemildert werden und leben und nicht wieder sterben können. Und sieben Konformationen 
steigen herab; und alle Dinge kommen ins Gleichgewicht, und die Nadel der Waage ist die 
Wurzel oben. In der Welt Yezirah, sagt die Pneumatica Kabalistica, bezeichnet y Kether; hy 
Hakemah und Binah und why Gedulah, Geburah und Tephareth; und so ist Vau Schönheit und 
Harmonie. Der Mensch ist Hakemah; der Adler Binah; der Löwe Gedulah und der Ochse 
Geburah. Und der geheimnisvolle Kreis wird so durch Sohar und alle Kabbalisten gebildet: 
Michael und das Gesicht des Löwen sind im Süden und die rechte Hand mit dem Buchstaben y 
Yod und Wasser; Gabriel und das Gesicht des Ochsen im Norden und links mit dem ersten h des 
Tetragrammatons und Feuer; Uriel und das Gesicht des Adlers im Osten und vorne mit w und 
Luft; und Raphael und das Gesicht des Menschen im Westen und hinten mit dem letzten h und 
Erde. In derselben Reihenfolge repräsentieren die vier Buchstaben die vier Welten. Rabbi 
Schimeon Ben Jochai sagt, dass die vier Tiere des geheimnisvollen Wagens, dessen Räder 
Netsach und Hōd sind, Gedulah sind, dessen Gesicht das des Löwen ist; Geburah mit dem des 
Ochsen; Tephareth mit dem des Adlers und Malakoth mit dem des Menschen. Die sieben 
unteren Sephiroth, sagt der Æsch Mezareph, werden sieben Metalle repräsentieren: Gedulah 
und Geburah, Silber und Gold; Tephareth, Eisen; Netsach und Hod, Zinn und Kupfer; Yesod, Blei; 
und Malakoth wird die metallische Frau und Morn der Weisen sein, das Feld, auf dem die Samen 
der geheimen Mineralien gesät werden sollen, nämlich das Wasser des Goldes; aber in diesen 
sind solche Geheimnisse verborgen, wie keine Zunge aussprechen kann. Das Wort cma, Amas, 
besteht aus den Initialen der drei hebräischen Wörter, die Luft, Wasser und Feuer bedeuten; 
womit, sagen die Kabbalisten, Güte, richterliche Strenge und Gnade oder Mitgefühl bezeichnet 
werden, das zwischen ihnen vermittelt. Malakoth, sagt der Apparat, wird Haikal, Tempel oder 
Palast genannt, weil es der Palast des Grades Tephareth ist, der darin verborgen und enthalten 
ist, und Haikal bezeichnet den Ort, an dem alle Dinge enthalten sind. 

Zum besseren Verständnis der Kabbala sei daran erinnert, dass Kether oder die Krone als eine 
Person behandelt wird, die aus den zehn Nummerierungen besteht und als solche Arik Anpin 
oder Macroprosopos genannt wird:  

Dass Hakemah eine Person ist und Abba oder Vater genannt wird: 

Dass Binah eine Person ist und Mutter, Imma, genannt wird: 

Dass Tephareth, einschließlich aller Nummerierungen von Khased 

oder Gedulah bis Yesod, eine Person ist, die Seir Anpin oder Microprosopos genannt wird. 

Diese Nummerierungen sind sechs an der Zahl und werden durch das verschlungene Dreieck 
oder das Siegel Salomons dargestellt. 

Und Malakoth ist eine Person und wird die Frau von Microprosopos genannt. 

Vau stellt die Schönheit oder Harmonie dar, die aus den sechs Teilen besteht, die Seir Anpin 
bilden. 



Die Frau Malakoth soll hinter dem Ehemann Seir stehen und keine andere Wahrnehmung von 
ihm haben. Und dies wird folgendermaßen erklärt: Jedes erkennbare Objekt kann auf zwei Arten 
erkannt werden: a priori, wenn es durch seine Ursache oder von sich aus erkannt wird; oder a 
posteriori, wenn es durch seine Wirkungen erkannt wird. Die nahezu perfekte Erkenntnisart ist, 
wenn der Intellekt das Ding selbst, in sich selbst und durch sich selbst erkennt. Wenn er das 
Ding jedoch durch seine Ähnlichkeit oder Idee oder eine davon getrennte Art oder durch seine 
Wirkungen und Operationen erkennt, ist die Erkenntnis viel schwächer und unvollkommener. 
Und nur so erkennt Regnum, die Frau von Seir, ihren Ehemann, bis sich Angesicht zu Angesicht 
einander zuwendet, wenn sie sich vereinen, und sie über das nahezu perfektere Wissen verfügt. 
Denn dann sind die Gottheit, wie sie in Seir begrenzt und manifestiert ist, und das Universum 
eins. 

Vau ist Tephareth, betrachtet als die Einheit, in der die sechs Mitglieder, von denen es selbst eins 
ist. Tephareth, Schönheit, ist die Säule, die die Welt stützt, symbolisiert durch die Säule des 
Junior-Aufsehers in den Blauen Logen. Die Welt wurde zuerst durch Urteil erschaffen: und da sie 
so nicht bestehen konnte, wurde Barmherzigkeit mit Urteil verbunden, und die göttlichen 
Barmherzigkeiten erhalten das Universum. 

Gott, sagt die Idra Suta, formte alle Dinge in männlicher und weiblicher Form, da sonst der 
Fortbestand der Dinge unmöglich war. 

Die allumfassende Weisheit, die aus dem Allerheiligsten Alten hervorgeht und strahlt, leuchtet 
nicht anders als als männlich und weiblich. Weisheit als Vater, Intelligenz als Mutter, sind im 

Gleichgewicht als männlich und weiblich, und sie sind verbunden, und einer leuchtet im 
anderen. Dann erzeugen sie und werden in der Wahrheit ausgebreitet. Dann sind die beiden die 
Vollkommenheit aller Dinge, wenn sie gekoppelt sind; und wenn der Sohn in ihnen ist, ist die 
Zusammenfassung aller Dinge in einem. 

Diese Dinge werden nur den Heiligen Oberen anvertraut, die eingetreten und wieder ausgetreten 
sind und die Wege des Allerheiligsten Gottes kennen, um auf ihnen weder nach rechts noch 
nach links abzuschweifen. Denn diese Dinge sind verborgen; und die erhabenen Heiligkeiten 
leuchten in ihnen, wie Licht aus dem Glanz einer Lampe strömt. Diese Dinge werden nur denen 
anvertraut, die eingetreten sind und sich nicht zurückgezogen haben; denn wer dies nicht getan 
hat, hätte besser nie geboren werden sollen. 

Alle Dinge sind in den Buchstaben Vau und He enthalten; und alle sind ein System; und dies sind 
die Buchstaben h n w b t, Tabunah, Intelligenz.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



XXIX. GROSSER SCHOTTISCHER RITTER DES HL. 
ANDREW – Trismegistus 

Dreifache Weisheit 
  

Eine wundertätige Tradition, ähnlich der, die mit dem Labarum von Konstantin verbunden ist, 
heiligt das alte Kreuz des Heiligen Andreas. Hungus, der im neunten Jahrhundert über die Pikten 
in Schottland herrschte, soll in der Nacht vor einer Schlacht in einer Vision den Apostel Andreas 
gesehen haben, der ihm den Sieg versprach; und als sicheres Zeichen dafür sagte er ihm, dass 
über dem piktischen Heer in der Luft ein so gestaltetes Kreuz erscheinen sollte, wie er es erlitten 
hatte. Als Hungus erwachte und zum Himmel aufblickte, sah er das verheißene Kreuz, ebenso 
wie alle anderen Heere. Nachdem Hungus und die Pikten dem Apostel für ihren Sieg gedankt 
und in demütiger Hingabe ihre Opfergaben dargebracht hatten, gelobten sie, dass sie und ihre 
Nachkommen von nun an in Kriegszeiten ein Andreaskreuz als Abzeichen und 
Erkennungszeichen tragen würden. 

John Leslie, Bischof von Ross, berichtet, dass dieses Kreuz Achaius, dem König der Schotten, 
und Hungus, dem König der Pikten, in der Nacht vor der Schlacht zwischen ihnen und 
Athelstane, dem König von England, erschien, als sie auf ihren Knien beteten. 

Jedes Ritterkreuz ist ein Symbol für die neun Eigenschaften eines Ritters des Heiligen Andreas 
von Schottland; denn jeder Ritterorden verlangt von seinen Verehrern dieselben Tugenden und 
dieselben Vorzüge. Demut, Geduld und Selbstverleugnung sind die drei wesentlichen 
Eigenschaften eines Ritters des Heiligen Andreas von Schottland. Das Kreuz, geheiligt durch das 
Blut der Heiligen, die daran gestorben sind, das Das Kreuz, das Jesus von Nazareth in Ohnmacht 
durch die Straßen Jerusalems bis hinauf nach Golgatha trug und auf dem er rief: "Nicht mein 
Wille, o Vater, sondern der deine geschehe", ist ein untrügliches und deutliches Symbol dieser 
drei Tugenden. Er litt auf ihm, weil er mit den Armen und Niedrigen verkehrte und sie lehrte und 
seine Jünger unter den Fischern von Galiläa und den verachteten Bürgern fand. Sein Leben war 
ein Leben der Demut, der Geduld und der Selbstverleugnung. 

Die Hospitaliter und Templer legten das Gelübde des Gehorsams, der Armut und der Keuschheit 
ab. Das Lamm, das zum Symbol des Siegels des Ordens der Armen Soldaten des 
Salomonischen Tempels wurde, vermittelte dieselben Lehren der Demut und Selbstverleugnung 
wie das ursprüngliche Symbol der zwei Ritter auf einem Pferd. Der Großkomtur warnte jeden 
Kandidaten davor, sich durch die vergebliche Hoffnung auf irdischen Prunk und Glanz zum 
Eintritt in den Orden bewegen zu lassen. Er sagte ihm, dass er vieles erdulden müsse, was 
seinen Neigungen widerspreche, und dass er gezwungen sein werde, seinen eigenen Willen 
aufzugeben und sich ganz dem seiner Vorgesetzten zu unterwerfen. 

Die Ordenshäuser der Hospitaliter, die von der würdigen Tochter Heinrichs des Achten, 
Elisabeth, beraubt wurden, weil sie nicht den Eid ablegen wollten, ihre Vorherrschaft 
aufrechtzuerhalten, waren Almosenhäuser und Dispensarien und Findelhäuser gewesen, die 
den Staat um viele verwaiste und verstoßene Kinder erleichterten und für ihre Bedürfnisse 
sorgten, Gottes Raben in der Wüste, Brot und Fleisch am Morgen, Brot und Fleisch am Abend. 
Sie waren Herbergen für den Wanderer, der schon von weitem den Klang der Vesperglocke hörte, 
die ihn zu Ruhe und Andacht einlud, und der mit dem Morgenstern seine Mette singen und 
frohgemut seines Weges gehen konnte.  



Und die Ritter zeichneten sich nicht weniger durch Tapferkeit im Kampf aus als durch Zärtlichkeit 
und Eifer bei der Pflege von Kranken und Sterbenden. 

Die Andreasritter gelobten, alle Waisen, Mägde und Witwen aus guter Familie zu verteidigen und 
überall dort, wo sie von Mördern, Räubern oder raffinierten Dieben hörten, die das Volk 
unterdrückten, diese nach besten Kräften zur Rechenschaft zu ziehen. 

"Wenn euch das Glück nicht hold ist", so lautete das Gelübde von Rouge-Croix, "so sollt ihr in 
verschiedenen Ländern, wohin ihr auch geht oder reitet, einen Herrn von Namen und Waffen 
finden, der im Dienst des Königs, in der Arbeit und in der Ritterschaft, oder an einem anderen Ort 
der Verehrung, Güter verloren hat und in Armut geraten ist, so sollt ihr ihm helfen und ihn 
unterstützen. 

Wenn er euch um eure Güter bittet, sollt ihr ihm einen Teil der Güter geben, die Gott euch 
geschickt hat, und die ihr tragen könnt." 

So sind CHARITÄT und GENEROSITÄT noch wesentlichere Eigenschaften eines wahren und 
sanftmütigen Ritters und waren es zu allen Zeiten; ebenso wie die CLEMENCY. Es ist ein Zeichen 
einer edlen Natur, den Besiegten zu schonen. Die Tapferkeit ist dann am besten gemildert, wenn 
sie eine strenge Stärke in die milden Töne des Mitleids verwandeln kann, das nie heller leuchtet, 
als wenn es in Stahl gekleidet ist. Ein kriegerischer Mann, der mitfühlend ist, wird sowohl im 
Frieden als auch im Krieg siegen und auf zweifache Weise den Sieg mit Ehre erringen. Die 
berühmtesten Männer der Welt haben beides in sich gehabt: Mut und Mitgefühl. Ein versöhnter 
Feind hat einen größeren Wert als der lange Zug von Trossen eines römischen Triumphes. 

TREUE, WAHRHEIT und EHRE sind die drei wesentlichsten Eigenschaften eines Ritters von St. 
Andreas. "Ihr sollt Gott über alles lieben und standhaft im Glauben sein", hieß es in der 
Aufforderung an die Ritter, "und ihr sollt eurem souveränen Herrn treu sein und euer Wort und 
Versprechen halten. Auch sollt ihr nirgends sitzen, wo nach eurem Wissen gegen 
irgendjemanden zu Unrecht ein Urteil gefällt wird." 

Das Gesetz hat nicht die Macht, den Tugendhaften zu schlagen, noch kann das Glück den 
Weisen umstürzen. Nur Tugend und Weisheit vervollkommnen und schützen den Menschen. 
Das Gewand der Tugend ist ein so heiliges Heiligtum, dass selbst Fürsten es nicht wagen, einen 
so gekleideten Menschen zu schlagen. Es ist das Gewand des Königs des Himmels. Es schützt 
uns, wenn wir unbewaffnet sind, und ist eine Rüstung, die wir nicht verlieren können, es sei 
denn, wir sind uns selbst gegenüber falsch. Es ist der Besitz, den wir vom Himmel haben, ohne 
den wir nur Geächtete sind, die keinen Schutz beanspruchen können. Es gibt auch keine 
Weisheit ohne Tugend, sondern nur eine schlaue Art, unser eigenes Verderben herbeizuführen. 

Der Frieden ist nah  

Wo die Stimme der Weisheit ein hörendes Herz gefunden hat. Inmitten des Heulens von mehr 
als nur Winterstürmen,  

Der Halcyon hört die Stimme der Frühlingsstunden, schon auf den Flügeln. 

Sir Lancelot hielt keine Ritterlichkeit für gleichwertig mit der der Tugend. Dieses Wort bedeutet 
nicht nur Enthaltsamkeit, sondern vor allem Männlichkeit und schließt das ein, was im alten 
Englisch souffrance genannt wurde, jene geduldige Ausdauer, die wie der Smaragd ist, immer 
grün und fließend. 

Und auch die andere Tugend, die Gelehrsamkeit, die Aufrichtigkeit, eine Tugend, die so stark und 
so mächtig ist, dass durch sie alle irdischen Dinge fast unwandelbar werden.  



Sogar unsere Schwerter sind so geformt, dass sie uns an das Kreuz erinnern, und du und jeder 
andere von uns kann leben, um zu zeigen, wie viel der Mensch erträgt und nicht stirbt; denn 
diese Welt ist ein Ort des Kummers und der Tränen, des großen Übels und des ständigen 
Unheils, und wenn wir in ihr wahre Ehre erlangen wollen, dürfen wir es nicht zulassen, dass uns 
die Tugend eines Ritters fremd wird, so wie die Freunde der Menschen, die kalt behandelt und 
nicht hoch geschätzt werden, nur gewöhnliche Bekannte werden. 

Wir dürfen diejenigen, die uns verletzen, nicht mit Ungeduld oder Zorn betrachten; denn es ist 
mit der Philosophie und besonders mit der göttlichen Weisheit, die jeden Adeptenfürsten leiten 
sollte, sehr unvereinbar, irgendeine große Besorgnis über die Übel zu zeigen, die die Welt, die die 
Vulgären, ob in Gewändern oder Fetzen, den Tapferen zufügen können. Die Gunst Gottes und die 
Liebe unserer Brüder ruhen auf einer Grundlage, die die Kraft der Bosheit nicht umstürzen kann; 
und mit diesen und einem großzügigen Gemüt und edlem Gleichmut haben wir alles. Um 
unserem Beruf als Freimaurer gerecht zu werden, um die Würde unseres Wesens, das 
Bewußtsein unserer eigenen Ehre, den Geist der hohen Ritterlichkeit zu bewahren, die unser 
Rühmen ist, müssen wir die Übel verachten, die nur materiell und körperlich sind und daher 
nicht größer sein können als ein Schlag oder eine Verhöhnung, als eine Wunde oder ein Traum. 

In der Antike, Herr E., finden Sie hervorragende Beispiele von WAHRHEIT, WAHRHEIT und EHRE, 
und ahmt mit edler Nachahmung die alten Ritter, die ersten Hospitaliter und Templer, und 
Bayard und Sydney und den heiligen Ludwig nach; mit den Worten des Plinius an seinen Freund 
Maximus: Verehrten den alten Ruhm und das Alter, das bei den Menschen ehrwürdig, bei den 
Städten heilig ist. Ehre die Anti-Qualität und die großen Taten, und schmälere nichts von der 
Würde und Freiheit eines jeden. Wenn diejenigen, die jetzt vorgeben, die Großen und Mächtigen, 
die Gelehrten und Weisen der Welt zu sein, darin übereinstimmen, das Andenken an die 
heldenhaften Ritter früherer Zeiten zu verdammen und uns, die wir meinen, sie sollten in 
ewigem Gedenken gehalten werden und wir sollten sie vor bösem Gehör schützen, der Torheit 
bezichtigen, Denkt daran, dass, wenn diese, die jetzt behaupten, die Welt zu regieren und zu 
lehren, Euer armseliges Tribut der Treue verurteilen oder verachten, es dennoch an Euch ist, es 
bescheiden zu ertragen und Euch dennoch nicht zu schämen, da ein Tag kommen wird, an dem 
diese, die jetzt diejenigen verachten, die von unendlich höherer und feinerer Natur waren als sie 
sind, wird man sagen, dass sie ein armes und erbärmliches Leben geführt haben, und die Welt 
wird sich beeilen, sie zu vergessen. 

Aber ihr dürft auch nicht glauben, dass selbst in diesem ganz anderen Zeitalter des Handels und 
des Handels, des unermesslichen Reichtums vieler und der Armut Tausender, der blühenden 
Städte und der Mietskasernen, in denen es von Armen wimmelt, der Kirchen mit gemieteten 
Bänken und der Theater, Opernhäuser, Zollhäuser und Banken, der Dampfmaschine und des 
Telegrafen, der Läden und Handelspaläste, der Manufakturen und Handelsvereinigungen, der 
Goldkammer und der Börse, der Zeitungen, Wahlen, Kongresse und Legislaturen, des 
furchtbaren Kampfes um Reichtum und des ständigen Gerangels um Platz und Macht, der 
Verehrung der Kinder des Mammons und der Begierde nach offiziellen Ämtern, gibt es keine 
Männer antiker Prägung, die du verehren könntest, keine heroischen und ritterlichen Seelen, die 
ihre Noblesse und ihren Gleichmut in dem Chaos der widerstreitenden Leidenschaften, der 
Ambitionen und der Niedertracht, die sie umgeben, bewahren. 

Es ist ganz wahr, dass die Regierung immer dazu neigt, eine Konspiration gegen die Freiheit zu 
werden; oder, wo die Stimmen den Platz einnehmen, gewohnheitsmäßig in solche Hände zu 
fallen, dass wenig Edles oder Ritterliches unter denen zu finden ist, die das Volk regieren und 
führen.  



Es ist wahr, dass Männer in diesem Zeitalter sich durch andere Dinge auszeichnen und Namen 
und Ruhm, Schmeichler und Lakaien und das Ziel von Schmeicheleien haben können, die in 
einem ritterlichen Zeitalter verachtet worden wären, weil es ihnen an wahrer Vornehmheit und 
Mut fehlte; und dass solche Männer am ehesten von der Menge gewählt werden, die selten die 
Wahrheit liebt oder erkennt oder annimmt; die dem Reichtum nachlaufen, die Unterdrückten 
hassen und bereit sind, die Wohlhabenden zu verehren; die Anschuldigungen lieben und 
Entschuldigungen hassen; und die immer gern hören und bereit sind, Böses von denen zu 
glauben, die sich nicht um ihre Gunst kümmern und nicht ihren Beifall suchen. 

Aber kein Land kann jemals ganz ohne Männer der alten heroischen Sorte und Prägung sein, 
deren Wort niemand zu bezweifeln wagt, deren Tugend in allen Kalamitäten und Rückschlägen 
und inmitten aller Versuchungen glänzt und deren Ehre so rein und vollkommen wie der Diamant 
funkelt - Männer, die nicht ganz die Sklaven der materiellen Beschäftigungen und Vergnügungen 
des Lebens sind, die nicht gänzlich dem Handel, der Viehzucht, der Ausarbeitung und 
Durchsetzung von Steuervorschriften, den Schikanen des Gesetzes, dem politischen Neid, dem 
niederen Gewerbe der niederen Literatur oder den herzlosen, hohlen Eitelkeiten einer ewigen 
Ausschweifung verfallen sind. Jede Generation in jedem Land hinterlässt eine Generation ihren 
Nachfolgern, prächtige Beispiele und große Totenbilder, die bewundert und nachgeahmt werden 
können; solche gab es bei den Römern unter den niederträchtigsten Kaisern; solche in England, 
als das lange Parlament regierte; solche in Frankreich während seiner Saturnalien der Irreligion 
und des Mordes, und einige solche haben die Annalen Amerikas berühmt gemacht. Wenn die 
Dinge zu jenem Zustand tendieren, in dem in irgendeinem Land unter der Sonne die Verwaltung 
seiner Angelegenheiten und die Interessen seines Volkes von den Menschen verlangen, an die 
Tugend und die Ehre derer zu zweifeln, die die Gesetze erlassen und ausführen sollen; wenn 
überall ein Geist des Misstrauens und der Verachtung gegen alle herrscht, die ein Amt bekleiden 
oder danach streben oder Reichtum angehäuft haben; wenn die Lüge einen Menschen nicht 
mehr entehrt und Eide keine Gewähr für ein wahres Zeugnis bieten und ein Mensch kaum 
erwarten kann, dass ein anderer ihm die Treue hält oder seine wahren Gefühle äußert oder einer 
Partei oder Sache treu ist, wenn ein anderer sich ihm mit einem Bestechungsgeld nähert; wenn 
niemand erwarten kann, dass das, was er sagt, ohne Zusätze, Verdrehungen und falsche 
Darstellungen gedruckt wird; wenn öffentliche Unglücksfälle zu privatem Profit gemacht werden, 
die Presse der Zügellosigkeit nachgibt, die Kanzel mit politischen Reden erklingt, lange Gebete 
zu Gott, die beredt vor bewundernden Zuhörern vorgetragen werden, zur Veröffentlichung 
niedergeschrieben werden, wie Gedichte und politische Reden; wenn die Rechtschaffenheit der 
Richter angezweifelt wird und die Ehrlichkeit der Gesetzgeber ein ständiger Witz ist; dann 
werden die Menschen zweifeln, ob die alten Zeiten nicht besser waren als die neuen, das Kloster 
besser als die Opera Bouffe, die kleine Kapelle besser als die Trinkhalle, die Konvente besser als 
die großen Gebäude, die ohne ihr Altertum, ohne ihre Schönheit, ohne ihre Heiligkeit wahre 
acherusische Tempel sind, in denen der Vorübergehende von innen her den unaufhörlichen 
Lärm und das Klirren und Scheppern der Maschinerie hört, und wo die Glocke, wenn sie läutet, 
die Unglücklichen zur Arbeit und nicht zum Gebet ruft; wo sie, wie ein lebhafter Schriftsteller 
sagt, vor den Öfen, die niemals in Betrieb sind, ein immerwährendes Loblied auf den Teufel 
anstimmen. 

Es ist gut gesagt worden, dass alles, was uns der Macht unserer Sinne entzieht, was die 
Vergangenheit, die Ferne oder die Zukunft über die Gegenwart vorherrschen lässt, uns in der 
Würde des denkenden Wesens voranbringt. Die modernen Konkurrenten der deutschen 
Thermen, mit ihren protzigen Vorspiegelungen und billigen Prunkstücken, ihren Torheiten und 
Frivolitäten, ihren Chroniken von Tänzen und uneleganten Festen und ihre Frauenkleider sind ein 
schlechter Ersatz für das Kloster und die Kirche, die unsere Vorfahren in den tiefen, 



abgeschiedenen Tälern zwischen schroffen Bergen und düsteren Kiefernwäldern gebaut hätten; 
und ein Mann von nachdenklichem Gemüt, gelehrt und poetisch fühlend, wäre froh, wenn er das 
protzige Hotel inmitten des Lärms und Tumults der Stadt oder die vorlaute Taverne der 
Landstadt gegen ein altes, bescheidenes Kloster am Wegesrand eintauschen könnte, wo er sich 
und sein Pferd erfrischen könnte, ohne Stolz, Impertinenz oder Ritterlichkeit zu fürchten oder für 
Pomp, Glitzer und grelle Verzierungen zu bezahlen; wo er seine Gebete in einer Kirche sprechen 
konnte, die von göttlicher Harmonie erfüllt war und in der es keine Kirchenbänke gab, in denen 
sich der Reichtum absondern konnte; wo er die Armen glücklich und erbaut und mit den 
Gedanken des Himmels gestärkt sehen konnte; wo er sich dann mit gelehrten und heiligen und 
sanften Männern unterhalten konnte und vor seiner Abreise seine Geister durch das Hören des 
Abendliedes erheben und beruhigen konnte. 

Selbst die Freimaurerei hat ihre Mitglieder so vervielfacht, dass ihre Verpflichtungen weniger 
beachtet werden als die einfachen Versprechen, die sich die Menschen auf der Straße und auf 
den Märkten geben. Sie schreit nach öffentlicher Aufmerksamkeit und wirbt um Bekanntheit 
durch zahlreiche gerichtliche Zeitschriften; sie streitet in diesen oder trägt ihre Kontroversen vor 
die Gerichte, wenn sie per Gesetz dazu verpflichtet ist. Ihre Wahlen werden in einigen 
Orientierungen mit der ganzen Hitze und dem Eifer, der Ämtersuche und dem Management 
politischer Platzkämpfe durchgeführt. Und ein leerer Pomp, mit halbmilitärischer Kleidung und 
Drill, von friedlichen Bürgern, glitzernd mit gemalten Bannern, Federn und Juwelen, grell und 
ostentativ, empfiehlt der öffentlichen Gunst und weiblichen Bewunderung einen Orden, der den 
Vergleich mit den edlen Rittern herausfordert, der heldenhaften Soldatentruppe in Stahl und 
Panzer gehüllt, die sich unsterblich gemacht haben, die Jerusalem von den Ungläubigen 
eroberten, die in Akkon und Askalon kämpften und das Bollwerk der Christenheit gegen die 
sarazenischen Legionen waren, die dem grünen Banner des Propheten Mohammed 
nachschwärmten. 

Wenn Sie, Herr E. ..., ein respektabler Ritter sein wollen und nicht nur ein mit Zinn beschlagener 
Heuchler und Strohmann, müssen Sie die Tugenden, zu denen Sie sich in diesem Grad bekannt 
haben, fleißig und eifrig praktizieren. Wie kann ein Freimaurer geloben, tolerant zu sein, und 
gleich darauf einen anderen wegen seiner politischen Ansichten anprangern? Wie kann ein 
Freimaurer geloben, eifrig und beständig im Dienst des Ordens zu sein? 

Was nützt ihm die Symbolik des Zirkels und des Quadrats, wenn seine sinnlichen Begierden und 
niederen Leidenschaften nicht von seinem moralischen Sinn und seiner Vernunft beherrscht 
werden, sondern über diese herrschen, das Tierische über das Göttliche, das Irdische über das 
Geistige, und beide Himmelsrichtungen unter dem Quadrat bleiben? Welch ein abscheulicher 
Hohn, einen Menschen "Bruder" zu nennen, den er zum Profanen verleumdet, dem er Geld mit 
Wucher leiht, den er im Handel betrügt oder durch Schikanen vor Gericht ausplündert? 

Wenn Ihr diese Eigenschaften besitzt und niemals Euer Gelübde brecht, seid Ihr würdig, Euch 
einen Ritter zu nennen, dem Sir John Chandos, wenn er noch lebte, die Hand reichen würde, und 
den St. Louis und Falkland, Tancred und Baldassar Castiglione als ihrer Freundschaft würdig 
anerkennen würden. 

Das Rittertum, sagte ein edler Spanier, ist ein religiöser Orden, und es gibt Ritter in der 
Bruderschaft der Heiligen im Himmel. Darum lege hier und für alle Zeiten alle lieblosen und 
abweisenden Gefühle ab; sei fortan gegen die Andeutungen undisziplinierter Leidenschaft und 
unmenschlichen Eifers gefeit; lerne, die Laster und nicht die Lasterhaften zu hassen; begnüge 
dich mit der Erfüllung der Pflichten, die deine freimaurerischen und ritterlichen Berufe erfordern;  



lasse dich von den alten Grundsätzen der Ehre und Ritterlichkeit leiten und verehre mit 
Beständigkeit jene Wahrheit, die so heilig und unwandelbar ist wie Gott selbst. Und vor allem, 
denkt immer daran, dass Eifersucht nicht unser Leben ist, noch Streit unser Ziel, noch 
Uneinigkeit unsere Gesundheit, noch Rache unser Glück; aber die liebende Güte ist all dies, 
größer als die Hoffnung, größer als der Glaube, der Berge versetzen kann, eigentlich das Einzige, 
was Gott von uns verlangt, und in dessen Erfüllung die Erfüllung aller unserer Pflichten liegt. Wir 
sind gezwungen, zuzugeben, dass es wahr ist, dass die Menschen in diesem eisernen Zeitalter 
Götter aus Holz, Eisen und Messing anbeten, die von ihren eigenen Händen geschaffen wurden. 
Die Dampfmaschine ist der überragende Gott des neunzehnten Jahrhunderts, dessen 
Götzendiener überall zu finden sind, und diejenigen, die ihre ungeheure Macht ausüben, halten 
sich selbst für Götter, überall in der zivilisierten Welt. 

Andere geben es überall zu, und wir müssen hier zugeben, wie widerstrebend auch immer, dass 
das Zeitalter, das wir vertreten, durch seine Entdeckungen verengt und nicht vergrößert wird und 
eine größere Welt verloren hat, als es gewonnen hat. Wenn wir nicht so weit gehen können wie 
der Satiriker, der sagt, dass unser selbstverliebtes Jahrhundert -ihr breiter Clownsrücken wendet 
sich weithin der Herrlichkeit der Sterne zu, wir können mit ihm gehen, wenn er hinzufügt, 

Wir sind Götter nach unserem eigenen Verständnis, und können genauso gut unsere Tempel 
verschließen und inmitten des Weihrauchdampfes und des Donners unserer Wagen 
weiterfahren: Denn wir rufen uns selbst zu und bewundern uns selbst, und bei jedem Schritt 
sagen wir: "Lauf schneller, oh wundersames, wundersames Zeitalter!" Wenig beachtet, ob 
unsere Seelen so edel geschmiedet sind wie unser Eisen oder ob uns die Engel am Ziel der 
Pilgerreise empfehlen werden. 

Getäuscht durch ihr zunehmendes, aber immer noch sehr unvollkommenes Wissen und ihre 
begrenzte Beherrschung der rohen Naturkräfte, bilden sich die Menschen ein, die Geheimnisse 
der göttlichen Weisheit entdeckt zu haben, und zögern nicht, in ihren eigenen Gedanken die 
menschliche Klugheit an die Stelle der göttlichen zu setzen. Die Propheten kündigten Tyrus und 
Sidon, Babylon, Damaskus und Jerusalem als Folge der Sünden ihres Volkes die Zerstörung an; 
Aber wenn jetzt Feuer ausbricht oder ein Erdbeben eine große Stadt zerschmettert oder ein 
Wirbelsturm sie zermalmt, dann werden diejenigen als Fanatiker verspottet und als Schwätzer 
verhöhnt oder als pharisäische Lieblosigkeit getadelt, die es wagen, zu glauben und zu sagen, 
dass es göttliche Vergeltung und Gottes Gericht in dem von seinen mächtigen Kräften 
verursachten Ruin gibt. 

Die Wissenschaft, die sich im Irrtum befindet, bemüht sich, die göttliche Vorsehung von uns und 
dem materiellen Universum zu entfernen und an ihre Stelle das zu setzen, was sie Kräfte - Kräfte 
der Natur - Kräfte der Materie nennt. Sie will nicht sehen, dass die Naturkräfte die vielfältigen 
Handlungen Gottes sind. So wird er zum Gegner aller Religion und des alten Glaubens, der von 
Anfang an die menschliche Seele erleuchtet und ihr Bewußtsein ihrer eigenen Würde, ihres 
göttlichen Ursprungs und ihrer Unsterblichkeit begründet hat, jenes Glaubens, der das Licht ist, 
durch das sich die menschliche Seele gleichsam selbst zu erkennen vermag. 

Es ist nicht nur eine Religion, sondern die Grundlage aller Religionen, die Wahrheit, die in allen 
Religionen steckt, sogar das religiöse Glaubensbekenntnis der Freimaurerei, das in Gefahr ist. 
Denn alle Religionen verdanken ihr ganzes Leben und ihr Dasein dem Fundament, auf dem sie 
errichtet wurden: der als unbestreitbar und als Axiom geltenden Aussage, dass die Vorsehung 
Gottes direkt in allen Angelegenheiten und Veränderungen der materiellen Dinge regiert. Die 
Wissenschaft des Zeitalters hat ihre Hände auf die Säulen des Tempels und erschüttert ihn in 
seinen Grundfesten.  



Bis jetzt haben seine zerstörerischen Bemühungen nur das wurmzerfressene Gebälk des 
Aberglaubens aus dem alten Bauwerk herausgerissen und einige unvollständige Zusätze zum 
Einsturz gebracht - unbewohnte Türmchen der Unwissenheit und massive Stützen, die nichts 
trugen. Das Bauwerk selbst wird umgestürzt werden, wenn, in der lebhaften Sprache eines 
lebenden Schriftstellers, "die menschliche Vernunft auf den Thron Gottes springt und ihre 
Fackel über die Ruinen des Universums schwenkt." 

Die Wissenschaft befasst sich nur mit Phänomenen und ist nur Scharlatanerie, wenn sie über 
die Kräfte oder Ursachen schwafelt, die diese hervorbringen, oder darüber, was die Dinge im 
Grunde sind, von denen sie uns nur die Namen gibt. Sie weiß ebensowenig, was Licht oder Klang 
oder Duft ist, wie die arischen Viehhirten, als sie die Morgenröte und das Feuer, die Flamme und 
das Licht und die Hitze zu Göttern zählten. Und diese atheistische Wissenschaft ist nicht einmal 
eine Halbwissenschaft, die das Universum und seine Mächte und Kräfte einem System von 
Naturgesetzen oder einer der Natur innewohnenden Energie oder unbekannten Ursachen 
zuschreibt, die unabhängig von einer göttlichen und übernatürlichen Macht existieren und 
wirken. 

Diese Theorie würde in hohem Maße gestärkt, wenn die Wissenschaft immer in der Lage wäre, 
Leben und Eigentum zu schützen und die Interessen der Menschen auch gegen die 
zerstörerischen Kräfte zu sichern, die der Mensch selbst in seinem Bestreben, ihnen zu dienen, 
entwickelt, und zwar mit annähernd der Sicherheit, derer er sich rühmt. Das Feuer, das vierte 
Element, wie die alten Philosophen es nannten, ist sein nützlichster und unterwürfigster Diener. 
Warum kann der Mensch nicht verhindern, dass er diesen alten Vertrag, der so alt ist wie 
Prometheus und so alt wie Adam, jemals bricht? Warum kann er nicht sicher sein, dass sein 
schrecklicher Untertan nicht jeden Augenblick ausbricht und sich zu seinem Herrn, Tyrannen, 
Zerstörer aufschwingt? Weil auch sie eine Naturgewalt ist, die im letzten Kräftemessen immer 
über dem Menschen steht. Und weil sie in einem anderen Sinne als dem, in dem sie der Diener 
des Menschen ist, der Diener dessen ist, der seine Diener zu einer Feuerflamme macht, und der 
über die Natur ist, wie die Natur über den Menschen ist. 

Es gibt Naturgewalten, die der Mensch nicht einmal versucht zu kontrollieren oder zu steuern. 
Neapel tut nichts gegen den Vesuv. Das Wallis zittert nur mit der bebenden Erde vor dem 
kommenden Erdbeben. Die sechzigtausend Menschen, die lebendig in das Grab hinabstiegen, 
als Lissabon seine Bevölkerung unter Erde und Meer begrub, hatten keine Kenntnis von den 
Ursachen und keine mögliche Kontrolle über die Kraft, die ihre Zerstörung bewirkte. Aber hier 
reißt der Knecht und gewissermaßen die Kreatur des Menschen, der Schinder in Küche und 
Fabrik, der demütige Sklave der Lampe, der in seiner untertänigsten Arbeit aufgeht, als kleiner 
Flammenpunkt oder vielleicht als schwacher Funke, plötzlich seine brüchige Kette, bricht aus 
seinem Gefängnis aus und stürzt sich mit zerstörerischer Wut, wie aus dem Schoß der Hölle, auf 
die verdammten Wohnungen von fünfzigtausend Menschen, von denen sich jeder noch einen 
Augenblick zuvor für seinen Herrn hielt. Und diese kühnen Feuerbrigaden mit ihrer 
Wasserartillerie, seine Eroberer, so schien es, auf so vielen mitternächtlichen Feldern, stehen 
wie gelähmt vor ihrem Eroberer. In anderen Angelegenheiten, die mit der Sicherheit und den 
Interessen der Menschen zu tun haben, haben wir beobachtet, wie zuversichtlich die 
Wissenschaft wird, wenn sie einen kleinen Erfolg im Krieg des Menschen mit der Natur erringt, 
und wie sehr sie dazu neigt, sich selbst an die Stelle der Vorsehung zu setzen, die, dem Wort 
nach, die einzige absolute Wissenschaft ist. Zu Beginn dieses Jahrhunderts zum Beispiel hatte 
die medizinische und sanitäre Wissenschaft im Laufe weniger Jahre große und wunderbare 
Fortschritte gemacht.  



Die große Pest, die Europa im vierzehnten und fünfzehnten Jahrhundert heimsuchte und im 
siebzehnten Jahrhundert wieder auftauchte, wurde als eine Krankheit identifiziert, die sich einer 
aufgeklärten Behandlung unterwirft, und ihre alte Virulenz wurde der Unwissenheit über Hygiene 
und den schmutzigen Gewohnheiten eines früheren Zeitalters zugeschrieben. Eine andere 
tödliche und entstellende Geißel war durch die Entdeckung der Impfung weitgehend 
eingedämmt worden. Von Sangrado bis Sydenham, von Paracelsus bis Jenner hatte die 
Heilkunst in der Tat einen langen Weg zurückgelegt. Man könnte die Fakultät entschuldigen, 
wenn sie damals gesagt hätte: "Der Mensch ist sterblich, Krankheiten werden oft tödlich sein; 
aber es wird kein ungehindertes und unnötiges Gemetzel durch Infektionskrankheiten mehr 
geben, kein allgemeines Gemetzel, keine Karnevals des Schreckens und keine hohen Feste des 
Todes." Die eingebildete Prahlerei wäre kaum auf den Lippen erstorben, als aus den 
geheimnisvollen Tiefen des fernsten Indiens ein Gespenst hervortrat, oder vielmehr ein 
Ungeheuer kroch, furchterregender, als es das menschliche Auge je gesehen hatte. Und nicht 
mit sichererem Instinkt wittert der Tiger des Dschungels, in dem diese schreckliche Seuche 
geboren wurde, den Geruch von Blut in der Luft, als dieser unsichtbare Zerstörer, dieser 
furchtbare Vertreter der allmächtigen Macht, diese ungeheure Folge einer hinreichenden 
Ursache, die verdorbene Atmosphäre Europas witterte und seinen verheerenden Zug nach 
Westen wendete. Die Millionen von Toten, die er auf seinem Weg durch Asien zurückließ, 
bewiesen nichts. Sie waren unbewaffnet, unwissend, wehrlos, ohne Hilfe der Wissenschaft, 
unverteidigt durch die Kunst. Die Cholera war für sie undurchschaubar und unwiderstehlich wie 
Azrael, der Engel des Todes. Aber es kam nach Europa und fegte über die Hallen der 
Wissenschaft, wie es über das indische Dorf und den persischen Khan gefegt war. Sie sprang 
ebenso geräuschlos und zerstörerisch über die Bevölkerung mancher hochaufragenden, breit 
gepflasterten, gereinigten und desinfizierten Stadt des Westens wie über die Parias von Tanjore 
und die schmutzigen Straßen von Stamboul. In Wien, Paris und London wurden die Szenen der 
großen Seuche nachgestellt. Der kranke Mann fuhr in seinem Bett auf, der Wächter sprang auf 
den Boden. Auf den Ruf: Bringt eure Toten heraus, der Wagen steht vor der Tür! 

War dies das Urteil des allmächtigen Gottes? Es wäre kühn zu sagen, dass es so war; noch 
kühner wäre es, zu sagen, dass es nicht so war. Wie oft haben sich zumindest für Paris, das 
europäische Babylon, die weiteren Worte des Propheten an die Tochter der Chaldäer, die Herrin 
der Königreiche, erfüllt? "Deine Weisheit und dein Wissen haben dich verführt, und du hast in 
deinem Herzen gesagt: Ich bin es und niemand sonst neben mir. Darum wird Unheil über dich 
kommen, du wirst nicht wissen, woher es kommt, und Unheil wird über dich kommen, du wirst 
es nicht abwenden können, und Verwüstung wird plötzlich über dich kommen." 

Und was London anbelangt - es sah nach einem Urteil aus, wenn es stimmt, dass die asiatische 
Cholera ihren Ursprung in englischem Geiz und Grausamkeit hatte, wie diejenigen vermuten, die 
sie auf die Steuer zurückführen, die Warren Hastings, als Generalgouverneur von Indien, auf Salz 
erhob und damit Millionen von pflanzenfressenden Völkern des Ostens von seinem Gebrauch 
abschnitt: ebenso wie jene Krankheit, deren gespenstischer Schatten immer über Amerikas 
Schwelle liegt, ihren Ursprung im Geiz und der Grausamkeit des Sklavenhandels hat, der das 
afrikanische Küstenfieber in das angenehme Klima der Westindischen Inseln und des südlichen 
Amerikas übertrug - das Gelbfieber der ersteren und das vomito negro der letzteren. 

Aber wir sollten uns hüten, von unserer kleinlichen menschlichen Logik auf die Ethik des 
Allmächtigen zu schließen. Was auch immer die Grausamkeit des Sklavenhandels oder die 
Strenge der Sklaverei auf den Kontinenten oder Inseln Amerikas sein mag, wir sollten in Bezug 
auf ihre vermeintlichen Folgen vielleicht klüger sein, mit jenem großen und einfachen Kasuisten 
zu sagen, der der Welt die christliche Religion gab:  



"Nehmt an, dass diese Galiläer vor allen anderen Galiläern Sünder waren oder die achtzehn, auf 
die der Turm von Siloam stürzte und sie erschlug, meint ihr, dass sie Sünder waren vor allen 
Menschen, die in Jerusalem wohnten?" 

Vergeltung schließt Vergeltung aus, selbst mit Worten. Eine zertrümmerte, verbrannte, zerstörte, 
verwüstete Stadt, ein verwüstetes, gedemütigtes, zur Wüste und Einöde gemachtes Land oder 
ein Land, das die dornige Krone der Erniedrigung und Unterwerfung trägt, ist mit den heiligen 
Vorrechten und Immunitäten der Toten ausgestattet. Die niedere menschliche Rache, die sich 
über ihren Fall und ihr Verderben freut, sollte vor der unendlichen göttlichen Strafe beschämt 
zurückschrecken. "Vergebung ist weiser als Rache", lehrt uns die Freimaurerei, "und es ist 
besser zu lieben als zu hassen." Wer in großem Unglück die Hand Gottes sieht, soll schweigen 
und seine Gerichte fürchten. 

Die Menschen sind groß oder klein, wie es Gott gefällt. Aber ihr Wesen ist groß oder klein, wie es 
ihnen selbst gefällt. Die Menschen werden nicht geboren, manche mit einer großen Seele und 
manche mit einer kleinen Seele. Durch Nachdenken kann man seine Größe nicht erhöhen, aber 
man kann seine Seele vergrößern. Durch einen Willensakt kann er sich zu einem moralischen 
Riesen machen oder sich zu einem Ferkel verkleinern. 

Es gibt zwei Naturen im Menschen, die höhere und die niedere, die große und die gemeine, die 
edle und die unedle; und er kann und muss sich durch sein eigenes freiwilliges Handeln mit der 
einen oder mit der anderen identifizieren. Die Freimaurerei ist ein ständiges Bemühen, die edle 
Natur über die unedle zu erheben, das Geistige über das Materielle, das Göttliche im Menschen 
über das Menschliche. In diesem großen Bemühen und Ziel arbeiten die ritterlichen Grade mit 
denen zusammen, die die großartigen Lehren der Moral und der Philosophie lehren. Großmut, 
Barmherzigkeit, Nachsicht, Vergebung sind Tugenden, die für den Charakter eines 
vollkommenen Ritters unabdingbar sind. Wenn das niedrige und böse Prinzip in unserer Natur 
sagt: "Gib nicht; behalte deine Wohltätigkeit für verarmte Freunde oder wenigstens für 
unbedenkliche Fremde, gib sie nicht an erfolgreiche Feinde, Freunde nur in der Tugend, unseres 
Unglücks", sagt das göttlichere Prinzip, dessen Stimme durch den verachteten Galiläer sprach: 
"Tu Gutes denen, die dich hassen, denn wenn du nur die liebst, die dich lieben, welchen Lohn 
hast du? Tun nicht Zöllner und Sünder dasselbe" - das heißt, die Steuereintreiber und bösen 
Unterdrücker, bewaffnete Römer und abtrünnige Juden, die ihr zu euren Feinden zählt? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



XXX . RITTER KADOSH – Archont 

Wächter des Kosmos 
Wir profitieren oft mehr von unseren Feinden als von unseren Freunden. "Wir stützen uns nur auf 
das, was uns widersteht, und verdanken unseren Erfolg der Opposition. Die besten Freunde der 
Freimaurerei in Amerika waren die Anti-Freimaurer des Jahres 182б, und gleichzeitig waren sie 
ihre schlimmsten Feinde. Die Menschen sind nur Automaten der Vorsehung, und sie benutzt 
den Demagogen, den Fanatiker und den Schurken, eine in den Republiken übliche Dreifaltigkeit, 
als ihre Werkzeuge und Instrumente, um das zu erreichen, wovon sie nicht zu träumen wagen 
und was sie sich einbilden zu verhindern. 

Die Antifreimaurer, teils Verräter und Meineidige, teils bloße politische Schurken, haben die 
Freimaurerei durch Verfolgung gereinigt und sich so als ihre Wohltäter erwiesen; denn was 
verfolgt wird, wächst. Ihnen verdankt die Freimaurerei ihre heutige Popularität, die Verbilligung 
ihrer Grade, das Eindringen der Menge in ihre Logen, die keine Heiligtümer mehr sind, ihren 
Prunk und ihre übertriebene Zurschaustellung. 

Vor hundert Jahren war bekannt geworden, dass die Templer unter einem Schleier waren, und 
deshalb wurde der Grad verboten und, da er nicht mehr ausgeübt wurde, zu einem kurzen und 
formalen Ceremonium unter einem anderen Namen.  

Von der Gruft aus, in der er nach seinen Morden verrottete, heult Clemens der Fünfte in der 
Ansprache von Pio Nono gegen die Freimaurer über die Nachfolger seiner Opfer. Die Geister der 
toten Templer spuken in der Vatikanstadt und stören den Schlummer des gelähmten Papsttums 
stören, das aus Angst vor den Toten seine Exkommunikationen und ohnmächtigen Anathema 
gegen die Lebenden schreit. Es ist eine Kriegserklärung, die nötig war, um Apathie und Trägheit 
zum Handeln zu wecken. 

Ein Feind der Templer wird uns das Geheimnis dieser päpstlichen Feindschaft gegen einen 
Orden verraten, der trotz seiner Anatheme seit Jahrhunderten besteht und seine Heiligtümer 
und Asyla sogar in Rom hat. 

Beim Lesen wird es leicht sein, das Falsche vom Wahren, die kühnen Vermutungen von den 
einfachen Fakten zu trennen. 

"Eine Macht, die ohne Widerspruch und ohne Zustimmung und folglich ohne Kontrolle 
herrschte, erwies sich für die sakralen Königreiche als verhängnisvoll; die Republiken hingegen 
waren durch den Konflikt zwischen Freiheiten und Rechten zugrunde gegangen, die in 
Ermangelung jeglicher hierarchisch sanktionierter und durchgesetzter Pflichten bald zu bloßen 
Tyranneien geworden waren, die miteinander rivalisierten. Um einen stabilen Mittelweg 
zwischen diesen beiden Abgründen zu finden, bestand die Idee der christlichen Hierophanten 
darin, eine Gesellschaft zu schaffen, die sich der Entsagung durch feierliche Gelübde widmete 
und durch strenge Vorschriften geschützt war; die durch Einweihung gekreuzigt werden sollte 
und die als alleinige Verwahrerin der großen religiösen und sozialen Geheimnisse Könige und 
Päpste hervorbringen sollte, ohne sie den Korruptionen der Macht auszusetzen. Darin lag das 
Geheimnis des Reiches Jesu Christi, das, ohne von dieser Welt zu sein, alle seine Herrlichkeiten 
beherrschen würde. 

 



"Diese Idee stand bei der Gründung der großen religiösen Orden Pate, die sich so oft im Krieg mit 
den weltlichen, kirchlichen oder zivilen Behörden befanden. Ihre Verwirklichung war auch der 
Traum der abtrünnigen Sekten der Gnostiker oder Illuminaten, die vorgaben, ihren Glauben mit 
der primitiven Tradition des Christentums des Heiligen Johannes zu verbinden. Sie wurde 
schließlich zu einer Bedrohung für die Kirche und die Gesellschaft, als ein reicher und 
ausschweifender Orden, der in die geheimnisvollen Lehren der Kabbala eingeweiht war, bereit 
schien, das konservative Prinzip der Hierarchie gegen die legitime Autorität zu wenden, und die 
ganze Welt mit einer gewaltigen Revolution bedrohte. 

"Die Templer, deren Geschichte nur sehr unvollständig bekannt ist, waren diese schrecklichen 
Verschwörer. Im Jahr 1118 weihten sich neun Kreuzritter im Osten, darunter Geoffroi de Saint-
Omer und Hugues de Payens, der Religion und legten einen Eid auf den Patriarchen von 
Konstantinopel ab, einen Stuhl, der seit der Zeit von Photius immer heimlich oder offen mit Rom 
verfeindet war.  Das erklärte Ziel der Templer war der Schutz der Christen, die die Heiligen 
Stätten besuchten: Ihr geheimes Ziel war der Wiederaufbau des salomonischen Tempels nach 
dem von Hesekiel prophezeiten Vorbild. 

"Dieser Wiederaufbau, der von den jüdischen Mystikern früherer Zeiten förmlich vorausgesagt 
worden war, wurde zum geheimen Traum der Patriarchen des Orients. Der Tempel Salomons, 
wieder aufgebaut und dem katholischen Kult geweiht, würde in der Tat zur Metropole des 
Universums werden; der Osten würde über den Westen siegen, und die Patriarchen von 
Konstantinopel würden sich der päpstlichen Macht bemächtigen. 

"Die Templer oder Arme-Leute-Soldaten des Heiligen Hauses des Tempels, das wieder 
aufgebaut werden sollte, nahmen sich in der Bibel die Kriegsmaurer von Zorobabel zum Vorbild, 
die mit dem Schwert in der einen und der Kelle in der anderen Hand arbeiteten. Das Schwert 
und die Kelle waren also die Insignien der Templer, die sich später, wie wir sehen werden, unter 
dem Namen Freimaurerbrüder verbargen. [Dieser Name, Frères Maçons im Französischen, der 
in geheimer Anspielung auf die Erbauer des Zweiten Tempels gewählt wurde, wurde im 
Englischen in Free-Masons umgewandelt, wie Pythagore de Crotone in Peter Gower of Groton in 
England. Khairūm oder Khūr-ūm (ein Name, der fälschlicherweise in Hiram umgewandelt 
wurde), ein Kunsthandwerker in Messing und anderen Metallen, wurde der oberste Baumeister 
des Haikal Kadosch, des Heiligen Hauses, des Tempels, des `Icρoç Aoµoç; und die Worte Bonai 
und Banaim erscheinen noch immer in den freimaurerischen Graden und bedeuten Baumeister 
und Erbauer]. 

Die Kelle der Templer ist vierfach, und ihre dreieckigen Platten sind in Form eines Kreuzes 
angeordnet, wodurch das kabbalistische Pantakel unter dem Namen "Kreuz des Ostens" 
bekannt wurde. Die Ritter des Ostens und des Westens haben in ihren Titeln geheime 
Anspielungen auf die Templer, deren Nachfolger sie anfangs waren. 

"Der geheime Gedanke von Hugues de Payens bei der Gründung seines Ordens war nicht 
gerade, dem Ehrgeiz der Patriarchen von Konstantinopel zu dienen. Zu dieser Zeit existierte im 
Osten eine Sekte johanneischer Christen, die behaupteten, die einzig wahren Eingeweihten in 
die wahren Geheimnisse der Religion des Erlösers zu sein. Sie waren bestrebt, die wahre 
Geschichte von JESUS dem GESALBTEN zu kennen, und, indem sie teilweise die jüdischen 
Überlieferungen und die Erzählungen des Talmuds übernahmen, vertraten sie die Ansicht, dass 
die in den Evangelien erzählten Tatsachen nur Allegorien seien, deren Schlüssel der heilige 
Johannes gibt, indem er sagt, dass die Welt mit den Büchern gefüllt werden könnte, die über die 
Worte und Taten Jesu Christi geschrieben werden könnten;  



Worte, die, so dachten sie, nur eine lächerliche Übertreibung wären, wenn er nicht von einer 
Allegorie und einer Legende spräche, die bis ins Unendliche variiert und verlängert werden 
könnte. 

"Die Johanniter schrieben dem heiligen Johannes die Gründung ihrer Geheimkirche zu, und die 
Großpäpste der Sekte nahmen den Titel Christos, Gesalbter oder Geweihter, an und 
behaupteten, sie seien einander durch eine ununterbrochene Abtretung der päpstlichen 
Vollmachten vom heiligen Johannes gefolgt. Derjenige, der zur Zeit der Gründung des 
Templerordens diese imaginären Vorrechte für sich in Anspruch nahm, hieß THEOCLET; er 
kannte HUGUES DE PAYENS, weihte ihn in die Mysterien und Hoffnungen seiner angeblichen 
Kirche ein, verführte ihn mit den Vorstellungen von souveränem Priestertum und höchstem 
Königtum und bestimmte ihn schließlich zu seinem Nachfolger. "So wurde der Orden der Ritter 
des Tempels in seinem Ursprung der Sache des Widerstandes gegen die Tiara Roms und die 
Kronen der Könige gewidmet, und das Apostolat des kabbalistischen Gnostizismus wurde 
seinen Oberhäuptern anvertraut. Denn der heilige Johannes war selbst der Vater der Gnostiker, 
und die heutige Übersetzung seiner Polemik gegen die Häretiker seiner Sekte und die Heiden, 
die leugneten, dass Christus das Wort war, ist durchweg eine falsche Darstellung oder ein 
Missverständnis, zumindest was den Geist des Evangeliums betrifft. 

"Die Tendenzen und Lehren des Ordens waren in ein Geheimnis gehüllt, und er bekannte sich 
nach außen hin zur vollkommensten Orthodoxie. Nur die Häuptlinge kannten das Ziel des 
Ordens: die Untergebenen folgten ihnen ohne Misstrauen. 

"Einfluss und Reichtum zu erlangen, dann zu intrigieren und notfalls zu kämpfen, um das 
johanneische oder gnostische und kabbalistische Dogma zu etablieren, das waren die Ziele und 
Mittel, die den eingeweihten Brüdern vorgeschlagen wurden. Das Papsttum und die 
rivalisierenden Monarchien, so sagten sie ihnen, werden in diesen Tagen verkauft und gekauft, 
werden korrupt und werden sich morgen vielleicht gegenseitig vernichten. All das wird das Erbe 
des Tempels werden: die Welt wird bald zu uns kommen, um ihre Herrscher und Päpste zu 
bekommen. Wir werden das Gleichgewicht des Universums bilden und Herrscher über die 
Meister der Welt sein. 

"Die Templer hatten, wie alle anderen Geheimorden und -vereinigungen, zwei Lehren, eine 
verborgene und den Meistern vorbehaltene, den Johannismus, und eine öffentliche, die 
römisch-katholisch war. So täuschten sie die Gegner, die sie suchten zu verdrängen. So hat die 
Freimaurerei, von der man gemeinhin annimmt, sie sei mit den dionysischen Architekten oder 
den deutschen Steinmetzen verwandt, den heiligen Johannes den Evangelisten zu einem ihrer 
Schutzpatrone gemacht, ihm, um nicht den Verdacht Roms zu erregen, den heiligen Johannes 
den Täufer zur Seite gestellt und sich so insgeheim als gemeinsames Kind der Kabbala und des 
Essenismus bezeichnet." 

[Denn der Johannismus der Adepten war die Kabbala der früheren Gnostiker, die später in jene 
häretischen Formen ausartete, die der Gnostizismus entwickelte, so dass sogar Manes seine 
Anhänger unter ihnen hatte. Viele übernahmen seine Lehren von den zwei Prinzipien, deren 
Erinnerung durch den Griff des Dolches und das tesselierte Pflaster oder den Boden der Loge 
aufrechterhalten wird, das dummerweise "der zerklüftete Kessel" genannt und durch große 
hängende Quasten dargestellt wird, während es in Wirklichkeit ein zerklüfteter Boden (vom 
lateinischen tessera) aus weißen und schwarzen Rauten ist, mit einer notwendigerweise 
gezackten oder zerklüfteten Grenze oder Einfassung. Und wo immer in den höheren Graden die 
beiden Farben Weiß und Schwarz nebeneinander stehen, wird auf die beiden Prinzipien von 
Zoroaster und Manes angespielt.  



Bei anderen wurde die Lehre zu einem mystischen Pantheismus, der von dem der Brahmanen 
abstammte und sogar zu einer Abgötterei der Natur und einem Hass auf jedes geoffenbarte 
Dogma führte. 

[Zu all dem führte die absurde Lesart der etablierten Kirche, die die bildliche, allegorische und 
mythische Sprache einer Sammlung orientalischer Bücher aus verschiedenen Zeitaltern 
wörtlich nahm, unmittelbar und unvermeidlich. Das gleiche Ergebnis folgte lange Zeit später auf 
die Torheit, die hebräischen Bücher so zu betrachten, als ob sie von dem phantasielosen, 
harten, praktischen Intellekt des Englands von Jakob dem Ersten und der bigotten Starrheit des 
schottischen Presbyterianismus geschrieben worden wären.] 

"Um erfolgreich zu sein und Anhänger zu gewinnen, bedauerten die Templer die entthronten 
Glaubensrichtungen und ermutigten die Hoffnung auf neue Kulte, indem sie allen 
Gewissensfreiheit und eine neue Orthodoxie versprachen, die die Synthese aller verfolgten 
Glaubensrichtungen sein sollte." 

[Es ist absurd, anzunehmen, dass intellektuelle Menschen ein monströses Götzenbild namens 
Baphomet anbeteten oder Mohammed als inspirierten Propheten anerkannten. Ihre Symbolik, 
die Jahrhunderte zuvor erfunden wurde, um zu verbergen, was zu verkünden gefährlich war, 
wurde natürlich von denen missverstanden, die keine Adepten waren, und erschien ihren 
Feinden als pantheistisch. Das goldene Kalb, das Aaron für die Israeliten anfertigte, war nur 
einer der Ochsen unter dem bronzenen Waschbecken und der Karobim auf dem Propitiatorium, 
die missverstanden wurden. Die Symbole der Weisen werden immer die Götzen des 
unwissenden Volkes. Was die Oberhäupter des Ordens wirklich glaubten und lehrten, wird den 
Adepten durch die in den hohen Graden der Freimaurerei enthaltenen Hinweise und durch die 
Symbole angezeigt, die nur die Adepten verstehen. 

[Die Blauen Grade sind nur der äußere Hof oder die Vorhalle des Tempels. Ein Teil der Symbole 
wird dem Eingeweihten dort gezeigt, aber er wird absichtlich durch falsche Interpretationen in 
die Irre geführt. Es ist nicht beabsichtigt, dass er sie versteht; aber es ist beabsichtigt, dass er 
sich einbildet, sie zu verstehen. Ihre wahre Erklärung ist den Adepten, den Fürsten der 
Freimaurerei, vorbehalten. Der ganze Körper der königlichen und sakralen Kunst wurde seit 
Jahrhunderten so sorgfältig in den hohen Graden verborgen, dass es bis heute unmöglich ist, 
viele der darin enthaltenen Rätsel zu lösen. Die Masse derer, die sich Freimaurer nennen, hat 
genug davon, sich vorzustellen, dass alles in den blauen Graden enthalten ist; und wer versucht, 
sie zu enttarnen, wird sich vergeblich bemühen und ohne wirklichen Lohn seine Pflichten als 
Adept verletzen. Die Freimaurerei ist die wahre Sphinx, die bis zum Kopf im Sand begraben ist, 
den die Zeitalter um sie aufgeschüttet haben]. 

"Die Saat des Verfalls wurde im Orden des Tempels von Anfang an gesät. Die Heuchelei ist eine 
tödliche Krankheit. Der Orden hatte sich ein großes Werk vorgenommen, das er nicht ausführen 
konnte, weil er weder Demut noch Selbstverleugnung kannte, weil Rom damals unbesiegbar war 
und weil die späteren Ordensoberen seine Mission nicht verstanden hatten. Außerdem waren 
die Templer im Allgemeinen ungebildet und nur fähig, das Schwert zu führen, ohne die Fähigkeit, 
die Königin der Welt, die Meinung, zu regieren und notfalls zu fesseln. [Die Doktrinen der 
Häuptlinge wären, wenn sie den Massen vorgetragen worden wären, ihnen als Geschwätz der 
Torheit erschienen. Die Symbole der Weisen sind die Götzen der Vulgären oder so 
bedeutungslos wie die Hieroglyphen Ägyptens für die nomadischen Araber. Für die Masse der 
Eingeweihten muss es immer eine alltägliche Interpretation der Symbole geben, die für die 
Adepten sprechend sind]. 



"Hugues de Payens selbst besaß weder den scharfen und weitsichtigen Verstand noch die Größe 
der Ziele, die später den militärischen Begründer einer anderen Armee auszeichneten, die für 
Könige furchterregend wurde. Die Templer waren unintelligente und daher erfolglose Jesuiten. 
"Ihre Devise war, reich zu werden, um die Welt zu kaufen.  Sie wurden es, und im Jahr 1312 
besaßen sie in Europa allein mehr als neuntausend Seignorien. Der Reichtum war der Schwarm, 
an dem sie zerschellten. Sie wurden anmaßend und zeigten unklugerweise ihre Verachtung für 
die religiösen und sozialen Institutionen, die sie zu stürzen beabsichtigten. Ihr Ehrgeiz wurde 
ihnen zum Verhängnis. Ihre Pläne wurden erahnt und verhindert. [Rom, unduldsamer gegenüber 
Ketzerei als gegenüber Laster und Verbrechen, fürchtete den Orden, und Angst ist immer 
grausam. Es hält die philosophische Wahrheit seit jeher für die gefährlichste aller Ketzereien und 
ist nie um eine falsche Anschuldigung verlegen, mit der es das freie Denken unterdrücken kann.] 
Papst Clemens V. und König Philipp von Bel gaben Europa das Signal, und die Templer wurden, 
gleichsam in einem riesigen Netz gefangen, verhaftet, entwaffnet und ins Gefängnis geworfen. 
Niemals wurde ein Staatsstreich mit einem eindrucksvolleren Zusammenspiel vollzogen. Die 
ganze Welt war wie betäubt und wartete sehnsüchtig auf die seltsamen Enthüllungen eines 
Vorgangs, der durch so viele Zeitalter nachhallen sollte. 

"Es war unmöglich, dem Volk die Verschwörung der Templer gegen den Thron und die Tiara zu 
enthüllen. Es war unmöglich, ihnen die Lehren der Ordensoberen zu offenbaren. [Dies hätte 
bedeutet, die Menge in die Geheimnisse der Meister einzuweihen und den Schleier der Isis zu 
lüften. Man griff daher auf den Vorwurf der Magie zurück, und Denunzianten und falsche Zeugen 
waren leicht zu finden. Wenn sich die weltlichen und geistlichen Tyrannen zusammentun, um 
ein Opfer zu vernichten, fehlt es ihnen nie an brauchbaren Instrumenten]. Die Templer wurden 
schwer beschuldigt, bei ihren Empfängen Christus zu bespucken und Gott zu verleugnen, grobe 
Obszönitäten, Gespräche mit weiblichen Teufeln und die Anbetung eines monströsen Götzen. 

"Das Ende des Dramas ist bekannt, und wie Jacques de Molai und seine Gefährten in den 
Flammen umkamen. Doch vor seiner Hinrichtung organisierte und begründete das Oberhaupt 
des untergegangenen Ordens das, was man später die okkulte, hermetische oder schottische 
Freimaurerei nannte. In der Düsternis seines Gefängnisses gründete der Großmeister vier 
Metropolitane Logen, in Neapel für den Osten, in Edinburg für den Westen, in Stockholm für den 
Norden und in Paris für den Süden." [Die Initialen seines Namens, J∴ B∴ M∴, die in der gleichen 
Reihenfolge in den ersten drei Graden zu finden sind, sind nur einer der vielen inneren und 
stichhaltigen Beweise dafür, dass dies der Ursprung der modernen Freimaurerei war. Die 
Legende von Osiris wurde wiederbelebt und übernommen, um die Zerstörung des Ordens und 
die Wiederauferstehung von Khūrūm zu symbolisieren, erschlagen im Körper des Tempels, von 
KHŪRŪM ABAI, dem Meister, als Märtyrer der Pflichttreue, der Wahrheit und des Gewissens, die 
Wiederbelebung des begrabenen Vereins prophezeite]. 

"Der Papst und der König kamen bald darauf auf seltsame und plötzliche Weise ums Leben. 
Squin de Florian, der oberste Anprangerer des Ordens, starb durch ein Attentat. Indem sie das 
Schwert der Templer zerbrachen, machten sie daraus einen Ponier; und ihre verbotenen Kellen 
bauten von da an nur noch Gräber." 

[Der Orden verschwand mit einem Schlag. Seine Besitztümer und Reichtümer wurden 
konfisziert, und es schien, als würde er aufhören zu existieren. Dennoch lebte er weiter, unter 
anderen Namen und von unbekannten Oberhäuptern regiert, die sich nur denjenigen 
offenbarten, die sich durch eine Reihe von Prüfungen als würdig erwiesen hatten, mit dem 
gefährlichen Geheimnis betraut zu werden. Die modernen Orden, die sich als Templer 
bezeichnen, haben einen Namen angenommen, zu dem sie nicht den Schatten eines Titels 
haben]. 



"Die Nachfolger der alten Adepten Rose-Croix gaben nach und nach die strenge und 
hierarchische Einweihungswissenschaft ihrer Vorfahren auf, wurden zu einer mystischen Sekte, 
vereinigten sich mit vielen der Templaren, wobei sich die Dogmen beider vermischten, und 
hielten sich selbst für die alleinigen Bewahrer der Geheimnisse des Johannesevangeliums, 
wobei sie in dessen Erwägungen eine allegorische Reihe von Riten sahen, die zur 
Vervollständigung der Einweihung geeignet waren. 

"Jahrhundert glaubten die Eingeweihten, dass ihre Zeit gekommen sei, die einen, um eine neue 
Hierarchie zu gründen, die anderen, um alle Autoritäten zu stürzen und alle Gipfel der sozialen 
Ordnung auf die Ebene der Gleichheit zu drücken." 

Die mystischen Bedeutungen der Rose als Symbol sind in den kabbalistischen Kommentaren zu 
den Gesängen zu suchen. 

Die Rose war für die Eingeweihten das lebendige und blühende Symbol für die Offenbarung der 
Harmonien des Seins. Sie war das Emblem der Schönheit, des Lebens, der Liebe und der 
Freude. Flamel oder das Buch des Juden Abraham, machten sie zum hieroglyphischen Zeichen 
für die Vollendung des großen Werkes. Dies ist der Schlüssel zum Roman de la Rose. Die 
Eroberung der Rose war das Problem, das der Wissenschaft durch die Einweihung gestellt 
wurde, während die Religion sich bemühte, den universellen, exklusiven und endgültigen 
Triumph des Kreuzes vorzubereiten und zu errichten. 

Die Rose mit dem Kreuz zu vereinen, war das Problem, das die Hohe Einweihung vorschlug; und 
in der Tat ist die okkulte Philosophie die universelle Synthese und sollte alle Phänomene des 
Seins erklären. Die Religion, nur als physiologische Tatsache betrachtet, ist die Offenbarung und 
Befriedigung eines Bedürfnisses der Seelen. Ihre Existenz ist eine wissenschaftliche Tatsache; 
sie zu leugnen, hieße, die Menschheit selbst zu leugnen. 

Die Adepten von Rose-Croix respektierten die herrschende, hierarchische und offenbarte 
Religion. Folglich konnten sie ebenso wenig Feinde des Papsttums wie der legitimen Monarchie 
sein; und wenn sie sich gegen die Päpste und Könige verschworen, dann deshalb, weil sie sie 
persönlich als Abtrünnige von der Pflicht und oberste Befürworter der Anarchie ansahen. 

Was ist denn ein Despot, ob geistlich oder weltlich, anderes als ein gekrönter Anarchist? 

Eines der herrlichen Pantakel, die den esoterischen und unaussprechlichen Teil der 
Wissenschaft zum Ausdruck bringen, ist eine Rose des Lichts, in deren Mitte eine menschliche 
Gestalt ihre Arme in Form eines Kreuzes ausbreitet. 

Über die Göttliche Komödie, das Werk von DANTE, sind zahlreiche Kommentare und Studien 
verfasst worden, und doch hat, soweit wir wissen, niemand auf ihren besonderen Charakter 
hingewiesen. Das Werk des großen Ghibellin ist eine Kriegserklärung an das Papsttum, mit 
kühnen Offenbarungen der Mysterien. Das Epos von Dante ist johanneisch und gnostisch, eine 
kühne Anwendung, wie die der Apokalypse, der Figuren und Zahlen der Kabbala auf die 
christlichen Dogmen und eine geheime Verneinung alles Absoluten in diesen Dogmen. Seine 
Reise durch die übernatürlichen Welten vollzieht sich wie die Einweihung in die Mysterien von 
Eleusis und Theben. Er entkommt dem Abgrund der Hölle, über dessen Tor das Urteil der 
Verzweiflung geschrieben wurde, indem er die Positionen seines Kopfes und seiner Füße 
umkehrt, das heißt, indem er das direkte Gegenteil des katholischen Dogmas annimmt; und 
dann steigt er wieder zum Licht auf, indem er den Teufel selbst als monströse Leiter benutzt. 
Faust steigt in den Himmel auf, indem er auf den Kopf des besiegten Mephistopheles tritt.  



Die Hölle ist nur für diejenigen unüberwindbar, die nicht wissen, wie sie sich von ihr abwenden 
können. Wir befreien uns aus ihren Fesseln durch Kühnheit. 

Seine Hölle ist nur ein negatives Fegefeuer. Sein Himmel besteht aus einer Reihe von 
kabbalistischen Kreisen, die durch ein Kreuz geteilt sind, wie das Pantacle des Hesekiel. In der 
Mitte dieses Kreuzes blüht eine Rose, und wir sehen das Symbol der Adepten des Rosenkreuzes 
zum ersten Mal öffentlich dargelegt und fast kategorisch erklärt. 

Zum ersten Mal, weil Guillaume de Lorris, der in 12б0, fünf Jahre vor der Geburt von Alighieri, 
seinen Roman de la Rose noch nicht abgeschlossen hatte, der ein halbes Jahrhundert später 
von Chopinel fortgesetzt wurde. Man stellt mit Erstaunen fest, dass der Roman de la Rose und 
die Divina Commedia zwei gegensätzliche Formen ein und desselben Werkes sind, eine 
Initiation in die Unabhängigkeit des Geistes, eine Satire auf alle zeitgenössischen Institutionen 
und die allegorische Formel der großen Geheimnisse der Gesellschaft der Rosen - Croix. 

Die wichtigsten Manifestationen des Okkultismus fallen mit der Zeit des Untergangs der Templer 
zusammen, denn Jean de Meung oder Chopinel, ein Zeitgenosse Dantes, blühte in den besten 
Jahren seines Lebens am Hof von Philippe le Bel auf. Der Roman de la Rose ist das Epos des 
alten Frankreichs. Es ist ein tiefgründiges Buch in der Form des Leichtsinns, eine ebenso 
gelehrte Offenbarung der Geheimnisse des Okkultismus wie die des Apuleius. Die Rose von 
Flamel, die von Jean de Meung und die von Dante sind aus demselben Stamm gewachsen. 

Swedenborgs System war nichts anderes als die Kabbala, ohne das Prinzip der Hierarchie. Es ist 
der Tempel, ohne den Schlussstein und das Fundament. 

Cagliostro war der Beauftragte der Templer und schrieb deshalb an die Freimaurer in London, 
dass die Zeit gekommen sei, mit dem Wiederaufbau des Tempels des Ewigen zu beginnen. Er 
hatte in die Freimaurerei einen neuen Ritus eingeführt, den ägyptischen, und wollte die 
geheimnisvolle Anbetung der Isis wiederbeleben. Die drei Buchstaben L∴P∴D∴ auf seinem 
Siegel waren die Initialen der Worte "Lilia pedibus destrue"; zertretet die Lilien [Frankreichs], und 
eine Freimaurermedaille aus dem sechzehnten oder siebzehnten Jahrhundert zeigt darauf ein 
Schwert, das den Stiel einer Lilie abschneidet, und die Worte "talem dabit ultio messem", solche 
Ernte wird Rache geben. Eine unter der Schirmherrschaft des Genfer Fanatikers Rousseau 
gegründete Loge wurde zum Zentrum der revolutionären Bewegung in Frankreich, und ein Prinz 
des Blutkönigreichs begab sich dorthin, um am Grab von Jacques de Molai die Vernichtung der 
Nachfolger von Philippe le Bel zu beschwören. Die Register des Templerordens bezeugen, dass 
der Regent, der Duc d'Orleans, Großmeister dieses gewaltigen Geheimbundes war, und dass 
seine Nachfolger der Duc de Maine, der Prinz von Bourbon-Condé und der Duc de Cossé-
Brissac waren. Die Templer haben den König kompromittiert; sie haben ihn vor der Wut des 
Volkes gerettet, um diese Wut noch zu steigern und die seit Jahrhunderten vorbereitete 
Katastrophe herbeizuführen; es war ein Schafott, das die Rache der Templer forderte.  Die 
heimlichen Drahtzieher der Französischen Revolution hatten sich geschworen, den Thron und 
den Altar auf dem Grabmal von Jacques de Molai zu stürzen. Als Ludwig XVI. hingerichtet wurde, 
war die Hälfte der Arbeit getan, und von nun an sollte die Armee des Tempels all ihre 
Bemühungen gegen den Papst richten. 

Jacques de Molai und seine Gefährten waren vielleicht Märtyrer, aber ihre Rächer entehrten ihr 
Andenken. Das Königtum wurde auf dem Schafott Ludwigs XVI. wiederhergestellt, die Kirche 
triumphierte mit der Gefangennahme Pius' VI. in Valence und starb an Erschöpfung und 
Kummer, aber die Nachfolger der alten Tempelritter kamen um, überwältigt von ihrem fatalen 
Sieg. 



Moral und Dogma 
 

--- 

 

Konsistorium 
  

 

XXXI . GROSSINSPEKTOR INQUISITOR 
KOMMANDANT. [Inspektor Inquisitor.] Demiurg 

Schöpfer des Universums 
Geduldig zu hören, überlegt und leidenschaftslos abzuwägen und unparteiisch zu entscheiden - 
das sind die wichtigsten Pflichten eines Richters. Nach den Lektionen, die Sie erhalten haben, 
brauche ich nicht weiter auf sie einzugehen. Die Möbel auf unserem Altar und die Dekoration 
des Triumphbogens werden Sie immer wieder beredt daran erinnern. 

Die Heilige Bibel wird Sie an Ihre Verpflichtung erinnern, und daran, dass Sie, wie Sie hier unten 
urteilen, auch im Jenseits von Einem gerichtet werden, der sich nicht wie ein irdischer Richter 
der traurigen Notwendigkeit unterwerfen muss, die Motive, Absichten und Absichten der 
Menschen [aus denen alles Verbrechen im Wesentlichen besteht] aus dem ungewissen und oft 
unsicheren Zeugnis ihrer Taten und Worte abzuleiten, so wie Menschen in dichter Dunkelheit mit 
vorgestreckten Händen ihren Weg ertasten: vor dem aber jeder Gedanke, jedes Gefühl, jeder 
Impuls und jede Absicht jeder Seele, die jetzt auf Erden ist oder je war oder je sein wird, 
gegenwärtig und sichtbar ist und immer sein wird, während der ganzen unendlichen Dauer der 
Ewigkeit. 

Winkel und Zirkel, Lot und Wasserwaage sind Ihnen als Freimaurer wohl bekannt. Für Sie als 
Richter bedeuten sie vor allem Aufrichtigkeit, Unparteilichkeit, sorgfältige Prüfung der Fakten 
und Umstände, Genauigkeit im Urteil und Einheitlichkeit in der Entscheidung. Auch als Richter 
sollst du quadratische Arbeit leisten und nur quadratische Arbeit. Wie ein Tempel, der nach dem 
Lot errichtet wurde, sollst du dich weder zur einen noch zur anderen Seite neigen. Wie ein 
Gebäude, das gut quadratisch und eben ist, sollst du fest und unerschütterlich in deinen 
Überzeugungen von Recht und Gerechtigkeit sein. Wie der Kreis, der mit dem Zirkel gezogen 
wird, sollst du wahrhaftig sein. In der Waage der Gerechtigkeit sollst du allein die Tatsachen und 
das Gesetz abwägen und weder persönliche Freundschaft noch persönliche Abneigung, weder 
Furcht noch Gunst in die Waagschale legen; und wenn eine Besserung nicht mehr zu erhoffen 
ist, sollst du unerbittlich mit dem Schwert der Gerechtigkeit zuschlagen. 

Das eigentümliche und wichtigste Symbol dieses Grades ist das Tetraktys des Pythagoras, das 
im Osten aufgehängt ist, wo normalerweise das heilige Wort oder der heilige Buchstabe glänzt, 
der die Gottheit darstellt. Seine neun äußeren Punkte bilden das Dreieck, das Hauptsymbol in 
der Masonie, mit vielen der Bedeutungen, die Ihnen bekannt sind. 



Für uns stellen seine drei Seiten die drei Hauptattribute der Gottheit dar, die das Universum 
erschaffen haben und es jetzt wie eh und je stützen, aufrechterhalten und in seiner ewigen 
Bewegung leiten; die drei Stützen des freimaurerischen Tempels, der selbst ein Emblem des 
Universums ist:-Weisheit oder die unendliche göttliche Intelligenz; Stärke oder Macht, der 
unendliche göttliche Wille; und Schönheit oder die unendliche göttliche Harmonie, das ewige 
Gesetz, kraft dessen die unendlichen Myriaden von Sonnen und Welten in ihren unaufhörlichen 
Umdrehungen ohne Zusammenstoß oder Konflikt im Unendlichen des Raumes immer 
weiterblitzen und Veränderung und Bewegung das Gesetz aller geschaffenen Existenzen sind. 

Für uns als freimaurerische Richter stellt das Dreieck die Pyramiden dar, die, fest gepflanzt wie 
die immerwährenden Hügel und genau auf die vier Himmelsrichtungen ausgerichtet, allen 
Angriffen der Menschen und der Zeit trotzen und uns lehren, fest und unerschüttert wie sie zu 
stehen, wenn unsere Füße auf der festen Wahrheit stehen. 

Es enthält eine Vielzahl geometrischer Figuren, die für die Freimaurer alle eine große Bedeutung 
haben. Das dreifache Dreieck ist besonders heilig, da es bei allen Völkern immer ein Symbol der 
Gottheit war. Neben allen äußeren Linien des Sechsecks, das es ebenfalls enthält, gibt es sechs 
kleinere Dreiecke, deren Basen sich im zentralen Punkt des Tetraktys schneiden, das seinerseits 
immer das Symbol der Gottheit war, die erzeugende Kraft des Universums, die Sonne, Brahma, 
Osiris, Apollo, Bel und die Gottheit selbst. Auf diese Weise bilden wir auch zwölf noch kleinere 
Dreiecke, von denen drei mal drei den Tetraktys selbst bilden. 

Ich verzichte darauf, alle Figuren aufzuzählen, die man darin entdecken kann, aber eine darf 
nicht unbemerkt bleiben. Das Sechseck selbst stellt uns schwach einen Würfel vor, der auf den 
ersten Blick nicht sichtbar ist und daher das passende Symbol für den Glauben an das 
Unsichtbare ist, der für die Erlösung am wichtigsten ist. Als erster vollkommener Festkörper 
erinnert es an den würfelförmigen Stein, der Blut schwitzte, und an den von Henoch 
niedergelegten Stein und lehrt Gerechtigkeit, Genauigkeit und Beständigkeit. 

Die unendliche Teilbarkeit des Dreiecks lehrt die Unendlichkeit des Universums, der Zeit, des 
Raumes und der Gottheit, ebenso wie die Linien, die, vom gemeinsamen Mittelpunkt 
ausgehend, ihren Abstand voneinander immer vergrößern, je unendlich länger sie werden. So 
wie sie in ihrer Anzahl unendlich sind, so sind auch die Attribute der Gottheit unendlich; und so 
wie sie von einem Zentrum ausgehen und in den Raum projiziert werden, so ist das ganze 
Universum von Gott ausgegangen. 

Denke auch daran, mein Bruder, dass du noch andere Pflichten als die eines Richters zu erfüllen 
hast. Du sollst die Arbeit der untergeordneten Körperschaften der Freimaurerei sorgfältig 
untersuchen und prüfen. Du sollst darauf achten, dass die Empfänger der höheren Grade nicht 
unnötig vermehrt werden, dass unangemessene Personen sorgfältig von der Mitgliedschaft 
ausgeschlossen werden und dass die Freimaurer in ihrem Leben und in ihrer Konversation 
Zeugnis von der Vortrefflichkeit unserer Lehren und dem unschätzbaren Wert der Institution 
selbst ablegen. Du sollst auch dein eigenes Herz und dein Verhalten untersuchen und sorgfältig 
auf dich aufpassen, dass du nicht in die Irre gehst. Wenn du Böswilligkeit und Eifersucht in dir 
trägst, wenn du Intoleranz und Bigotterie empfängst, wenn du Sanftmut und Freundlichkeit 
ablehnst, wenn du dein Herz dem einen weit öffnest und dem anderen seine Pforten verschließt, 
dann ist es an der Zeit, dass du deinen eigenen Tempel in Ordnung bringst, oder du trägst den 
Namen und die Insignien eines Freimaurers umsonst, obwohl du noch nicht mit der 
freimaurerischen Natur vertraut bist. 

 



Überall in der Welt gibt es ein Naturgesetz, d.h. eine gleichbleibende Wirkungsweise, die zur 
Natur der Dinge, zur Beschaffenheit des Universums zu gehören scheint. Diese Tatsache ist 
universell. In verschiedenen Abteilungen nennen wir diese Wirkungsweise mit verschiedenen 
Namen, wie das Gesetz der Materie, das Gesetz des Geistes, das Gesetz der Moral und 
dergleichen. Wir meinen damit eine bestimmte Wirkungsweise, die zu den materiellen, geistigen 
oder moralischen Kräften gehört, die Wirkungsweise in denen sie gewöhnlich handeln und in 
denen es ihr Ideal ist, immer zu handeln. Die idealen Gesetze der Materie kennen wir nur aus der 
Tatsache, dass sie immer befolgt werden. Der tatsächliche Gehorsam ist für uns der einzige 
Beweis für die ideale Regel; denn in Bezug auf den Inhalt der materiellen Welt sind das Ideale 
und das Tatsächliche dasselbe. 

Die Gesetze der Materie lernen wir nur durch Beobachtung und Erfahrung. Bevor wir die 
Erfahrung gemacht haben, konnte niemand vorhersagen, dass ein Körper, der zur Erde fällt, in 
der ersten Sekunde sechzehn Fuß tief fällt, in der nächsten doppelt so tief, in der dritten viermal 
und in der vierten sechzehnmal. Keine Handlungsweise in unserem Bewusstsein nimmt diese 
Handlungsregel in der äußeren Welt vorweg. Das Gleiche gilt für alle Gesetze der Materie. Das 
ideale Gesetz ist bekannt, weil es eine Tatsache ist. Das Gesetz ist unumgänglich. Es muss ohne 
Zögern befolgt werden. Die Gesetze der Kristallisation, die Gesetze der Proportion in der 
chemischen Verbindung - weder in diesen noch in irgendeinem anderen Gesetz der Natur gibt es 
irgendeinen Spielraum für die Schwingung des Ungehorsams. Nur der ursprüngliche Wille 
Gottes wirkt in der materiellen Welt, und kein sekundärer endlicher Wille. 

Es gibt keine Ausnahmen von dem großen allgemeinen Gesetz der Anziehung, das Atom an 
Atom im Körper eines nur mit Hilfe eines Mikroskops sichtbaren Rotators, Kugel an Kugel, 
System an System bindet, der Welt der Dinge eine Einheit gibt und diese Welten von Systemen 
zu einer Einheit abrundet. Zunächst scheint es Ausnahmen von diesem Gesetz zu geben, wie 
beim Wachstum und bei der Zersetzung, bei den Abstoßungen der Elektrizität; aber schließlich 
stellt sich heraus, dass all dies Sonderfälle des einen großen Gesetzes der Attraktion sind, die 
auf verschiedene Weise wirken. 

Die Vielfalt der Wirkungen dieses Gesetzes überrascht zunächst die Sinne; aber am Ende 
erstaunt die Einheit der Ursache den kultivierten Geist. In Bezug auf diesen Globus betrachtet, 
ist ein Erdbeben nicht mehr als ein Spalt, der sich an einem trockenen Sommertag in einem 
Gartenweg öffnet. Ein Schwamm ist porös, mit kleinen Zwischenräumen zwischen den festen 
Teilen: das Sonnensystem ist nur noch poröser, mit größerem Raum zwischen den einzelnen 
Kugeln: das Universum noch mehr, mit Zwischenräumen zwischen den Systemen, so klein, 
verglichen mit dem unendlichen Raum, wie die zwischen den Atomen, die die Masse des 
kleinsten unsichtbaren Tierchens bilden, von denen Millionen in einem Tropfen Salzwasser 
schwimmen. Die gleiche Anziehungskraft hält das Tierchen, den Schwamm, das System und 
das Universum zusammen. Jedes Teilchen der Materie in diesem Universum ist mit jedem und 
allen anderen Teilchen verbunden, und die Anziehung ist ihr gemeinsames Band. 

In der geistigen Welt, der Welt des menschlichen Bewusstseins, gibt es auch ein Gesetz, eine 
ideale Wirkungsweise für die geistigen Kräfte des Menschen. Das Gesetz der Gerechtigkeit ist 
ebenso universell wie das Gesetz der Attraktion, obwohl wir weit davon entfernt sind, alle 
Phänomene der Natur damit in Einklang bringen zu können. Die Lerche hat unserer Ansicht nach 
dasselbe Recht zu leben, zu singen und nach Belieben durch die Atmosphäre zu fliegen, wie der 
Habicht seine starken Flügel in der Sommersonne ausbreiten kann; und doch stürzt sich der 
Habicht auf die harmlose Lerche und verschlingt sie, wie er den Wurm verschlingt, und wie der 
Wurm den Tierkörper verschlingt;  



und soweit wir wissen, gibt es nirgendwo in irgendeinem zukünftigen Zustand des tierischen 
Daseins eine Entschädigung für diese scheinbare Ungerechtigkeit. Bei den Bienen herrscht die 
eine, während die anderen gehorchen, die einen arbeiten, während die anderen untätig sind. Bei 
den kleinen Ameisen ernähren sich die Solitäre von den Erträgen der Arbeit der Arbeiter. Der 
Löwe lauert auf die Antilope und verschlingt sie, die scheinbar ein ebenso gutes Recht auf Leben 
hat wie er. Unter den Menschen herrschen die einen und dienen die anderen, das Kapital 
befiehlt und die Arbeit gehorcht, und die eine Ethnie, die an Intelligenz überlegen ist, bedient 
sich der starken Muskeln einer anderen, die unterlegen ist; und dennoch stellt niemand die 
Gerechtigkeit Gottes in Frage. Zweifellos entsprechen all diese verschiedenen Phänomene 
einem großen Gesetz der Gerechtigkeit, und die einzige Schwierigkeit besteht darin, dass wir 
dieses Gesetz nicht verstehen und zweifellos auch nicht verstehen können. Es ist sehr leicht für 
einen träumenden und visionären Theoretiker zu sagen, dass es ganz offensichtlich ungerecht 
ist, wenn der Löwe das Reh verschlingt und der Adler den Zaunkönig reißt und frisst; aber das 
Problem ist, dass wir keine andere Art und Weise kennen, in der der Löwe und der Adler nach 
dem Körperbau, der Konstitution und den Organen, die Gott ihnen gegeben hat, überhaupt leben 
könnten. Unser kleines Maß der Gerechtigkeit ist nicht Gottes Maß. Seine Gerechtigkeit verlangt 
nicht, dass wir die hart arbeitenden Millionen von aller Arbeit befreien, dass wir den Leibeigenen 
oder den Sklaven, der nicht dazu geeignet ist, frei zu sein, von jeglicher Kontrolle emanzipieren. 
Kein Zweifel, unter all den kleinen Blasen, die das Leben, die Wünsche, der Wille und die Pläne 
der zweitausend Millionen oder mehr Menschen auf dieser Erde sind (denn Blasen sind sie, 
wenn man nach dem Raum und der Zeit urteilt, die sie in diesem großen und ewig währenden 
Meer der Menschheit einnehmen), - kein Zweifel, unter ihnen allen steht ein und dieselbe ewige 
Kraft, die sie in diese oder jene besondere Form bringen; und über allen wacht dieselbe 
väterliche Vorsehung, die ewig über das Kleine und das Große wacht und aus der Einheit der 
Kraft die Vielfalt der Wirkung hervorbringt. Es ist völlig richtig, wenn man sagt, dass die 
Gerechtigkeit die Verfassung oder die Grundlage und das geistige Gesetz des moralischen 
Universums, das Gesetz des Rechts, eine Richtschnur für den Menschen (wie für jedes andere 
Lebewesen) in all seinen moralischen Beziehungen. Zweifellos müssen alle menschlichen 
Angelegenheiten (wie alle anderen Angelegenheiten) diesem Gesetz unterworfen sein; und was 
richtig ist, stimmt damit überein und hat Bestand, während das, was falsch ist, damit in Konflikt 
steht und fällt. Die Schwierigkeit besteht darin, dass wir immer unsere Vorstellungen von dem, 
was richtig und gerecht ist, zum Gesetz der Gerechtigkeit erheben und darauf bestehen, dass 
Gott dies als sein Gesetz annimmt, anstatt uns zu bemühen, durch Beobachtung und 
Überlegung zu lernen, was sein Gesetz ist, und dann zu glauben, dass dieses Gesetz mit seiner 
unendlichen Gerechtigkeit übereinstimmt, ob es nun mit unserer begrenzten Vorstellung von 
Gerechtigkeit übereinstimmt oder nicht. Wir sind zu weise in unserer eigenen Einbildung und 
streben immer danach, unsere eigenen kleinen Vorstellungen in die universellen Gesetze Gottes 
einzubringen. Es mag dem Menschen schwerfallen, selbst zu seiner eigenen Zufriedenheit zu 
beweisen, wie es richtig oder gerecht ist, dass er Pferd und Ochse seinem Dienst unterwirft und 
ihnen im Gegenzug nur ihr tägliches Futter gibt, das Gott für sie auf allen grünen Wiesen und in 
den Savannen der Welt ausgebreitet hat: oder wie es gerecht ist, das harmlose Reh zu töten und 
zu fressen, das nur das grüne Kraut, die Knospen und die jungen Blätter erntet und das frei 
fließende Wasser trinkt, das Gott allen zugedacht hat; oder die sanfte Taube, das unschuldige 
Zicklein, die vielen anderen Lebewesen, die sich so vertrauensvoll unserem Schutz anvertrauen; 
- das ist vielleicht genauso schwer zu beweisen, dass es gerecht ist, wenn der Verstand oder gar 
der Reichtum eines Menschen die starken Arme eines anderen zu seinen Dienern macht, für den 
täglichen Lohn oder für den bloßen Lebensunterhalt. 



Dieses universelle Gesetz der Gerechtigkeit herauszufinden ist eine Sache - etwas mit unserem 
eigenen kleinen Maßband abzumessen und es Gottes Gesetz der Gerechtigkeit zu nennen, ist 
eine andere. Der große allgemeine Plan und die große allgemeine Ordnung und die großen 
allgemeinen Gesetze, die Gott erlassen hat, bringen ständig das hervor, was für unsere 
begrenzten Vorstellungen Unrecht und Ungerechtigkeit ist, was die Menschen bisher zu ihrer 
eigenen Zufriedenheit nur durch die Hypothese einer anderen Existenz erklären konnten, in der 
alle Ungleichheiten und Ungerechtigkeiten in diesem Leben behoben und ausgeglichen werden. 
Nach unseren Gerechtigkeitsvorstellungen ist es sehr ungerecht, dass das Kind durch 
Missbildungen oder organische Krankheiten als Folge der Laster seines Vaters lebenslang 
unglücklich gemacht wird; und doch ist das ein Teil des universellen Gesetzes. Die Alten sagten, 
dass das Kind für die Sünden seines Vaters bestraft wurde. Wir sagen, daß seine Mißbildung 
oder Krankheit die Folge der Laster seines Vaters ist; aber was die Frage der Gerechtigkeit oder 
Ungerechtigkeit betrifft, so ist das nur die Änderung eines Wortes. Es ist sehr einfach, ein weites, 
allgemeines Prinzip aufzustellen, das unsere eigene Vorstellung von absoluter Gerechtigkeit 
verkörpert, und darauf zu bestehen, dass sich alles danach richten soll: zu sagen: "Alle 
menschlichen Angelegenheiten müssen diesem Gesetz als dem obersten unterworfen sein; was 
richtig ist, stimmt damit überein und steht, was falsch ist, widerspricht und fällt. Private 
Bindungen der Selbstliebe, der Freundschaft oder des Patriotismus müssen sich alle dieser 
universellen Gravitation zum ewigen Recht unterordnen." Die Schwierigkeit besteht darin, dass 
dieses Universum der von Gott geschaffenen Notwendigkeiten, der Abfolgen von Ursache und 
Wirkung und des aus dem Tod hervorgegangenen Lebens, diese unendliche Abfolge und 
Anhäufung von Grausamkeiten, sich nicht einem solchen absoluten Prinzip oder einer 
willkürlichen Theorie fügen wird, ganz gleich, mit welch wohlklingenden Worten und glitzernden 
Phrasen es auch umschrieben wird. Unpraktikable Regeln in der Moral sind immer schädlich; 
denn da alle Menschen sie nicht einhalten, machen sie aus wirklichen Tugenden eingebildete 
Verstöße gegen ein gefälschtes Gesetz. Die Gerechtigkeit zwischen Mensch und Mensch und 
zwischen Mensch und Tier ist das, was nach den gottgeschaffenen Verhältnissen, die zwischen 
ihnen bestehen, und nach der Gesamtheit der sie umgebenden Umstände im Hinblick auf das 
allgemeine wie auf das individuelle Interesse angemessen und richtig zu tun ist. Es handelt sich 
nicht um ein theoretisches Prinzip, nach dem die von Gott geschaffenen und uns auferlegten 
Verhältnisse geprüft und gebilligt oder verurteilt werden sollen. Gott hat dieses große System 
des Universums geschaffen und allgemeine Gesetze für seine Regierung erlassen. Diese 
Gesetze umgeben alles, was lebt, mit einem mächtigen Netz von Notwendigkeiten. Er hat den 
Tiger mit solchen Organen ausgestattet, dass er das Gras nicht ernten kann, sondern anderes 
Fleisch essen muss oder verhungert. Er hat auch den Menschen zum Fleischfresser gemacht, 
und einige der kleinsten Vögel sind es ebenso wie der Tiger. Jeder Schritt, den wir tun, jeder 
Atemzug, den wir machen, ist mit der Zerstörung einer Vielzahl belebter Existenzen verbunden, 
von denen jede, wie winzig sie auch sein mag, genauso ein Lebewesen ist wie wir selbst. Er hat 
unter den Menschen eine intellektuelle und moralische Arbeitsteilung notwendig gemacht. Er 
hat die verschiedenen Beziehungen von Gesellschaft und Abhängigkeit, von Gehorsam und 
Kontrolle notwendig gemacht. Was auf diese Weise notwendig gemacht wird, kann nicht 
ungerecht sein; denn wenn es so ist, dann ist Gott, der große Gesetzgeber, selbst ungerecht. 
Das Übel, das es zu vermeiden gilt, ist die Legalisierung von Ungerechtigkeit und Unrecht unter 
dem falschen Vorwand der Notwendigkeit. Aus allen Beziehungen des Lebens erwachsen 
Pflichten, - die so natürlich und unbestreitbar wachsen, wie die Blätter an den Bäumen 
wachsen. Wenn wir das durch Gottes Gesetz der Notwendigkeit geschaffene Recht haben, das 
Lamm zu schlachten, damit wir essen und leben können, so haben wir kein Recht, es dabei zu 
quälen, denn das ist in keiner Weise notwendig.  



Wir haben das Recht zu leben, wenn wir es rechtlich können, durch die legitime Ausübung 
unseres Verstandes, und die Arbeit der starken Arme anderer zu mieten oder zu kaufen, um 
unsere Böden zu bestellen, in unseren Bergwerken zu graben, in unseren Manufakturen zu 
arbeiten; aber wir haben kein Recht, sie zu überarbeiten oder zu unterbezahlen. Es ist nicht nur 
wahr, daß wir das sittliche Gesetz der Gerechtigkeit, das Gesetz des Rechts, durch Erfahrung 
und Beobachtung lernen können; sondern daß Gott uns ein sittliches Vermögen, unser 
Gewissen, gegeben hat, das imstande ist, dieses Gesetz direkt und unmittelbar, durch intuitive 
Wahrnehmung, wahrzunehmen; und es ist wahr, daß der Mensch in seiner Natur eine 
Verhaltensregel hat, die höher ist als das, was er je erreicht hat, - ein Ideal der Natur, das sein 
tatsächliches der Geschichte beschämt: denn der Mensch ist immer geneigt gewesen, die 
Notwendigkeit, seine eigene Notwendigkeit, die Notwendigkeiten der Gesellschaft, zu einem 
Vorwand für Ungerechtigkeit zu machen. Aber dieser Gedanke darf nicht zu weit getrieben 
werden; denn wenn wir diese Idealität an die Stelle der Wirklichkeit setzen, so ist es ebenso 
wahr, dass wir eine ideale Regel von Recht und Unrecht in uns haben, zu der Gott selbst in 
seiner Regierung der Welt nie gekommen ist und gegen die er (wir sagen es ehrfürchtig) jeden Tag 
verstößt. Wir verabscheuen den Tiger und den Wolf wegen der Raubgier und Blutgier, die ihre 
Natur sind; wir lehnen uns gegen das Gesetz auf, nach dem die krummen Glieder und der kranke 
Organismus des Kindes die Früchte der Laster des Vaters sind; wir meinen sogar, dass ein 
allmächtiger und allwissender Gott keinen Schmerz, keine Armut, keine Dienstbarkeit hätte 
zulassen müssen; unser Ideal der Gerechtigkeit ist erhabener als die Wirklichkeit Gottes. Es ist 
gut, wie alles andere gut ist. Er hat uns diesen moralischen Sinn für weise und wohltätige 
Zwecke gegeben. Wir nehmen es als einen bedeutenden Beweis für die der menschlichen Natur 
innewohnende Erhabenheit an, dass sie ein so erhabenes Ideal hegen kann, und sollten danach 
streben, es zu erreichen, soweit wir dies im Einklang mit den von Gott geschaffenen 
Verhältnissen und den Umständen, die uns umgeben und gefangen halten, tun können. Wenn 
wir dieses Gewissensvermögen treu gebrauchen, wenn wir es auf die bestehenden Verhältnisse 
und Umstände anwenden, es und alle ihm verwandten Kräfte entwickeln und daraus die 
Pflichten ableiten, die sich aus diesen Verhältnissen und diesen Umständen ergeben und durch 
sie begrenzt und qualifiziert werden, dann lernen wir die Gerechtigkeit, das Gesetz des Rechts, 
die göttliche Verhaltensregel für das menschliche Leben. Wenn wir uns aber vornehmen, "die 
Art und Weise des Handelns zu definieren und festzulegen, wenn wir uns der unendlich 
vollkommenen Natur Gottes nähern" und so eine ideale Regel aufstellen, die jenseits aller 
menschlichen Reichweite liegt, kommen wir bald dazu, sein Werk und die Beziehungen zu 
verurteilen, die er in seiner unendlichen Weisheit zu schaffen beliebt. Der Sinn für Gerechtigkeit 
gehört zur menschlichen Natur und ist ein Teil von ihr. Die Menschen haben eine tiefe, 
dauerhafte und instinktive Freude an der Gerechtigkeit, nicht nur an den äußeren Auswirkungen, 
sondern auch an der inneren Ursache, und sie lieben von Natur aus dieses Gesetz des Rechts, 
diese vernünftige Verhaltensregel, diese Gerechtigkeit, mit einer tiefen und dauerhaften Liebe. 
Die Gerechtigkeit ist der Gegenstand des Gewissens und passt zu ihm wie das Licht zum Auge 
und die Wahrheit zum Verstand. Die Gerechtigkeit sorgt für gerechte Beziehungen zwischen den 
Menschen. Sie hält das Gleichgewicht zwischen Volk und Nation, zwischen einem Menschen 
und seiner Familie, seinem Stamm, seiner Nation und seiner Ethnie, so dass seine absoluten 
Rechte und die der anderen nicht miteinander kollidieren, dass ihre letzten Interessen nicht 
aufeinanderprallen und dass die ewigen Interessen des einen sich nicht als antagonistisch zu 
denen aller oder irgendeines anderen erweisen. Das müssen wir glauben, wenn wir glauben, 
dass Gott gerecht ist. Wir müssen allen Gerechtigkeit widerfahren lassen und sie von allen 
verlangen; das ist eine allgemeine menschliche Schuld, ein allgemeiner menschlicher 
Anspruch.  



Aber wir können uns bei der Definition dessen, was diese Gerechtigkeit ist, sehr irren. Die 
zeitweiligen Interessen und die nach menschlichem Ermessen bestehenden Rechte der 
Menschen kollidieren oft miteinander und stoßen aufeinander. Die Lebensinteressen des 
Einzelnen kollidieren oft mit den dauerhaften Interessen und dem Wohlergehen der 
Gesellschaft, und was als natürliche Rechte einer Klasse oder Ethnie erscheinen mag, mit 
denen einer anderen. Es ist nicht wahr, zu sagen, dass "ein Mensch, wie klein er auch sein mag, 
nicht einem anderen, wie groß er auch sein mag, einer Mehrheit oder allen Menschen geopfert 
werden darf". Das ist nicht nur ein Irrtum, sondern auch ein sehr gefährlicher Irrtum. Oft müssen 
ein Mensch und viele Menschen im gewöhnlichen Sinne des Wortes dem Interesse der Vielen 
geopfert werden. Es ist ein bequemer Trugschluss für die Selbstsüchtigen; denn wenn sie nach 
dem Gesetz der Gerechtigkeit nicht für das Gemeinwohl geopfert werden können, dann hat ihr 
Land kein Recht, von ihnen Selbstaufopferung zu verlangen; und derjenige ist ein Narr, der sein 
Leben niederlegt oder seinen Besitz oder sogar seinen Luxus opfert, um die Sicherheit oder den 
Wohlstand seines Landes zu gewährleisten. Nach dieser Lehre war Curtius ein Narr und 
Leonidas ein Idiot; und für sein Land zu sterben ist nicht mehr schön und ruhmreich, sondern 
eine reine Absurdität. Dann ist es nicht mehr zu verlangen, dass der gemeine Soldat das Schwert 
oder den Bajonettstich in seinen Schoß nimmt, der sonst das Leben des großen Feldherrn 
auslöschen würde, an dessen Schicksal die Freiheit seines Landes und das Wohlergehen von 
Millionen noch nicht geborener Menschen hängt. Im Gegenteil, es ist sicher, dass in allen 
Angelegenheiten die Notwendigkeit herrscht, das Interesse und sogar das Leben eines Mannes 
oft dem Interesse und dem Wohl seines Landes geopfert werden muss. Einige müssen immer 
die vergebliche Hoffnung leben: Der Missionar muss unter die Wilden gehen und sein Leben in 
der Hand halten; der Arzt muss sich um der anderen willen der Pest aussetzen; der Seemann 
muss in dem zerbrechlichen Boot auf dem weiten Ozean, das dem sinkenden oder brennenden 
Schiff entronnen ist, ruhig in die hungrigen Gewässer gehen, wenn das Leben der Passagiere nur 
durch das Opfer seines eigenen gerettet werden kann; der Lotse muss fest am Steuer stehen 
und sein eigenes Leben von den Flammen verbrennen lassen, um die gemeinsame Sicherheit 
derer zu gewährleisten, die das untergegangene Schiff trägt. Die Masse der Menschen ist immer 
auf der Suche nach dem, was gerecht ist. Die ganze gewaltige Maschinerie, aus der ein Staat, 
eine Welt von Staaten besteht, ist auf Seiten der Menschen ein Versuch, nicht jene ideale 
Gerechtigkeit zu organisieren, die mit Gottes Anordnungen in Konflikt steht, sondern jene 
praktische Gerechtigkeit, die in der tatsächlichen Organisation der Welt erreicht werden kann. 
Die minutiöse und weitreichende zivile Maschinerie, die das Gesetz und die Gerichte mit all 
ihren Beamten und Instrumenten auf Seiten der Menschheit bildet, ist hauptsächlich ein 
Versuch, die Theorie des Rechts in die Praxis umzusetzen. Die Verfassungen werden gemacht, 
um Gerechtigkeit zu schaffen; die Entscheidungen der Gerichte sollen uns helfen, in Zukunft 
weiser zu urteilen. Die Nation will die gerechtesten Männer des Staates versammeln, damit sie 
ihr gemeinsames Rechtsempfinden in die Gesetze einfließen lassen können. Das Volk will, dass 
das Recht eine verkörperte Gerechtigkeit ist, die ohne Leidenschaft ausgeübt wird. Selbst in den 
wildesten Zeitaltern hat es eine wilde Volksjustiz gegeben, die aber immer mit Leidenschaft 
vermischt war und mit Hass ausgeübt wurde; denn die Gerechtigkeit nimmt bei ungehobelten 
Menschen eine grobe Form an und wird in zivilisierteren Gemeinschaften weniger mit Hass und 
Leidenschaft vermischt. Jeder fortschrittliche Staat revidiert von Zeit zu Zeit seine Gesetze und 
revolutioniert seine Verfassung, um sich der größtmöglichen praktischen Gerechtigkeit und dem 
Recht anzunähern; und manchmal, wenn er den Theoretikern und Träumern in ihrer Verehrung 
für das Ideal folgt, indem er positive Grundsätze des theoretischen Rechts in das Gesetz 
aufnimmt, begeht er praktisches Unrecht und muss dann seine Schritte zurückverfolgen. 



In der Literatur suchen die Menschen immer nach praktischer Gerechtigkeit und wünschen, 
dass die Tugend ihren eigenen Lohn und das Laster seine angemessene Strafe bekommt. Sie 
sind immer auf der Seite der Gerechtigkeit und der Menschlichkeit; und die meisten von ihnen 
haben eine ideale Gerechtigkeit, besser als die Dinge um sie herum, gerechter als das Gesetz, 
und kein Mensch ist so gerecht wie seine eigene Vorstellung von möglicher und praktizierbarer 
Gerechtigkeit. Seine Leidenschaften und seine Notwendigkeiten lassen ihn immer unter sein 
eigenes Ideal sinken. Die ideale Gerechtigkeit, zu der die Menschen immer aufschauen und zu 
der sie aufzusteigen versuchen, ist wahr; aber sie wird in dieser Welt nicht verwirklicht werden. 
Dennoch müssen wir uns ihr so weit wie möglich nähern, so wie wir uns der idealen Demokratie 
nähern sollten, die "jetzt vor den Augen ernsthafter und religiöser Menschen schwebt - gerechter 
als die Republik von Platon oder die Utopie von More oder das Goldene Zeitalter der sagenhaften 
Erinnerung", wobei wir nur darauf achten müssen, dass wir in unserem Bestreben, das 
unmögliche Ideal zu erreichen und zu ihm aufzusteigen, nicht vernachlässigen, das mögliche 
Wirkliche zu ergreifen und daran festzuhalten. Das Beste anzustreben, sich aber mit dem 
Bestmöglichen zu begnügen, ist die einzig wahre Weisheit. Auf dem absoluten Recht zu 
beharren und das wichtige und alles beherrschende Element der Notwendigkeit aus dem Kalkül 
zu streichen, ist die Torheit eines bloßen Träumers. In einer Welt, die von Menschen mit Körpern 
und notwendigerweise mit körperlichen Bedürfnissen und tierischen Leidenschaften bewohnt 
wird, wird niemals die Zeit kommen, in der es keinen Mangel, keine Unterdrückung, keine 
Knechtschaft, keine Menschenfurcht, keine Gottesfurcht, sondern nur Liebe geben wird. Das 
kann niemals sein, solange es minderwertigen Verstand, Schwelgen in niedrigen Lastern, 
Unvorsichtigkeit, Trägheit, schreckliche Heimsuchungen durch Pestilenz und Krieg und 
Hungersnot, Erdbeben und Vulkane gibt, die die Menschen notwendigerweise zum Mangel, zum 
Dienen, zum Leiden und zur Furcht veranlassen müssen. Aber dennoch wird die Pflugschar der 
Gerechtigkeit immer wieder durch das Feld der Welt gezogen und entwurzelt die wilden 
Pflanzen. Immer sehen wir einen kontinuierlichen und fortschreitenden Triumph des Rechts. Die 
Ungerechtigkeit Englands verlor ihr Amerika, das schönste Juwel ihrer Krone. Die 
Ungerechtigkeit Napoleons hat ihn mehr zu Boden gerissen als der Schnee Russlands und ihn 
auf einen unfruchtbaren Felsen verbannt, um dort zu verschmachten und zu sterben, sein Leben 
eine Warnung an die Menschheit, gerecht zu sein. Wir verstehen intuitiv besser, was 
Gerechtigkeit ist, als wir sie darstellen können. Was sie in einem bestimmten Fall ist, hängt so 
sehr von den Umständen ab, dass Definitionen von ihr völlig trügerisch sind. Oft wäre es für die 
Gesellschaft ungerecht zu tun, was ohne diese Überlegung für den Einzelnen als gerecht 
empfunden würde. Allgemeine Behauptungen über das Recht des Menschen auf dieses oder 
jenes sind immer trügerisch: und nicht selten wäre es dem Einzelnen selbst gegenüber höchst 
ungerecht, das zu tun, was der Theoretiker als allgemeine Behauptung für richtig und ihm 
zustehend hält. Wir sollten anderen immer das antun, was wir unter den gleichen Umständen 
wünschen sollten und das Recht haben zu wünschen, dass sie uns antun sollten. Es gibt viele 
Fälle, die sich immer wieder ereignen, in denen ein Mensch für sich selbst sorgen muss, statt für 
einen anderen, wie z.B., wenn zwei um den Besitz eines Brettes kämpfen, das den einen rettet, 
aber nicht beide halten kann; oder wenn er, angegriffen, sein eigenes Leben nur retten kann, 
indem er seinen Gegner erschlägt. So muss man die Sicherheit seines Landes dem Leben seiner 
Feinde vorziehen, und manchmal, um sie zu sichern, auch dem seiner eigenen unschuldigen 
Bürger. Der sich zurückziehende General mag eine Brücke hinter sich wegschneiden, um die 
Verfolgung zu verzögern und den Hauptteil seiner Armee zu retten, obwohl er dadurch eine 
Abteilung, ein Bataillon oder sogar ein Korps seiner eigenen Streitkräfte der sicheren 
Vernichtung preisgibt. 



Dies sind keine Abweichungen von der Gerechtigkeit, obwohl sie, wie andere Fälle, in denen die 
Verletzung oder der Tod des Einzelnen die Sicherheit der Vielen ist, in denen das Interesse eines 
Einzelnen, einer Klasse oder einer Ethnie auf das der Öffentlichkeit oder der überlegenen Ethnie 
verschoben wird, die ideale Gerechtigkeitsregel eines Träumers verletzen können. Aber jede 
Abweichung von der realen, praktischen Gerechtigkeit ist zweifellos mit einem Verlust für den 
Ungerechten verbunden, auch wenn dieser Verlust der Öffentlichkeit nicht mitgeteilt wird. 
Ungerechtigkeit, ob öffentlich oder privat, zieht wie jede andere Sünde und jedes Unrecht 
unweigerlich Konsequenzen nach sich. Der Selbstsüchtige, der Habgierige, der Unmenschliche, 
der betrügerisch Ungerechte, der knauserige Arbeitgeber und der grausame Herr werden vom 
großen Volksherzen verabscheut, während der gütige Herr, der liberale Arbeitgeber, der 
Großzügige, der Mensch und der Gerechte das Wohlwollen aller Menschen genießt, und selbst 
der Neid ist ein Tribut an ihre Tugenden. Die Menschen ehren alle, die für Wahrheit und Recht 
eintreten, und schrecken niemals zurück. Die Welt errichtet Denkmäler für ihre Patrioten. Vier 
große Staatsmänner, Organisatoren des Rechts, in Stein eingegraben, blicken auf die 
Gesetzgeber Frankreichs herab, wenn sie zu ihrer Halle der Gesetzgebung gehen, stille Redner, 
die erzählen, wie die Nationen die Gerechten lieben. Wie verehren wir die marmornen Umrisse 
der gerechten Richter Jay und Marshall, die so ruhig auf die lebendige Richterbank des Obersten 
Gerichtshofs der Vereinigten Staaten blicken! Welch ein Monument hat Washington im Herzen 
Amerikas und der ganzen Welt errichtet, nicht weil er von einer undurchführbaren idealen 
Gerechtigkeit träumte, sondern durch sein ständiges Bemühen, praktisch gerecht zu sein! Aber 
nur die Notwendigkeit und das größte Wohl der größten Zahl können legitimerweise in die 
Herrschaft der absoluten und idealen Gerechtigkeit eingreifen. Die Regierung sollte nicht den 
Starken auf Kosten des Stärkeren fördern. Man darf nicht auf Kosten der Schwachen handeln, 
nicht den Kapitalisten schützen und den Arbeiter besteuern. Die Mächtigen sollen nicht nach 
einem Monopol der Entwicklung und des Genusses streben; die Staatsmänner sollen nicht nur 
an die Klugheit und die Zweckmäßigkeit für den heutigen Tag appellieren, sondern an das 
Gewissen und das Recht; die Gerechtigkeit soll nicht vergessen werden, wenn man auf den Zins 
schaut, und die politische Moral soll nicht für die politische Ökonomie vernachlässigt werden; 
wir sollen nicht eine nationale Haushaltsführung haben, statt einer nationalen Organisation auf 
der Grundlage des Rechts. Über das abstrakte Recht vieler Dinge mögen wir wohl 
unterschiedlicher Meinung sein; denn jede derartige Frage hat viele Seiten, und wenige 
Menschen sehen alle an, viele nur eine. Aber wir alle erkennen leicht Grausamkeit, 
Ungerechtigkeit, Unmenschlichkeit, Parteilichkeit, Übervorteilung und Härte an ihren hässlichen 
und vertrauten Zügen, und um sie zu erkennen, zu hassen und zu verachten, brauchen wir nicht 
als Irrtums- und Berufungsgericht zu sitzen, um Gottes Vorsehung zu revidieren und 
umzukehren. Gewiss gibt es in der heutigen Zeit große Übel der Zivilisation und viele Fragen der 
Menschlichkeit, die lange vertagt und aufgeschoben wurden. Der abscheuliche Anblick des 
Pauperismus, die Entwürdigung und das Laster in unseren Städten sagen uns durch ihr beredtes 
Schweigen oder durch unartikuliertes Gemurmel, dass die Reichen, die Mächtigen und die 
Intellektuellen ihre Pflicht gegenüber den Armen, den Schwachen und den Unwissenden nicht 
erfüllen; und jede unglückliche Frau, die weiß der Himmel wie lebt, indem sie Hemden für sechs 
Pence pro Stück näht, bezeugt die Ungerechtigkeit und Unmenschlichkeit des Menschen. Es 
gibt Grausamkeiten gegen Sklaven und noch schlimmere Grausamkeiten gegen Tiere, die jeweils 
für ihre Verursacher unwürdig sind und ebenso wenig durch das rechtmäßige Verhältnis von 
Kontrolle und Abhängigkeit gerechtfertigt sind, das Gott zu schaffen beliebt. Gegen alles, was 
ungerecht ist, ist ein Urteil geschrieben, das Gott in die Natur des Menschen und in die Natur 
des Universums geschrieben hat, weil es in der Natur des unendlichen Gottes liegt. Treue zu 
deinen Fähigkeiten, Vertrauen in ihre Überzeugungen, das ist Gerechtigkeit dir selbst gegenüber; 
ein Leben im Gehorsam dagegen, das ist Gerechtigkeit gegenüber den Menschen.  



Kein Unrecht ist wirklich erfolgreich. Der Gewinn der Ungerechtigkeit ist ein Verlust, ihr Genuss 
ein Leiden. Die Ungerechtigkeit scheint oft zu gedeihen, aber ihr Erfolg ist ihre Niederlage und 
Schande. Nach einer langen Zeit kommt immer der Tag der Abrechnung, für die Nation wie für 
den Einzelnen. Der Schurke betrügt sich selbst. Der Geizige, der den Körper seines Bruders 
aushungert, hungert auch seine eigene Seele aus, und beim Tod wird er aus seinem großen 
Anwesen der Ungerechtigkeit herauskriechen, arm und nackt und elend. Wer sich einer Pflicht 
entzieht, entgeht einem Gewinn. Das äußere Urteil versagt oft, die innere Gerechtigkeit nie. 
Möge ein Mensch versuchen, das Unrecht tun, das ist Steine essen und nicht Brot, die schnellen 
Füße der Gerechtigkeit sind über ihm, folgen mit wolligem Tritt, und ihre eisernen Hände sind um 
seinen Hals. Kein Mensch kann dem entgehen, genauso wenig wie sich selbst. Die Gerechtigkeit 
ist der Engel Gottes, der von Osten nach Westen fliegt; und wo sie ihre weiten Flügel ausbreitet, 
da bringt sie den Ratschluss Gottes und speist die Menschen mit Engelsbrot. Wir können das 
moralische Universum nicht verstehen. Der Bogen ist lang, und unsere Augen reichen nur ein 
wenig weit; wir können die Kurve nicht berechnen und die Figur nicht durch die Erfahrung des 
Sehens vervollständigen; aber wir können sie durch das Gewissen erahnen, und wir wissen 
sicher, dass sie sich der Gerechtigkeit zuneigt. Die Gerechtigkeit wird nicht versagen, auch wenn 
die Bosheit stark erscheint und die Armeen und Throne der Macht, den Reichtum und die 
Herrlichkeit der Welt auf ihrer Seite hat, und wenn die armen Menschen sich in Verzweiflung 
ducken. Die Gerechtigkeit wird nicht versagen und aus der Welt der Menschen verschwinden, 
noch wird das, was wirklich falsch ist und im Widerspruch zu Gottes wahrem Gesetz der 
Gerechtigkeit steht, ewig bestehen. Die Macht, die Weisheit und die Gerechtigkeit Gottes sind 
auf der Seite eines jeden gerechten Gedankens, und er kann nicht versagen, ebenso wenig wie 
Gott selbst untergehen kann. In den menschlichen Angelegenheiten muss die Gerechtigkeit 
Gottes mit menschlichen Mitteln wirken. Die Menschen sind die Werkzeuge der Grundsätze 
Gottes; unsere Moral ist das Werkzeug seiner Gerechtigkeit, die, für uns unverständlich, unserer 
kurzen Sichtweise nach oft Unrecht zu tun scheint, aber irgendwann das brutale Lachen des 
Unterdrückers stillen wird. Die Gerechtigkeit ist die in die Natur des Menschen geschriebene 
Verhaltensregel. Wir können in unserem täglichen Leben, im Haus oder auf dem Feld oder im 
Geschäft, im Büro oder vor Gericht, dazu beitragen, den Weg für das Gemeinwesen der 
Gerechtigkeit zu bereiten, das sich langsam, aber, wie wir gerne hoffen würden, sicher nähert. 
All die Gerechtigkeit, die wir reifen lassen, wird uns hier und in der Zukunft zum Segen gereichen, 
und bei unserem Tod werden wir sie dem allgemeinen Vorrat der Menschheit hinzufügen. Und 
jeder Freimaurer, der sich damit begnügt, das zu tun, was möglich und praktikabel ist, 
Gerechtigkeit zu üben und durchzusetzen, kann dazu beitragen, den Kanal der menschlichen 
Moral, in dem Gottes Gerechtigkeit fließt, zu vertiefen; und so können die Wracks des Bösen, die 
jetzt den Strom bremsen und behindern, umso eher von der widerstandslosen Flut des 
allmächtigen Rechts weggefegt und fortgetragen werden. Laßt uns, mein Bruder, in diesem wie 
in allen anderen Dingen immer danach streben, die Pflichten eines guten Freimaurers und eines 
guten Menschen zu erfüllen. 

 

 

 

 

 

 



XXXII. ERHABENER FÜRST DES KÖNIGLICHEN 
GEHEIMNISSES – Pleroma - [Meister des 
königlichen Geheimnisses] 
Vollkommenheit und Ganzheit 
  

DIE okkulte Wissenschaft der alten Weisen war unter den Schatten der alten Mysterien 
verborgen; sie wurde von den Gnostikern unvollkommen enthüllt oder vielmehr entstellt; sie 
wird unter den Unklarheiten erahnt, die die angeblichen Verbrechen der Templer verdecken; und 
sie findet sich in den Riten der höchsten Freimaurerei in Rätseln gehüllt, die undurchdringlich 
erscheinen. Der Magismus war die Wissenschaft von Abraham und Orpheus, von Konfuzius und 
Zoroaster. Es waren die Dogmen dieser Wissenschaft, die von Hanoch und Trismegistus auf die 
steinernen Tafeln gemeißelt wurden. Moses hat sie gereinigt und neu verschleiert, denn das ist 
die Bedeutung des Wortes "offenbaren". Er bedeckte sie mit einem neuen Schleier, als er die 
heilige Kabbala zum ausschließlichen Erbe des Volkes Israel machte, und das unantastbare 
Geheimnis seiner Priester. Die Mysterien von Theben und Eleusis bewahrten unter den Völkern 
einige Symbole davon, die jedoch immer wieder verändert wurden, und der geheimnisvolle 
Schlüssel dazu ging unter den Instrumenten eines ständig wachsenden Aberglaubens verloren. 
Jerusalem, die Mörderin ihrer Propheten und so oft an die falschen Götter der Syrer und 
Babylonier prostituiert, hatte schließlich seinerseits das Heilige Wort verloren, als ein Prophet, 
der den Weisen durch den geweihten Stern der Einweihung angekündigt wurde, kam, um den 
abgenutzten Schleier des alten Tempels zu zerreißen, um der Kirche ein neues Gewebe von 
Legenden und Symbolen zu geben, das immer noch und immer wieder die gleichen Wahrheiten 
vor dem Profanen verbirgt und den Auserwählten bewahrt. Es war die Erinnerung an dieses 
wissenschaftliche und religiöse Absolut, an diese in einem Wort zusammengefasste Lehre, an 
dieses Wort, das abwechselnd verloren und wiedergefunden wurde, die den Auserwählten aller 
alten Initiationen übermittelt wurde: Es war dieselbe Erinnerung, die im berühmten Orden der 
Templer bewahrt oder vielleicht entweiht wurde, die für alle geheimen Vereinigungen, die 
Rosenkreuzer, die Illuminaten und die hermetischen Freimaurer, der Grund für ihre seltsamen 
Riten, ihre mehr oder weniger konventionellen Zeichen und vor allem für ihre gegenseitige 
Hingabe und ihre Macht wurde. Die Gnostiker bewirkten, dass die Gnosis von den Christen 
geächtet wurde, und das offizielle Heiligtum wurde gegen die hohe Initiative geschlossen. So 
wurde die Hierarchie des Wissens durch die Gewalttätigkeiten der usurpierenden Unwissenheit 
kompromittiert, und die Störungen des Heiligtums werden im Staat reproduziert; denn immer, 
ob gewollt oder ungewollt, wird der König durch den Priester gestützt, und aus dem ewigen 
Heiligtum der göttlichen Unterweisung müssen die Mächte der Erde, um sich Dauerhaftigkeit zu 
sichern, ihre Weihe und ihre Kraft erhalten. Die hermetische Wissenschaft der frühen 
christlichen Zeitalter, die auch von Geber, Alfarabius und anderen Arabern kultiviert, von den 
Tempelherren studiert und in bestimmten Symbolen der höheren Grade der Freimaurerei 
verkörpert wurde, kann genau als die Kabbala in aktiver Verwirklichung oder die Magie der Werke 
definiert werden. Sie besteht aus drei analogen Graden, der religiösen, philosophischen und 
physischen Verwirklichung.  

 



Ihre religiöse Verwirklichung ist die dauerhafte Grundlage des wahren Reiches und der wahren 
Priesterschaft, die im Bereich des menschlichen Intellekts herrschen; ihre philosophische 
Verwirklichung ist die Errichtung einer absoluten Lehre, die in allen Zeiten als "HEILIGE 
DOKRETE" bekannt ist, von dem PLUTARCH in der Abhandlung "de Iside et Osiride" ausführlich, 
aber geheimnisvoll spricht; und von einer hierarchischen Anweisung, um die ununterbrochene 
Abfolge von Adepten unter den Eingeweihten zu sichern: ihre physische Verwirklichung ist die 
Entdeckung und Anwendung des schöpferischen Gesetzes, das das große Universum 
unaufhörlich bevölkert, im Mikrokosmos oder in der Kleinen Welt. Miss eine Ecke der Schöpfung 
und vervielfache diesen Raum in proportionaler Progression, und das gesamte Unendliche wird 
seine mit Universen gefüllten Kreise vervielfachen, die in proportionalen Abschnitten zwischen 
den idealen und sich verlängernden Zweigen deines Kompasses verlaufen werden. Nehmen wir 
nun an, dass von irgendeinem Punkt des Unendlichen über dir eine Hand einen anderen 
Kompass oder ein Quadrat hält, so werden sich die Linien des himmlischen Dreiecks 
notwendigerweise mit denen des Kompasses der Wissenschaft treffen, um den geheimnisvollen 
Stern Salomons zu bilden. Alle wissenschaftlich wahrscheinlichen Hypothesen sind die letzten 
Schimmer des Zwielichts der Erkenntnis oder ihre letzten Schatten. Der Glaube beginnt dort, wo 
die Vernunft erschöpft versinkt. Jenseits der menschlichen Vernunft ist die göttliche Vernunft, 
für unsere Schwäche die große Absurdität, die unendliche Absurdität, die uns verwirrt und der 
wir glauben. Für den Meister liegt der Kompass des Glaubens über dem Quadrat der Vernunft; 
aber beide ruhen auf der Heiligen Schrift und verbinden sich zum flammenden Stern der 
Wahrheit. Nicht alle Augen sehen das Gleiche. Selbst die sichtbare Schöpfung ist nicht für alle, 
die sie betrachten, von einer Form und einer Farbe. Unser Gehirn ist ein Buch, das innen und 
außen gedruckt ist, und die beiden Schriften sind bei allen Menschen mehr oder weniger 
durcheinander. Die primäre Tradition der einzigen Offenbarung wurde unter dem Namen 
"Kabbala" von der Priesterschaft Israels vorgetragen. Die kabbalistische Lehre, die auch das 
Dogma der Weisen und des Hermes war, ist in der Sepher Yetsairah, dem Sohar und dem 
Talmud enthalten. Nach dieser Lehre ist das Absolute das Sein, in dem das Wort ist, das Wort, 
das die Äußerung und der Ausdruck von Sein und Leben ist. Die Magie ist das, was sie ist; sie ist 
in sich selbst, wie die Mathematik; denn sie ist die exakte und absolute Wissenschaft der Natur 
und ihrer Gesetze. Die Magie ist die Wissenschaft der alten Weisen: und die christliche Religion, 
die die lügnerischen Orakel zum Schweigen gebracht und dem Ansehen der falschen Götter ein 
Ende gesetzt hat, verehrt selbst jene Weisen, die aus dem Osten kamen, um, von einem Stern 
geleitet, den Erlöser der Welt in seiner Wiege anzubeten. Die Überlieferung gibt diesen Weisen 
auch den Titel "Könige", weil die Einweihung in die Magie ein echtes Königtum darstellt und weil 
die große Kunst der Weisen von allen Adepten als "die königliche Kunst" oder das Heilige Reich, 
Sanctum Regnum, bezeichnet wird. Der Stern, der sie leitete, ist derselbe flammende Stern, 
dessen Abbild wir in allen Einweihungen finden. Für die Alchemisten ist er das Zeichen der 
Quintessenz, für die Magier das Große Arkanum und für die Kabbalisten das Heilige 
Pentagramm. Das Studium dieses Pentagramms konnte die Weisen nur zur Kenntnis des neuen 
Namens führen, der sich über alle Namen erheben und alle anbetungsfähigen Geschöpfe dazu 
bringen sollte, das Knie zu beugen. Die Magie vereinigt in ein und derselben Wissenschaft alles, 
was die Philosophie an Gewissheit besitzen kann, und die Religion des Unfehlbaren und Ewigen. 
Sie versöhnt vollkommen und unanfechtbar diese beiden Begriffe, die auf den ersten Blick so 
gegensätzlich erscheinen: Glaube und Vernunft, Wissenschaft und Glaube, Autorität und 
Freiheit.  

 

 



Sie liefert dem menschlichen Geist ein Instrument philosophischer und religiöser Gewissheit, 
das so genau ist wie die Mathematik und die Unfehlbarkeit der Mathematik selbst begründet. So 
gibt es ein Absolutes in den Angelegenheiten der Intelligenz und des Glaubens. Die Höchste 
Vernunft hat die Schimmer des menschlichen Verstandes nicht dem Risiko des Schwankens 
überlassen. Es gibt eine unüberprüfbare Wahrheit, es gibt eine unfehlbare Methode, diese 
Wahrheit zu erkennen, und durch die Erkenntnis dieser Wahrheit können diejenigen, die sie als 
Regel akzeptieren, ihrem Willen eine souveräne Macht verleihen, die sie zu Herren aller niederen 
Dinge und aller irrenden Geister macht; das heißt, sie werden zu Schiedsrichtern und Königen 
der Welt. Die Wissenschaft hat ihre Nächte und ihre Morgenröte, denn sie gibt der geistigen Welt 
ein Leben, das seine geregelten Bewegungen und seine fortschreitenden Phasen hat. Mit den 
Wahrheiten ist es wie mit den Lichtstrahlen: nichts von dem, was verborgen ist, geht verloren; 
aber auch nichts von dem, was entdeckt wird, ist absolut neu. Gott hat der Wissenschaft, die 
der Abglanz Seiner Herrlichkeit ist, das Siegel Seiner Ewigkeit gegeben. Nicht in den Büchern der 
Philosophen, sondern in der religiösen Symbolik der Alten müssen wir nach den Spuren der 
Wissenschaft suchen und die Geheimnisse des Wissens wiederentdecken. Die Priester 
Ägyptens kannten besser als wir die Gesetze der Bewegung und des Lebens. Sie wussten, wie 
man die Wirkung durch Rückwirkung abschwächen oder verstärken kann, und sie sahen die 
Verwirklichung dieser Wirkungen leicht voraus. Die Säulen von Seth, Henoch, Salomon und 
Herkules haben in den magischen Traditionen dieses universelle Gesetz des Gleichgewichts 
symbolisiert; und die Wissenschaft des Gleichgewichts oder des Ausgleichs der Kräfte hatte die 
Eingeweihten zu der der universellen Gravitation um die Zentren des Lebens, der Wärme und 
des Lichts geführt. Thales und Pythagoras lernten in den Heiligtümern Ägyptens, dass sich die 
Erde um die Sonne dreht; aber sie versuchten nicht, dies allgemein bekannt zu machen, denn 
dazu wäre es notwendig gewesen, eines der großen Geheimnisse des Tempels zu enthüllen, 
jenes doppelte Gesetz von Anziehung und Strahlung oder von Sympathie und Antipathie, von 
Festigkeit und Bewegung, das das Prinzip der Schöpfung und die ewige Ursache des Lebens ist. 
Diese Wahrheit wurde von dem Christen Lactantius lächerlich gemacht, so wie sie lange danach 
vom päpstlichen Rom durch Verfolgung als Lüge erwiesen werden sollte. So argumentierten die 
Philosophen, während die Priester, ohne ihnen zu antworten oder gar über ihre Irrtümer zu 
lächeln, in jenen Hieroglyphen, die alle Dogmen und alle Poesie schufen, die Geheimnisse der 
Wahrheit niederschrieben. Wenn die Wahrheit in die Welt kommt, zeigt der Stern des Wissens 
den Weisen die Wahrheit an, und sie eilen, um das Kind anzubeten, das die Zukunft erschafft. 
Durch die Intelligenz der Herrschaft und die Übung des Gehorsams erlangt man die Einweihung. 
Wenn die Herrscher das göttliche Recht zu regieren haben, wird der wahre Eingeweihte freudig 
gehorchen. Die orthodoxen Traditionen wurden von Abraham aus Chaldäa mitgebracht. Sie 
herrschten in Ägypten zur Zeit Josephs, zusammen mit dem Wissen um den wahren Gott. Moses 
trug die Orthodoxie aus Ägypten heraus, und in den Geheimen Überlieferungen der Kabalah 
finden wir eine vollständige, vollkommene, einzigartige Theologie, wie sie im Christentum am 
großartigsten ist und am besten von den Vätern und den Ärzten erklärt wird, das Ganze mit einer 
Konsistenz und einer Harmonie, die der Welt noch nicht gegeben ist, um sie zu verstehen. Der 
Sohar, der der Schlüssel der Heiligen Bücher ist, öffnet auch alle Tiefen und Lichter, alle 
Unklarheiten der alten Mythologien und der Wissenschaften, die ursprünglich in den 
Heiligtümern verborgen waren. Es ist wahr, dass das Geheimnis dieses Schlüssels bekannt sein 
muss, damit man ihn nutzen kann, und dass der Sohar selbst für die tiefsten Intellektuellen, die 
nicht in dieses Geheimnis eingeweiht sind, absolut unverständlich und fast unlesbar ist. Das 
Geheimnis der okkulten Wissenschaften ist das der Natur selbst, das Geheimnis der Entstehung 
der Engel und Welten, das der Allmacht Gottes. 



"Ihr sollt sein wie die Elohim und wissen, was gut und böse ist", hatte die Schlange in der 
Genesis gesagt, und der Baum der Erkenntnis wurde zum Baum des Todes. Seit sechstausend 
Jahren schuften und sterben die Märtyrer der Erkenntnis am Fuße dieses Baumes, damit er 
wieder zum Baum des Lebens werden kann. Das Absolute, das von den Unbesonnenen 
vergeblich gesucht und von den Weisen gefunden wurde, ist die WAHRHEIT, die WIRKLICHKEIT 
und der GRUND des universellen Gleichgewichts! Das Gleichgewicht ist die Harmonie, die sich 
aus der Analogie der Gegensätze ergibt. Bis jetzt hat sich die Menschheit bemüht, auf einem 
Bein zu stehen, mal auf dem einen, mal auf dem anderen. Zivilisationen sind aufgestiegen und 
untergegangen, entweder durch den anarchischen Wahnsinn des Despotismus oder durch die 
despotische Anarchie der Revolte. Die Anarchie zu organisieren, ist das Problem, das die 
Revolutionäre auf ewig zu lösen haben und haben werden. Es ist der Stein des Sisyphos, der 
immer auf sie zurückfallen wird. Um einen einzigen Augenblick zu existieren, sind sie und 
werden sie immer durch das Schicksal gezwungen sein, einen Despotismus zu improvisieren, 
der keinen anderen Existenzgrund als die Notwendigkeit hat, und der folglich gewalttätig und 
blind wie die Notwendigkeit ist. Wir entkommen der harmonischen Monarchie der Vernunft, nur 
um unter die irreguläre Diktatur der Torheit zu fallen. Manchmal haben abergläubische 
Schwärmereien, manchmal die armseligen Berechnungen des materialistischen Instinkts die 
Völker in die Irre geführt, und Gott drängt die Welt endlich zur gläubigen Vernunft und zu 
vernünftigen Überzeugungen. Wir haben genug Propheten ohne Philosophie und Philosophen 
ohne Religion gehabt; die blinden Gläubigen und die Skeptiker ähneln einander und sind vom 
ewigen Heil so weit entfernt wie der eine vom anderen. Im Chaos des universellen Zweifels und 
der Konflikte zwischen Vernunft und Glaube waren die großen Männer und Seher nur 
gebrechliche und krankhafte Künstler, die unter dem Risiko und der Gefahr ihrer Vernunft und 
ihres Lebens das Schönste suchten. Da sie nur in der Hoffnung leben, gekrönt zu werden, sind 
sie die ersten, die das tun, was Pythagoras in seinen bewundernswerten Symbolen so rührend 
verbietet: Sie zerreißen Kronen und treten sie mit Füßen. Licht ist das Gleichgewicht von 
Schatten und Klarheit. Bewegung ist das Gleichgewicht von Trägheit und Aktivität. Autorität ist 
das Gleichgewicht von Freiheit und Macht. Weisheit ist Gleichgewicht in den Gedanken, die die 
Fünkchen und Strahlen des Intellekts sind. Tugend ist Ausgeglichenheit in den Affekten: 
Schönheit ist harmonische Proportion in den Formen. Das schöne Leben ist das genaue Leben, 
und die Pracht der Natur ist eine Algebra der Anmut und des Glanzes. Alles, was gerecht ist, ist 
schön; alles, was schön ist, sollte gerecht sein. 

--- 

Es gibt in der Tat kein Nichts, keine Leere im Universum. Von der oberen oder äußeren 
Oberfläche unserer Atmosphäre bis zu der der Sonne und zu der der Planeten und fernen Sterne 
in verschiedenen Richtungen hat sich die Wissenschaft seit Hunderten von Jahrhunderten 
vorgestellt, dass es einen einfachen, leeren Raum gibt. Wenn man das endliche Wissen mit dem 
unendlichen vergleicht, wissen die Philosophen kaum mehr als die Affen! In all diesem "leeren" 
Raum sind die unendlichen Kräfte Gottes, die in unendlich vielen Richtungen wirken, hin und 
her, und niemals einen Augenblick lang untätig sind. In all dem ist das Licht, das die sichtbare 
Manifestation Gottes ist, in seiner ganzen Unendlichkeit aktiv. Die Erde und jeder andere Planet 
und jede andere Sphäre, die nicht ein Zentrum des Lichts ist, trägt ihren Schattenkegel mit sich, 
wenn sie auf ihrer Umlaufbahn umherfliegt und aufblitzt; aber die Dunkelheit hat keine Heimat 
im Universum. Die Sphäre auf der einen Seite zu erleuchten, bedeutet, einen Kegel der 
Dunkelheit auf die andere Seite zu projizieren; und Fehler ist auch der Schatten der Wahrheit, 
mit dem Gott die Seele erleuchtet. 



In all dieser "Leere" befindet sich auch die geheimnisvolle und immer aktive Elektrizität, die 
Wärme und der allgegenwärtige Äther. Durch den Willen Gottes wird das Unsichtbare sichtbar. 
Zwei unsichtbare Gase, die durch die Einwirkung einer Gotteskraft verbunden und komprimiert 
werden, werden und bleiben das Wasser, das die großen Becken der Meere füllt, in den Flüssen 
und Bächen fließt, aus den Felsen oder Quellen hervorspringt, in Regenfällen auf die Erde fällt 
oder sie mit Schnee weiß macht und die Flüsse mit Eis überbrückt oder sich in riesigen Stauseen 
im Schoß der Erde sammelt. Der manifestierte Gott füllt die ganze Ausdehnung, die wir 
törichterweise den leeren Raum und die Leere nennen. Und überall im Universum ist das, was 
wir Leben und Bewegung nennen, das Ergebnis eines ständigen Konflikts von Kräften oder 
Impulsen. Wann immer dieser aktive Antagonismus aufhört, entstehen Unbeweglichkeit und 
Trägheit, die den Tod bedeuten. Wenn, so sagt die Kabbala, die Gerechtigkeit Gottes, die die 
Strenge oder das Weibliche ist, allein herrschen würde, wäre die Erschaffung unvollkommener 
Wesen wie des Menschen von Anfang an unmöglich gewesen, denn da die Sünde mit dem 
Menschen angeboren ist, hätte die unendliche Gerechtigkeit, die die Sünde an der 
Unendlichkeit des Gottes misst, gegen den sie verstoßen hat, den Menschen im Augenblick 
seiner Erschaffung vernichten müssen; und nicht nur den Menschen, sondern auch die Engel, 
denn auch diese sind, wie alles, was von Gott erschaffen wurde und weniger als vollkommen ist, 
sündig. Nichts Unvollkommenes wäre möglich gewesen. Würde dagegen die Barmherzigkeit 
oder Güte Gottes, des Männlichen, in keiner Weise beeinträchtigt, so bliebe die Sünde 
ungestraft, und das Universum würde in ein Chaos der Zerstörung fallen. Lasse Gott nur ein 
einziges Prinzip oder Gesetz der chemischen Anziehung oder Sympathie außer Kraft setzen, und 
die antagonistischen Kräfte, die sich in der Materie im Gleichgewicht befinden, würden, wenn 
sie vom Zwang befreit würden, augenblicklich alles, was wir als Materie bezeichnen, in 
ungreifbare und unsichtbare Gase ausdehnen, so wie Wasser oder Dampf, wenn er in einem 
Zylinder eingeschlossen ist und einem immensen Maß jener geheimnisvollen Kraft der Gottheit 
ausgesetzt ist, die wir "Wärme" nennen, und durch seine Ausdehnung freigesetzt wird. 
Unaufhörlich strömen die großen Luftströme und -flüsse vom Äquator zu den gefrorenen 
Polarregionen und von dort zurück in die glühenden äquatorialen Gefilde. Zu diesen großen, 
gewaltigen, ausgeglichenen und wohltuenden Bewegungen, die durch den Antagonismus von 
Äquatorhitze und Polarkälte verursacht werden, gehören notwendigerweise die Taifune, 
Tornados und Zyklone, die aus den Konflikten zwischen den eilenden Strömungen resultieren. 
Diese und die gutartigen Passatwinde sind das Ergebnis desselben großen Gesetzes. Gott ist 
allmächtig; aber Wirkungen ohne Ursachen sind unmöglich, und diese Wirkungen können 
manchmal nur böse sein. Das Feuer würde nicht wärmen, wenn es nicht auch das menschliche 
Fleisch verbrennen könnte. Die bösartigsten Gifte sind die souveränsten Heilmittel, wenn sie in 
angemessener Menge verabreicht werden. Das Böse ist der Schatten des Guten und untrennbar 
von ihm. Die göttliche Weisheit begrenzt die Allmacht des göttlichen Willens oder der göttlichen 
Macht durch Gleichgewicht, und das Ergebnis ist Schönheit oder Harmonie. Der Bogen ruht 
nicht auf einer einzigen Säule, sondern entspringt aus einer auf beiden Seiten. So ist es auch mit 
der göttlichen Gerechtigkeit und Barmherzigkeit und mit der menschlichen Vernunft und dem 
menschlichen Glauben. Jene rein scholastische Theologie, die sich auf die Kategorien des 
Aristoteles und die Sätze des Petrus Lombardus stützt, jene Logik des Syllogismus, die 
argumentiert, statt zu argumentieren, und die auf alles eine Antwort findet, indem sie es mit 
Begriffen subtilisiert, hat das kabylonische Dogma völlig ignoriert und ist in die trostlose Leere 
der Dunkelheit abgewandert. Es war weniger eine Philosophie oder eine Weisheit als ein 
philosophischer Automat, der mittels Federn antwortete und seine Thesen wie ein Rad abspulte. 
Es war nicht das menschliche Verb, sondern der monotone Schrei einer Maschine, die 
unbelebte Sprache eines Androiden. Es war die verhängnisvolle Präzision des Mechanismus, 
statt einer freien Anwendung der rationalen Notwendigkeiten.  



ST. THOMAS AQUINAS zertrümmerte mit einem Schlag dieses ganze Gerüst aus aufeinander 
aufbauenden Worten, indem er das ewige Reich der Vernunft in jenem herrlichen Satz 
verkündete: "Eine Sache ist nicht gerecht, weil GOTT sie will; sondern GOTT will sie, weil sie 
gerecht ist." Die unmittelbare Konsequenz dieses Satzes, der vom Größeren zum Kleineren 
argumentiert, war diese: "Eine Sache ist nicht wahr, weil ARISTOTLE sie gesagt hat; aber 
ARISTOTLE konnte sie nicht vernünftig sagen, wenn sie nicht wahr war. Sucht also zuallererst die 
WAHRHEIT und die GERECHTIGKEIT, und die Wissenschaft von ARISTOTLE wird euch dazu 
gegeben werden." Es ist der schöne Traum der größten Dichter, dass die nutzlos gewordene 
Hölle endlich durch die Vergrößerung des Himmels geschlossen werden soll; dass das Problem 
des Bösen seine endgültige Lösung erhalten und das Gute allein, notwendig und triumphierend, 
in der Ewigkeit herrschen soll. So lehrte das persische Dogma, dass AHRIMAN und seine 
untergeordneten Diener des Bösen endlich durch einen Erlöser und Mittler mit der Gottheit 
versöhnt werden und alles Böse ein Ende haben sollte. Doch unweigerlich vergisst der Philosoph 
alle Gesetze des Gleichgewichts und sucht das Licht in einem Glanz ohne Schatten und die 
Bewegung in einer absoluten Ruhe zu absorbieren, die das Ende des Lebens bedeuten würde. 
Solange es ein sichtbares Licht gibt, wird es einen Schatten geben, der proportional zu diesem 
Licht ist, und alles, was beleuchtet wird, wird seinen Schattenkegel werfen. Ruhe wird niemals 
Glück sein, wenn sie nicht durch eine analoge und entgegengesetzte Bewegung ausgeglichen 
wird. Dies ist das unabänderliche Gesetz der Natur, der ewige Wille der GERECHTIGKEIT, die 
GOTT ist. Derselbe Grund macht das Böse und den Kummer in der Menschheit notwendig, was 
die Bitterkeit des Wassers der Hölle unabdingbar macht. Auch hier kann die Harmonie nur aus 
der Analogie der Gegensätze entstehen, und das, was oben ist, existiert aufgrund dessen, was 
unten ist. Es ist die Tiefe, die die Höhe bestimmt; und wenn die Täler aufgefüllt werden, 
verschwinden die Berge; so wird, wenn die Schatten ausgelöscht werden, das Licht aufgehoben, 
das nur durch den abgestuften Gegensatz von Finsternis und Glanz sichtbar ist, und die 
allgemeine Finsternis wird durch eine ungeheure Blendung hervorgerufen. Sogar die Farben im 
Licht existieren nur durch die Anwesenheit des Schattens: es ist die dreifache Allianz von Tag 
und Nacht, das leuchtende Bild des Dogmas, das Licht, das zum Schatten gemacht wurde, wie 
der Erlöser der Logos ist, der zum Menschen gemacht wurde: und all dies beruht auf demselben 
Gesetz, dem primären Gesetz der Schöpfung, dem einzigen und absoluten Gesetz der Natur, 
dem der Unterscheidung und des harmonischen Abwägens der gegensätzlichen Kräfte im 
universellen Gleichgewicht. Die beiden großen Säulen des Tempels, der das Universum 
symbolisiert, sind die Notwendigkeit oder der allmächtige Wille Gottes, dem sich nichts 
widersetzen kann, und die Freiheit oder der freie Wille seiner Geschöpfe. Scheinbar und für 
unsere menschliche Vernunft antagonistisch, ist derselbe Rea- son nicht unfähig zu begreifen, 
wie sie gleichberechtigt sein können. Die unendliche Macht und Weisheit konnte das Universum 
und die unendliche Abfolge der Dinge so planen, dass sie den Menschen frei handeln ließ und, 
da sie voraussah, was jeder in jedem Augenblick denken und tun würde, aus dem freien Willen 
und der freien Handlung eines jeden ein Instrument machte, das ihm half, seinen allgemeinen 
Zweck zu erreichen. Denn selbst ein Mensch, der voraussieht, daß ein anderer eine bestimmte 
Handlung tun wird, und der ihn in keiner Weise kontrolliert oder gar beeinflußt, kann diese 
Handlung als ein Instrument benutzen, um seine eigenen Zwecke zu erreichen. Die unendliche 
Weisheit Gottes sieht voraus, was ein jeder tun wird, und benutzt ihn als Instrument durch die 
Ausübung seiner unendlichen Macht, die jedoch die menschliche Handlung nicht so 
kontrolliert, dass ihre Freiheit zunichte gemacht wird. Das Ergebnis ist die Harmonie, die dritte 
Säule, die die Loge hochhält. Die gleiche Harmonie ergibt sich aus dem Gleichgewicht von 
Notwendigkeit und Freiheit. Der Wille Gottes wird nicht einen Augenblick lang besiegt oder 
vereitelt, und das ist der göttliche Sieg; und doch versucht er die Menschen nicht und zwingt sie 
nicht, Böses zu tun, und so bleibt seine unendliche Herrlichkeit ungetrübt.  



Das Ergebnis ist Stabilität, Zusammenhalt und Dauerhaftigkeit im Universum und ungeteilte 
Herrschaft und Autarkie in der Gottheit. Und diese, Sieg, Herrlichkeit, Stabilität und Herrschaft, 
sind die letzten vier Sephiroth der Kabbala. ICH BIN, sagte Gott zu Moses, der ist, der war und 
der für immer sein wird Sein. Aber der Allgott in seinem unmanifestierten Wesen, das als noch 
nicht erschaffen und als allein gedacht wird, hat keinen Namen. Warum ist der Name der 
Gottheit in einem einzigen Akt, dem der Schöpfung, manifestiert und enthält in sich selbst, in 
Idee und Wirklichkeit, das ganze Universum, das in der ewigen Abfolge der Zeitalter in Form 
gebracht und materiell entwickelt werden soll. So wie Gott nie NICHT WAR, so hat er auch nie 
nicht GEDACHT, und das Universum hat ebenso wenig einen Anfang gehabt wie der göttliche 
Gedanke, dessen Ausdruck es ist, ebenso wenig wie die Gottheit selbst. Die Dauer des 
Universums ist nur ein halber Punkt auf der unendlichen Linie der Ewigkeit; und Gott war nicht 
träge und unschöpferisch während der Ewigkeit, die sich hinter diesem Punkt erstreckt. Das 
Urbild des Universums hat im göttlichen Geist niemals nicht existiert. Das Wort war im ANFANG 
mit Gott, und es war Gott. Und der unaussprechliche NAME ist derjenige, der nicht die 
eigentliche Essenz, sondern das Absolute bezeichnet, das sich als Sein oder Existenz 
manifestiert. Die Existenz oder das Sein, sagten die Philosophen, ist eine Begrenzung; und die 
Gottheit selbst ist weder begrenzt noch definiert, sondern ist alles, was sein kann, außer allem, 
was ist, war und sein wird. Wenn man die Buchstaben des unaussprechlichen Namens umdreht 
und ihn teilt, wird er zweigeschlechtlich, wie das Wort HY, Yud-He oder JAH, und entschlüsselt 
die Bedeutung eines Großteils der obskuren Sprache der Kabbala, und ist Das Höchste, wofür 
die Säulen Jachin und Boas das Symbol sind. "Nach dem Bilde der Gottheit", heißt es, "schuf 
Gott den Mann; männlich und weiblich schuf er sie", und der Verfasser, der das Göttliche durch 
das Menschliche symbolisiert, sagt uns dann, dass die Frau, die zunächst im Manne enthalten 
war, von seiner Seite genommen wurde. So wurde Minerva, die Göttin der Weisheit, als Frau und 
in einer Rüstung aus dem Gehirn des Jove geboren; Isis war die Schwester, bevor sie die Gattin 
des Osiris wurde, und in BRAHM, dem Ursprung von allem, dem Allgott, ohne Geschlecht oder 
Namen, entstand MAYA, die Mutter von allem, was ist. Das WORT ist die erste und einzige Gabe 
des Vaters; und die Ehrfurcht, mit der die höchsten Mysterien betrachtet wurden, hat das 
Schweigen über die Natur des Heiligen Geistes erzwungen. Das Wort ist Licht und das Leben der 
Menschheit. Es ist Sache der Adepten, die Bedeutung der Symbole zu verstehen. Kehren Sie nun 
mit uns zu den Graden der Blauen Freimaurerei zurück und erhalten Sie als letzte Lektion die 
Erklärung eines ihrer Symbole. Ihr seht auf dem Altar dieser Grade das QUADRAT und den 
KOMPASS, und ihr erinnert euch, wie sie in jedem Grad auf dem Altar lagen. Das QUADRAT ist 
ein Instrument, das nur für ebene Flächen geeignet ist, und daher für die Geometrie oder die 
Messung der Erde, die eine Ebene zu sein scheint und von der die Alten annahmen, dass sie eine 
Ebene ist. Der KOMPASS ist ein Instrument, das sich auf Kugeln und kugelförmige Oberflächen 
bezieht und für die sphärische Trigonometrie oder den Zweig der Mathematik geeignet ist, der 
sich mit dem Himmel und den Bahnen der Planeten beschäftigt. Das QUADRAT ist daher ein 
natürliches und angemessenes Symbol für diese Erde und die Dinge, die zu ihr gehören, von ihr 
sind oder sie betreffen. Der Zirkel ist ein ebenso natürliches und angemessenes Symbol für den 
Himmel und für alle himmlischen Dinge und himmlischen Wesenheiten. Ihr seht am Anfang 
dieser Lesung ein altes hermetisches Symbol, kopiert aus den "MATERIA PRIMA" des Valentinus, 
gedruckt in Franckfurt im Jahre 1б13, mit einer Abhandlung mit dem Titel "AZOTH". Darauf sieht 
man ein Dreieck auf einem Quadrat, beides in einem Kreis; und darüber, auf einem Drachen 
stehend, einen menschlichen Körper mit nur zwei Armen, aber zwei Köpfen, einem männlichen 
und einem weiblichen. An der Seite des männlichen Kopfes ist die Sonne, an der des weiblichen 
Kopfes der Mond, die Sichel im Kreis des Vollmondes. Und die Hand auf der männlichen Seite 
hält einen Zirkel, die auf der weiblichen Seite ein Quadrat. 



Himmel und Erde wurden sogar bei den arischen Vorfahren der europäischen Völker der           
Hindus, Zenden, Baktrier und Perser als Gottheiten personifiziert, und der Rig Veda Sanhita 
enthält Hymnen, die an sie als Götter gerichtet sind. Auch bei den Phöniziern wurden sie 
vergöttlicht, und bei den Griechen wurden OURANOS und GEA, Himmel und Erde, von Hesiod 
als die ältesten der Gottheiten besungen. 

Es ist die große, fruchtbare, schöne MUTTER Erde, die mit grenzenlosem Überfluss an Wohltaten 
alles hervorbringt, was den Bedürfnissen, dem Komfort und dem Luxus des Menschen dient. 
Aus ihrem wimmelnden und unerschöpflichen Schoß kommen die Früchte, das Getreide, die 
Blumen zu ihrer Zeit. Aus ihr kommt alles, was die Tiere ernährt, die dem Menschen als 
Arbeitskräfte und zur Nahrung dienen. Im Frühling grünt das Gras in Hülle und Fülle, und die 
Bäume entspringen ihrem Boden und schöpfen aus ihrer wimmelnden Vitalität ihren Reichtum 
an grünen Blättern. In ihrem Schoß befinden sich die nützlichen und wertvollen Mineralien; ihr 
gehören die Meere, in denen es von Leben wimmelt; ihr gehören die Flüsse, die Nahrung und 
Bewässerung liefern, und die Berge, die die Ströme herabschicken, die in diese Flüsse münden; 
ihr gehören die Wälder, die die heiligen Feuer für die Opfer speisen und auf den häuslichen 
Herden lodern. Die ERDE, die große Erzeugerin, wurde daher immer als weiblich, als MUTTER, 
als große, freigebige, wohltätige Mutter Erde dargestellt. Andererseits sind es das Licht und die 
Wärme der Sonne am Himmel und die Regenfälle, die von ihnen zu kommen scheinen, die im 
Frühling diese reichlich produzierende Erde fruchtbar machen, die ihre vom Winter erkalteten 
Adern wieder mit Leben und Wärme erfüllen, ihre Bäche zum Fließen bringen und gleichsam 
jenes Grün und jenen Reichtum hervorbringen, von dem sie so reichlich zeugt. Der Himmel und 
die Sonne als die zeugenden und erzeugenden Kräfte werden seit jeher als männlich angesehen, 
als die Erzeuger, die die Erde befruchten und sie zum Leben erwecken. Die hermaphroditische 
Figur ist das Symbol für die Doppelnatur, die der Gottheit früher zugeschrieben wurde als 
Erzeuger und Produzent, als BRAHM und MAYA bei den Ariern, Osiris und Isis bei den Ägyptern. 
Wie die Sonne männlich war, so war der Mond weiblich; und Isis war sowohl die Schwester als 
auch die Frau von Osiris. Der Zirkel ist daher das hermetische Symbol der schöpferischen 
Gottheit und das Quadrat der produktiven Erde oder des Universums. Vom Himmel kommt der 
geistige und unsterbliche Teil des Menschen, von der Erde der materielle und sterbliche Teil. Die 
Hebräer-Genesis sagt, dass YEHOUAH den Menschen aus dem Staub der Erde formte und ihm 
den Lebensatem in die Nase blies. Durch die sieben planetarischen Sphären, die durch die 
mystische Leiter der mithräischen Einweihungen dargestellt werden, und durch die, die Jakob in 
seinem Traum sah (nicht mit drei, sondern mit sieben Stufen), stiegen die Seelen, die von der 
Gottheit ausgingen, hinab, um sich mit ihren menschlichen Körpern zu vereinen; und durch 
diese sieben Sphären müssen sie wieder aufsteigen, um zu ihrem Ursprung und ihrer Heimat im 
Schoß der Gottheit zurückzukehren. 

Der KOMPASS als Symbol des Himmels steht also für den geistigen, intellektuellen und 
moralischen Teil dieser Doppelnatur der Menschheit, das QUADRAT als Symbol der Erde für den 
materiellen, sinnlichen und niederen Teil. 

"Wahrheit und Intelligenz", sagte einer der alten indischen Philosophen, "sind die ewigen 
Attribute Gottes, nicht der individuellen Seele, die sowohl für Wissen als auch für Unwissenheit, 
für Freude und Schmerz empfänglich ist; deshalb sind Gott und die individuelle Seele 
verschieden: "Und dieser Ausdruck der alten Nyaya-Philosophen in Bezug auf die Wahrheit ist 
uns durch die lange Abfolge der Zeitalter in den Lehren der Freimaurerei überliefert worden, in 
denen wir lesen, dass "Wahrheit ein göttliches Attribut und die Grundlage jeder Tugend ist." 

 



"Solange die Seele in der Materie verkörpert ist", sagten sie, "befindet sie sich in einem Zustand 
der Gefangenschaft und steht unter dem Einfluss böser Leidenschaften; aber nachdem sie 
durch intensives Studium zur Erkenntnis der Elemente und Prinzipien der Natur gelangt ist, 
erreicht sie den Ort des Ewigen; in diesem Zustand des Glücks hört ihre Individualität nicht auf." 
Die Vitalität, die den sterblichen Körper belebt, der Lebensatem der hebräischen Genesis, 
vergeht nach allgemeiner Auffassung der Hindu-Philosophen mit ihm; die Seele aber ist göttlich, 
eine Emanation des Gottesgeistes, aber nicht ein Teil dieses Geistes. Denn sie verglichen sie mit 
der Wärme und dem Licht, das von der Sonne ausgeht, oder mit einem Strahl dieses Lichts, der 
sein eigenes Wesen weder mindert noch spaltet. Wie auch immer geschaffen oder mit einer 
eigenen Existenz ausgestattet, die Seele, die nur ein Geschöpf der Gottheit ist, kann weder die 
Art ihrer Schöpfung kennen noch ihre eigene Individualität begreifen. Sie kann nicht einmal 
begreifen, wie das Wesen, das sie und der Körper bilden, Schmerz empfinden, sehen oder hören 
kann. Es hat dem Universalen Schöpfer gefallen, der Reichweite unseres menschlichen und 
endlichen Verstandes Grenzen zu setzen, über die er nicht hinausgehen kann; und wenn wir 
fähig sind, die Art und Weise der Schöpfung oder Erzeugung des Universums der Dinge zu 
begreifen, so hat es Ihm gefallen, sie vor uns durch einen undurchdringlichen Schleier zu 
verbergen, während die Worte, die benutzt werden, um den Akt auszudrücken, keine andere 
eindeutige Bedeutung haben, als dass Er dieses Universum ins Dasein gerufen hat. Es genügt zu 
wissen, was die Freimaurerei lehrt, dass wir nicht alle sterblich sind; dass die Seele oder der 
Geist, der intellektuelle und reale Teil unseres Selbst, unser wahres Selbst ist, nicht dem Verfall 
und der Auflösung unterliegt, sondern einfach und immateriell ist, den Tod des Körpers 
überdauert und zur Unsterblichkeit fähig ist; dass sie auch fähig ist, sich zu vervollkommnen und 
voranzukommen, das Wissen über die göttlichen Dinge zu erforschen, weiser und besser zu 
werden und der Unsterblichkeit immer würdiger zu werden; und dass dies zu werden und dazu 
beizutragen, andere und unser ganzes Volk zu verbessern und ihnen zu nützen, der edelste 
Ehrgeiz und die höchste Ehre ist, die wir in diesem momentanen und unvollkommenen Leben 
hegen und erlangen können. In jedem Menschen sind das Göttliche und das Menschliche 
miteinander vermischt. In jedem gibt es die Vernunft und den moralischen Sinn, die 
Leidenschaften, die zum Bösen führen, und die sinnlichen Begierden. "Lebt ihr nach dem 
Fleisch, so werdet ihr sterben", schreibt Paulus an die Christen in Rom, "wenn ihr aber durch den 
Geist die Werke des Leibes abtötet, so werdet ihr leben. Denn so viele sich vom Geist Gottes 
leiten lassen, die sind Gottes Kinder." "Das Fleisch begehrt auf gegen den Geist und der Geist 
gegen das Fleisch", schrieb er an die Christen in Galatien, "und diese sind einander 
entgegengesetzt, so dass ihr nicht tun könnt, was ihr wollt." "Was ich tue, das tue ich nicht gern", 
schrieb er an die Römer, "denn was ich tun will, das tue ich nicht, sondern was ich hasse, das 
tue ich. Nicht ich bin es, der es tut, sondern die Sünde, die in mir wohnt. Zu wollen, ist bei mir 
vorhanden; aber wie ich das Gute tun soll, das finde ich nicht. Denn das Gute, das ich tun will, 
tue ich nicht; und das Böse, das ich nicht tun will, das tue ich.  Ich finde also ein Gesetz, dass, 
wenn ich das Gute zu tun wünsche, das Böse bei mir ist; denn ich sehe Licht im Gesetz Gottes 
nach dem inneren Menschen, aber ich sehe ein anderes Gesetz in meinen Gliedern, das mit 
dem Gesetz meines Verstandes streitet und mich gefangen nimmt in das Gesetz der Sünde, das 
in meinen Gliedern ist. So diene ich nun mit dem Verstand dem Gesetz Gottes, mit dem Fleisch 
aber dem Gesetz der Sünde." Das Leben ist ein Kampf, und diesen Kampf heldenhaft und gut zu 
kämpfen, ist der große Zweck des Daseins eines jeden Menschen, der würdig und geeignet ist, 
überhaupt zu leben. Den starken Strömen des Unglücks zu trotzen, trotz aller Hindernisse 
voranzukommen, dem eifersüchtigen Griff des Schicksals den Sieg zu entreißen, ein Häuptling 
und ein Führer unter den Menschen zu werden, zu Rang und Macht aufzusteigen durch 
Beredsamkeit, Mut, Ausdauer, Studium, Energie, Aktivität, durch keine Rückschläge entmutigt, 
durch keine Verzögerungen ungeduldig, durch keine Gefahren abgeschreckt;  



Reichtum zu erlangen, die Menschen durch unseren Verstand zu unterwerfen, die Elemente 
durch unsere Kühnheit zu bezwingen, Erfolg zu haben, voranzukommen, zu gedeihen; -so kämpft 
man nach allgemeinem Verständnis den Kampf des Lebens gut. Sogar im Geschäft erfolgreich 
zu sein durch jene Kühnheit, die vor keinem Risiko zurückschreckt, jene Kühnheit, die alles auf 
riskante Chancen setzt; durch die Klugheit und die Dreistigkeit des skrupellosen Unternehmers, 
selbst durch die Schurkereien der Börse und der Goldkammer; sich durch anrüchige Mittel oder 
die Stimmen brutaler Unwissenheit an die Stelle zu schleichen, -Auch diese zählen zu den 
großen Erfolgen des Lebens. Aber der größte Kampf, in dem die wahrste Ehre und der wahrste 
Erfolg zu erringen sind, ist der, den unser Verstand und unsere Vernunft und unser moralischer 
Sinn, unsere geistige Natur, gegen unsere sinnlichen Begierden und bösen Leidenschaften, 
unsere irdische und materielle oder tierische Natur, ausfechten. Nur dort ist der wahre Ruhm 
des Heldentums zu gewinnen, nur dort sind die Erfolge, die uns zu Triumphen berechtigen. In 
jedem menschlichen Leben wird dieser Kampf ausgefochten; und diejenigen, die anderswo 
gewinnen, erleiden in dieser Begegnung oft eine schmachvolle Niederlage und eine 
verhängnisvolle Flucht, eine Enttäuschung und einen beschämenden Untergang. Sie haben 
schon mehr als eine Definition der Freimaurerei gehört. Die wahrhaftigste und bedeutendste 
müsst ihr noch hören. Sie wird dem eingetretenen Lehrling, dem Gesellen und dem Meister 
beigebracht, und sie wird in jedem Grad gelehrt, durch den Sie bis hierher vorgedrungen sind. Es 
ist eine Definition dessen, was die Freimaurerei ist, was ihr Zweck, ihr Wesen und ihr Geist sind; 
und es hat für jeden von uns die Kraft und Heiligkeit eines göttlichen Gesetzes und erlegt jedem 
von uns eine feierliche Verpflichtung auf. Sie wird symbolisiert und gelehrt, sowohl für den 
Lehrling als auch für dich, durch den KOMPASS und das QUADRAT, auf die du, ebenso wie auf 
das Buch deiner Religion und das Buch des Gesetzes der schottischen Freimaurerei, so viele 
Verpflichtungen eingegangen bist. Als Ritter wurde es dir durch die Schwerter, die Symbole der 
EHRE und PFLICHT, beigebracht, mit denen du dein Gelübde abgelegt hast; es wurde dir durch 
die Waage, das Symbol allen Gleichgewichts, und durch das KREUZ, das Symbol der Hingabe 
und Selbstaufopferung, beigebracht; aber alles, was diese lehren und enthalten, wird für den 
Eingetretenen, den Ritter und den Fürsten gleichermaßen durch den Zirkel und das Quadrat 
gelehrt und enthalten. Für den Lehrling liegen die Himmelsrichtungen unter dem Quadrat. Für 
den Handwerksgesellen ist eine oben und eine unten. Für den Meister sind beide dominant und 
haben Herrschaft, Kontrolle und Macht über das Symbol des Irdischen und Materiellen. Die 
FREIHEIT ist die Unterwerfung des Menschlichen im Menschen durch das Göttliche; die 
Eroberung der Begierden und Leidenschaften durch den moralischen Sinn und die Vernunft; ein 
ständiges Bemühen, Ringen und Kämpfen des Geistigen gegen das Materielle und Sinnliche. 
Das der Sieg, wenn er errungen und gesichert ist, und der Eroberer sich auf seinem Schild 
ausruhen und die wohlverdienten Lorbeeren tragen kann, ist das wahre HEILIGE REICH. Um dies 
zu erreichen, muss der Freimaurer zunächst zu der festen, auf der Vernunft beruhenden 
Überzeugung gelangen, dass er eine geistige Natur in sich trägt, eine Seele, die nicht stirbt, wenn 
der Körper aufgelöst wird, sondern weiterbesteht und durch alle Zeitalter der Ewigkeit hindurch 
zur Vollkommenheit fortschreitet und das Licht der göttlichen Gegenwart immer deutlicher 
sieht, je näher sie Gott kommt. Das lehrt ihn die Philosophie des Alten und Angenommenen 
Ritus; und sie ermutigt ihn, durchzuhalten, indem sie ihm hilft zu glauben, dass sein freier Wille 
völlig im Einklang mit Gottes Allmacht und Allwissenheit steht; dass Er nicht nur unendlich 
mächtig und von unendlicher Weisheit ist, sondern auch von unendlicher Barmherzigkeit und 
von unendlich zärtlichem Mitleid und Liebe für die schwachen und unvollkommenen 
Geschöpfe, die Er geschaffen hat.  

 



Jeder Grad des Alten und Angenommenen Schottischen Ritus, vom ersten bis zum 
zweiunddreißigsten, lehrt sowohl durch sein Zeremoniell als auch durch seine Unterweisung, 
dass das edelste Ziel des Lebens und die höchste Pflicht des Menschen darin besteht, 
unaufhörlich und energisch danach zu streben, die Herrschaft über alles zu erlangen, über das, 
was in ihm geistig und göttlich ist, gegenüber dem, was materiell und sinnlich ist, damit auch in 
ihm, wie im von Gott regierten Universum, Harmonie und Schönheit das Ergebnis eines 
gerechten Gleichgewichts sein können. Das haben Sie in den Graden gelernt, die in der Loge der 
Vollkommenheit verliehen werden und die besonders die praktische Moral der Freimaurerei 
vermitteln. Wahrhaftig zu sein, egal unter welcher Versuchung, falsch zu sein; ehrlich zu sein in 
all euren Geschäften, auch wenn große Verluste die Folge sein sollten; wohltätig zu sein, wenn 
Selbstsucht euch dazu veranlassen würde, die Hand zu schließen, und der Entbehrung von 
Luxus oder Bequemlichkeit die wohltätige Tat folgen muss; gerecht und unparteiisch zu urteilen, 
auch in eurem eigenen Fall, wenn niedere Impulse euch dazu veranlassen, ein Unrecht zu 
begehen, um euch zu nützen oder zu rechtfertigen; tolerant zu sein, wenn Leidenschaft zu 
Intoleranz und Verfolgung verleitet; das Richtige zu tun, wenn das Falsche einen größeren 
Gewinn zu versprechen scheint; und niemandem etwas wegzunehmen, was ihm gehört, wie 
leicht es auch scheinen mag, sich selbst zu bereichern;-in all diesen und anderen Dingen, die du 
in diesen Graden versprochen hast, wird deine geistige Natur gelehrt und ermutigt, ihren 
rechtmäßigen Herrscher über deine Begierden und Leidenschaften zu behaupten. Die 
philosophischen Abschlüsse haben Sie den Wert des Wissens gelehrt. Er hat sich bemüht, euch 
zu helfen, euch über die tierischen Begierden und Leidenschaften, über das Streben nach Gier 
und die elenden Kämpfe des Ehrgeizes zu erheben und reinere Freude und edlere Preise und 
Belohnungen in der Aneignung von Wissen, der Erweiterung des Intellekts und der Auslegung der 
heiligen Schriften Gottes auf den großen Seiten des Buches der Natur zu finden. Und die 
ritterlichen Grade haben euch auf denselben Weg geführt, indem sie euch die Vortrefflichkeit 
der Großzügigkeit, der Milde, der Vergebung von Verletzungen, des Großmuts, der Verachtung 
der Gefahr und die überragenden Verpflichtungen der Pflicht und der Ehre gezeigt haben. Sie 
haben dich gelehrt, die Furcht vor dem Tod zu überwinden, dich der großen Sache der 
bürgerlichen und religiösen Freiheit zu widmen, ein Soldat all dessen zu sein, was gerecht, 
richtig und wahr ist; inmitten der Pestilenz deinen Titel eines Ritters des Tempels zu verdienen 
und weder dort noch sonst wo deinen Posten zu verlassen und wie ein Feigling vor dem Feind zu 
fliehen. In all dem behauptest du die Überlegenheit und das Recht auf die Herrschaft dessen, 
was in dir geistig und göttlich ist. Keine niedere Furcht vor Gefahr oder Tod, kein schäbiger 
Ehrgeiz, keine mitleidige Gier oder niedere Erwägungen können einen wahren schottischen 
Ritter zur Unehre verleiten und so seinen Verstand, seine Vernunft, seine Seele zum Sklaven 
seiner Begierden, seiner Leidenschaften, dessen, was in seiner Natur materiell und tierisch, 
egoistisch und brutal ist, machen. Es ist nicht möglich, eine wahre und echte Bruderschaft auf 
der Grundlage irgendeiner Theorie über die Niedrigkeit der menschlichen Natur zu schaffen; 
auch nicht durch einen gemeinsamen Glauben an abstrakte Sätze über die Natur der Gottheit, 
die Anzahl ihrer Personen oder andere Theoreme des religiösen Glaubens; auch nicht durch die 
Einrichtung eines Vereinssystems, das lediglich der gegenseitigen Unterstützung dient und 
durch das jeder gegen bestimmte, regelmäßig geleistete Zahlungen Anspruch auf ein 
bestimmtes Stipendium im Krankheitsfall, auf Zuwendung und auf die Bestattungszeremonien 
nach dem Tod erhält. Es kann keine echte Brüderlichkeit geben ohne gegenseitige Achtung, gute 
Meinung und Wertschätzung, gegenseitige Nächstenliebe und gegenseitiges Verzeihen von 
Fehlern und Versäumnissen. Nur wer lernt, gewohnheitsmäßig besser über den anderen zu 
denken, gewohnheitsmäßig das Gute im anderen zu suchen und das Böse zu erwarten, 
zuzulassen und zu übersehen, kann im wahren Sinne des Wortes ein Bruder des anderen sein.  



Diejenigen, die sich an den Fehlern des anderen weiden, die denken, dass jeder der andere von 
Natur aus unedel und niedrig ist, von einer Natur, in der das Böse überwiegt und das 
Vortreffliche nicht zu suchen ist, können nicht einmal Freunde sein, und noch viel weniger 
Brüder. Niemand kann das Recht haben, von seiner Ethnie schlecht zu denken, wenn er nicht 
auch von sich selbst schlecht denkt. Wenn er aufgrund eines einzigen Fehlers oder Irrtums über 
den Charakter eines anderen urteilt und die einzelne Tat als Beweis für das ganze Wesen des 
Menschen und für den ganzen Verlauf seines Lebens nimmt, muß er zustimmen, daß er nach 
derselben Regel beurteilt wird, und zugeben, daß es richtig ist, wenn andere ihn so lieblos 
verurteilen. Aber solche Urteile werden unmöglich werden, wenn er sich unablässig daran 
erinnert, dass in jedem Menschen, der lebt, eine unsterbliche Seele steckt, die danach strebt, 
das zu tun, was richtig und gerecht ist; ein Strahl, wie klein und fast unmerklich er auch sein 
mag, aus der großen Quelle des Lichts und der Intelligenz, der immer aufwärts kämpft zwischen 
allen Hindernissen des Verstandes und den Hindernissen der Leidenschaften; und dass dieser 
Strahl in jedem Menschen unaufhörlich Krieg führt gegen seine bösen Leidenschaften und seine 
unbändigen Begierden, oder, wenn er erlegen ist, nie ganz ausgelöscht und vernichtet wird. 
Denn dann wird er sehen, dass nicht der Sieg, sondern der Kampf der Ehre dient; denn in diesem 
wie in allen anderen Dingen kann kein Mensch immer Erfolg haben. Inmitten einer Wolke von 
Irrtümern, Versäumnissen und Fehlschlägen wird er nach der kämpfenden Seele Ausschau 
halten, nach dem Guten in jedem Menschen inmitten des Bösen, und weil er glaubt, dass jeder 
besser ist, als er aufgrund seiner Taten und Unterlassungen zu sein scheint, und dass Gott sich 
noch immer um ihn kümmert, ihn bemitleidet und liebt, wird er spüren, dass auch der irrende 
Sünder noch immer sein Bruder ist, noch immer Anspruch auf seine Sympathie hat und mit ihm 
durch die unauflöslichen Bande der Gemeinschaft verbunden ist. Wenn der Mensch nichts 
Göttliches an sich hat, was ist er denn dann anderes als ein intelligenteres Tier? Er hat keinen 
Fehler und kein Laster, das nicht auch ein Tier hat; und deshalb ist er in seinen Lastern nur ein 
Tier höherer Ordnung; und er hat kaum eine moralische Vortrefflichkeit, vielleicht gar keine, die 
nicht auch ein Tier in gleichem Maße hat, selbst die vortrefflichsten von ihnen, wie Freigebigkeit, 
Treue und Großherzigkeit. Bardesan, der syrische Christ, sagt in seinem Buch über die Gesetze 
der Länder von den Menschen, dass sie "in den Dingen, die zu ihrem Körper gehören, ihre Natur 
wie Tiere beibehalten, und in den Dingen, die zu ihrem Geist gehören, tun sie, was sie wollen, als 
frei und mit Macht und als Ebenbild Gottes"; und Meliton, Bischof von Sardes, in seiner Rede an 
Antoninus Cæsar sagt: "Lass Ihn, den ewig lebenden Gott, immer in deinem Geist gegenwärtig 
sein; denn dein Geist selbst ist Sein Ebenbild, denn auch er ist unsichtbar und ungreifbar und 
ohne Form.   Wie Er ewig existiert, so Auch du wirst, wenn du das Sichtbare und Verderbliche 
abgelegt hast, für immer lebendig und mit Erkenntnis begabt vor ihm stehen." Die Worte, die in 
der Hebräischen Genesis verwendet werden, um den Ursprung der Dinge auszudrücken, sind 
von unbestimmter Bedeutung und können ebenso gut mit "erzeugt", "hergestellt", "gemacht" 
oder "erschaffen" übersetzt werden, was weit über unser Verständnis hinausgeht, "Wir brauchen 
nicht darüber zu streiten oder zu diskutieren, ob die Seele oder der Geist des Menschen ein 
Strahl ist, der von der höchsten Intelligenz ausgegangen oder ausgeflossen ist, oder ob die 
unendliche Macht sie aus dem Nichts durch eine bloße Willensanstrengung ins Dasein gerufen 
und mit Unsterblichkeit und einer Intelligenz ausgestattet hat, die der göttlichen Intelligenz 
gleicht: Denn in beiden Fällen kann man sagen, dass im Menschen das Göttliche mit dem 
Menschlichen vereinigt ist. Für diese Vereinigung ist das gleichseitige Dreieck im Quadrat ein 
Symbol. Wir sehen die Seele, sagte Plato, wie die Menschen die Statue des Glaukos sehen, die 
aus dem Meer geborgen wurde, in dem sie viele Jahre gelegen hatte - und bei deren Anblick es 
nicht leicht war, wenn überhaupt, zu erkennen, was ihre ursprüngliche Natur war, da ihre Glieder 
teils gebrochen, teils abgenutzt und durch Verunstaltung verändert worden waren,  



durch die Einwirkung der Wellen und durch Muscheln, Unkraut und Kieselsteine, die an ihr 
hafteten, so dass sie mehr einem seltsamen Ungeheuer glich als dem, das sie war, als sie ihren 
göttlichen Ursprung verließ. Genauso, sagte er, sehen wir die Seele, verformt durch unzählige 
Dinge, die ihr Schaden zugefügt, sie verstümmelt und verunstaltet haben. Aber der Freimaurer, 
der das KÖNIGLICHE GEHEIMNIS hat, kann auch mit ihm argumentieren, wenn er ihre Liebe zur 
Weisheit, ihre Neigung zur Vereinigung mit dem Göttlichen und Unsterblichen, ihre größeren 
Bestrebungen, ihre Kämpfe, auch wenn sie mit Niederlagen endeten, mit den Verlockungen und 
Verführungen der Sinne und Leidenschaften betrachtet, dass sie, wenn sie aus den materiellen 
Umgebungen, die sich jetzt als zu stark für sie erweisen, gerettet und von den deformierenden 
und entstellenden Anhaftungen, die hier an ihr haften, befreit sein wird, wieder in ihrer wahren 
Natur gesehen wird und nach und nach über die mystische Sphärenleiter zu ihrer ersten Heimat 
und ihrem Ursprungsort aufsteigt. 

Das KÖNIGLICHE GEHEIMNIS, dessen Fürst du bist, wenn du ein wahrer Adept bist, wenn dir 
das Wissen ratsam erscheint und die Philosophie für dich in göttlicher Schönheit erstrahlt, ist 
das, was der Sohar mit dem Begriff „Das Geheimnis der BALANCE“ umschreibt. Es ist das 
Geheimnis des UNIVERSALEN GLEICHGEWICHTES 

-Von dem Gleichgewicht in der Gottheit zwischen der unendlichen göttlichen Weisheit und der 
unendlichen göttlichen Kraft, aus dem die Stabilität des Universums, die Unveränderlichkeit des 
göttlichen Gesetzes und die Grundsätze der Wahrheit, der Gerechtigkeit und des Rechts, die zu 
ihm gehören, resultieren, und von der höchsten Verpflichtung des göttlichen Gesetzes für alle 
Menschen, das über allen anderen Gesetzen steht und einen Teil aller Gesetze der Menschen 
und Nationen bildet. -Auch von jenem Gleichgewicht zwischen der unendlichen göttlichen 
Gerechtigkeit und der unendlichen göttlichen Barmherzigkeit, dessen Ergebnis die unendliche 
göttliche GLEICHHEIT und die moralische Harmonie oder Schönheit des Universums ist. Durch 
sie wird das Ausharren der geschaffenen und unvollkommenen Wesen in der Gegenwart einer 
vollkommenen Gottheit ermöglicht; und auch für Ihn, wie für uns, ist lieben besser als hassen, 
und Vergebung ist weiser als Rache oder Bestrafung. 

-von jenem Gleichgewicht zwischen NOTWENDIGKEIT und FREIHEIT, zwischen dem Wirken der 
GÖTTLICHEN Allmacht und dem freien Willen des Menschen, durch das Laster und gemeine 
Handlungen, und lieblose Gedanken und Worte Verbrechen und Unrecht sind, die durch das 
Gesetz von Ursache und Folge gerecht bestraft werden, obwohl nichts im Universum gegen den 
Willen Gottes geschehen oder getan werden kann; und ohne diese Koexistenz von Freiheit und 
Notwendigkeit, von freiem Willen im Geschöpf und Allmacht im Schöpfer, gäbe es keine 
Religion, kein Gesetz von Recht und Unrecht, von Verdienst und Unwert, keine Gerechtigkeit in 
menschlichen Strafen oder Strafgesetzen. 

-des Gleichgewichts zwischen Gut und Böse und Licht und Finsternis in der Welt, das uns 
versichert, dass alles das Werk der Unendlichen Weisheit und der Unendlichen Liebe ist, und 
dass es keinen rebellischen Dämon des Bösen oder ein Prinzip der Finsternis gibt, das mit Gott 
oder dem Prinzip des Lichts und des Guten koexistiert und in ewigem Streit steht: Indem wir zur 
Erkenntnis dieses Gleichgewichts gelangen, können wir durch den Glauben erkennen, dass die 
Existenz des Bösen, der Sünde, des Leidens und des Kummers in der Welt sowohl mit der 
Unendlichen Güte als auch mit der Unendlichen Weisheit des Allmächtigen vereinbar ist. 

Sympathie und Antipathie, Anziehung und Abstoßung, jede eine Kraft der Natur, sind Gegensätze 
in den Seelen der Menschen und im Universum der Sphären und Welten; und aus der Wirkung 
und dem Gegensatz der einen gegen die andere ergibt sich Harmonie und jene Bewegung, die 
das Leben des Universums und der Seele gleichermaßen ist. 



Sie sind keine Antagonisten voneinander. Die Kraft, die einen Planeten von der Sonne abstößt, 
ist ebensowenig eine böse Kraft wie die, die den Planeten zum zentralen Leuchtturm hinzieht; 
denn beide werden von der Gottheit geschaffen und ausgeübt, und das Ergebnis ist die 
harmonische Bewegung der gehorsamen Planeten in ihren elliptischen Bahnen und die 
mathematische Genauigkeit und unveränderliche Regelmäßigkeit ihrer Bewegungen. 

Von jenem Gleichgewicht zwischen Autorität und individuellem Handeln, das eine freie 
Regierung ausmacht, indem es Freiheit mit Gehorsam gegenüber dem Gesetz, Gleichheit mit 
Unterwerfung unter die Autorität und Brüderlichkeit mit Unterordnung unter den Klügsten und 
Besten auf unveränderliche Grundlagen stellt: und jenes Gleichgewichts zwischen der aktiven 
Energie des Willens der Gegenwart, ausgedrückt durch das Votum des Volkes, und der passiven 
Stabilität und Beständigkeit des Willens der Vergangenheit, ausgedrückt in geschriebenen oder 
ungeschriebenen Regierungsverfassungen und in den Gesetzen und Gebräuchen, die mit dem 
Alter ergraut und durch die Zeit geheiligt sind, als Präzedenzfälle und Autorität; Sie wird durch 
den Bogen dargestellt, der auf den beiden Säulen Jachin und Boas ruht, die an den Portalen des 
von der Weisheit errichteten Tempels stehen. Auf die eine Säule setzt die Freimaurerei den 
himmlischen Globus, das Symbol für den geistigen Teil unserer zusammengesetzten Natur, und 
auf die andere den irdischen Globus, das Symbol für den materiellen Teil. 

-und schließlich von jenem Gleichgewicht, das in uns selbst möglich ist und das die 
Freimaurerei unablässig bei ihren Eingeweihten zu erreichen sucht und von ihren Adepten und 
Fürsten (die sonst ihrer Titel nicht würdig wären) verlangt, zwischen dem Geistigen und 
Göttlichen und dem Materiellen und Menschlichen im Menschen; zwischen dem Intellekt, der 
Vernunft und dem moralischen Verstand auf der einen Seite und den Begierden und 
Leidenschaften auf der anderen, woraus sich die Harmonie und Schönheit eines 
wohlgeordneten Lebens ergibt. Dieses mögliche Gleichgewicht beweist uns, dass auch unser 
Appetit und unsere Sinne Kräfte sind, die uns von Gott zu guten Zwecken gegeben wurden, und 
nicht die Früchte der Bösartigkeit eines Teufels, die es zu prüfen, abzutöten und, wenn möglich, 
träge und tot zu machen gilt: daß sie uns gegeben sind, um die Mittel zu sein, durch die wir zu 
großen und guten Taten gestärkt und angespornt werden sollen, und daß sie weise benutzt und 
nicht mißbraucht werden sollen; daß sie von der Vernunft und dem moralischen Verstand 
kontrolliert und in den gebührenden Grenzen gehalten werden sollen; daß sie zu nützlichen 
Lehrern und Dienern gemacht werden sollen, und daß ihnen nicht erlaubt werden soll, zu 
Verwaltern und Herren zu werden, indem sie unseren Intellekt und unsere Vernunft als niedere 
Instrumente zu ihrer Befriedigung benutzen. Und dieses Gleichgewicht lehrt uns vor allem, uns 
selbst als unsterbliche Seelen zu verehren und Respekt und Nächstenliebe für andere zu haben, 
die auch solche sind wie wir, die mit uns der göttlichen Natur teilhaftig sind, die von einem Strahl 
der göttlichen Intelligenz erleuchtet werden und die wie wir dem Licht zustreben; die wie wir 
fähig sind, zur Vollkommenheit aufzusteigen, und die es verdienen, geliebt und bemitleidet, aber 
niemals gehasst oder verachtet zu werden; die in diesem Lebenskampf unterstützt und ermutigt 
werden sollen, und die nicht im Stich gelassen oder allein in der Dunkelheit umherirren gelassen 
werden sollen, noch weniger, um in unserem eigenen Bemühen, aufzusteigen, mit Füßen 
getreten zu werden. Aus der gegenseitigen Aktion und Reaktion jedes dieser Paare von 
Gegensätzen und Gegensätzen ergibt sich das, was mit ihnen das Dreieck bildet, für alle alten 
Weisen das ausdrucksstarke Symbol der Gottheit; wie aus Osiris und Isis, Har-oeri, der Meister 
des Lichts und des Lebens, und das schöpferische Wort. An den Winkeln des einen stehen 
symbolisch die drei Säulen, die die Loge tragen, die ihrerseits ein Symbol für das Universum, die 
Weisheit, die Macht und die Harmonie oder Schönheit ist. Eines dieser Symbole, das sich auf 
der Peiltafel des Reifegrades befindet, lehrt diese letzte Lektion der Freimaurerei.  



Es ist das rechtwinklige Dreieck, das den Menschen als Einheit von Geist und Materie, von 
Göttlichem und Menschlichem darstellt. Die Basis, gemessen an der Zahl 3, der Zahl des 
Dreiecks, steht für die Gottheit und das Göttliche; die Senkrechte, gemessen an der Zahl 4, der 
Zahl des Quadrats, steht für die Erde, das Materielle und das Menschliche; und die 
Hypothenuse, gemessen an der Zahl 5, steht für die Natur, die aus der Vereinigung des 
Göttlichen und des Menschlichen, der Seele und des Körpers, hervorgeht; die Quadrate 9 und 
1б der Basis und der Senkrechten zusammengenommen ergeben 25, deren Quadratwurzel 5 ist, 
das Maß der Hypothenuse. Und wie in jedem Dreieck der Vollkommenheit einer drei ist und drei 
eins sind, so ist der Mensch einer, wenn auch von doppelter Natur; und er erreicht die Ziele 
seines Seins nur, wenn die beiden Naturen, die in ihm sind, in gerechtem Gleichgewicht sind; 
und sein Leben ist nur dann ein Erfolg, wenn es auch eine Harmonie ist und schön, wie die 
großen Harmonien Gottes und des Universums. 

Dies, mein Bruder, ist das WAHRE WORT eines Freimaurermeisters; dies ist das wahre 
KÖNIGLICHE GEHEIMNIS, das das HEILIGE REICH der wahren freimaurerischen Bruderschaft 
möglich macht und schließlich verwirklichen wird. 

GLORIA DEI EST CELARE VERBUM. AMEN. 

 

 

 

 


